

# An Analysis of the Objectives Behind Hadith Fabrication by the Umayyads\*

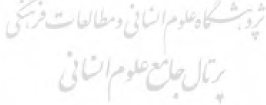
Ali Akbar Alamiyan <sup>I</sup>

#### **Abstract**



The fabrication of hadith (j'al al-hadith) is a process in which certain fabricated narrations are falsely attributed to the infallibles, particularly the Prophet Mohammad (PBUH). This phenomenon was often employed to undermine the core principles of Islam. The Umayyad rulers extensively engaged in hadith fabrication during their reign. This study aims to answer the question: What were the objectives of the Umayyads in fabricating hadiths? The findings reveal that the Umayyads pursued four primary objectives in their policy of hadith fabrication: 1- Desecration of Beliefs: Undermining and desacralizing foundational Islamic beliefs. 2- Self-Sanctification: Establishing divine legitimacy and sanctity for their rule. 3- Glorifying Others: Elevating the status of certain companions to rival or surpass the Ahl al-Bayt by portraying them as equals or superior figures. 4- Diminishing the Ahl al-Bayt: Undermining the virtues of the Ahl al-Bayt and their Shia followers to diminish their influence and prestige. The study employs a descriptive-analytical and content-analysis methodology to examine these objectives.

**Keywords:** Umayyads, Hadith Fabrication, Prohibition of Hadith Compilation, Narrators, Ahl al-Bayt (AS).



<sup>\*.</sup> Date of receiving: 24 June 2022, Date of modification: 15 July 2023, Date of approval: 31 December 2023.

<sup>1.</sup> Assistant Professor at Al-Mustafa International University, Qom, Iran; (najva110@gmail.com).



مقاله علمی ـ پژوهشی

# تحليل اهداف جعل حديث توسط امويان \*

## على اكبر عالميان



چکیده

«جعل حدیث» فرایندی است که به موجب آن برخی از احادیث ساختگی به معصومین و به ویژه رسول خدام الله فرایندی است داده می شود. این فرایند به منظور خدشه دار کردن اصول مذهب صورت می پذیرد. بنی امیه و حاکمان آن در مدت حکومت خود، تلاش فراوانی را برای جعل و وضع حلیث انجام داده اند. پژوهش حاضر می کوشد تا به این پرسش پاسخ دهد که اهداف جعل حدیث توسط امویان چه بوده است؟ یافته های تحقیق نشان می دهد که اهداف بنی امیه در اجرای سیاست جعل حدیث جدیث چهار گونه بوده است. در مرحله اول، به دنبال قداست زدایی از اعتقادات بودند. در مرحله بعد، به دنبال ایجاد قداست برای خود بودند. در مرحله دیگر، سیاست فضیلت بخشی برای دیگر صحابه به به دنبال ایجاد قداست برای خود بودند. در مرحله دیگر، سیاست فضیلت بخشی برای دیگر صحابه به و تخفیف مقام اهل بیت و یا برتر دانستن آنان بود. در مرحله چهارم نیز به دنبال نفی فضیلت و تخفیف مقام اهل بیت و شیعیان بودند. از حیث روشی نیز، روش پردازش داده ها در این پژوهش، توصیفی – تحلیلی و نیز تحلیل محتوا است.

واژگان كليدى: امويان، جعل حديث، منع تدوين حديث، راويان، اهل بيت السيلا.

يرتال جامع علوم اتاني

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱۲۰۱/۰۲/۰۳، تاریخ اصلاح: ۱۲۰۲/۰۲/۱۶ و تاریخ تأیید: ۱۲۰۲/۱۰/۱۰.

١. استاديار جامعة المصطفى العالمية (ص)، قم، ايران؛ (najva110@gmail.com).



#### مقدمه

سیاست «جعل حدیث» از جمله سیاستهای حساب شده دشمنان اهل بیت اللی برای تقابل با آنان به شمار می آید. جعل حدیث که معلول جریان منع تدوین حدیث است، در صدد است تا با خدشه در بیان معصومین، برخی از احادیث ساختگی را به معصومین و به ویژه رسول خدام اللی شبت دهند و از این رهگذر به اهداف خود برسند. پرسش اصلی هم همین جاست و آن اینکه اهداف دشمنان از پیگیری و راه اندازی این سیاست مخرب چیست؟

در این میان بیش از هر جریان و حکومتی، امویان سیاست جعل حدیث را سرسختانه پیگیری می کردند. دستگاه تبلیغاتی بنی امیه و به ویژه معاویه، با استخدام راویان و جاعلان زبردست حدیث، کوشید تا با نسبت دادن احادیث ساختگی به پیامبر اکرم گانگه ، به اهداف پنهان و پیدای خود دست یابد. پژوهش حاضر درصدد است تا اهداف امویان از این اقدام خود را واکاوی نماید و به این پرسش پاسخ دهد که گونههای جعل حدیث توسط امویان چه بوده است؟

در باره موضوع جعل حدیث، مقالات گوناگونی نوشته شده است، اما در مورد موضوع پژوهش حاضر کمتر مقالهای یافت شده است که به این موضوع بپردازد. مقاله «درآمدی بر جریانشناسی جعل حدیث در زمان رسول الله» نوشته سید محمد حسن مؤمنی، اشاراتی گذرا و کلی به نقش امویان دارد و بیشتر دوره رسول خدا را واکاویده است. مقاله «تحلیل و بررسی دیدگاه ابن ابی الحدید معتزلی درباره جعل حدیث در عصر امویان شاخه سفیانی» نوشته محسن کریمی گرچه شباهتهایی با مقاله حاضر دارد، اما مقاله مذکور بیش از هر چیز بر نگاه شارح مشهور نهج البلاغه تکیه دارد و فقط از همین بعد به ماجرا نگریسته است.

تفاوت و نوآوری پژوهش حاضر با سایر پژوهشهایی که در این باره نوشته شدهاند، در این است که کوشیده است تا ابعاد جعل حدیث و اهداف پیدا و پنهان امویان در این مورد را بهصورت همه جانبه واکاوی نماید. در این تحقیق کوشیده ایم تا نگاهی نو به این مسئله بیندازیم. تفاوت عمده این تحقیق با تحقیقات دیگر به همه ابعاد و اهداف امویان در جعل حدیث نپرداخته اند و غالبا نگاهی یک بعدی و گذرا به موضوع داشته اند و این در حالی است که تحقیق پیش رو کوشیده است تا به صورت تحلیلی و مستند به اخبار تاریخی و مستندات حدیثی، این موضوع را واکاوی و تحلیل نماید.



#### مفهومشناسي

پیش از ورد به بحث اصلی، ابتدا باید با دو اصطلاح «جعل حدیث» و «بنی امیه» آشنا می شویم. بنی امیه: بَنی اُمیّه یکی از تیره های بزرگ قبیله قریش می باشند که برخی از آنان به مدت حدود ۹۰ سال بر سرزمین های اسلامی حکومت کردند. این خاندان از نسل امیة بن عبدشمس بن عبدمناف بن قصی هستند (ابن حزم الاندلسی، ۱۶۱۸: ۷۶). از میان یکی از فرزندان عبدشمس، یعنی امیه اکبر، نسل او به بنی امیه شهرت یافتند (قاسم بن سالام، ۱۶۱۰: ۱۹۸-۱۹۹). بنی امیه خود به دو دسته «عنابس» و «اعیاص» تقسیم می شوند که معاویه و دو جانشینش یعنی یزید و معاویه دوم که در سالهای ۶۱ الی ۶۶ زمام خلافت را در دست داشتند و به «آل ابی سفیان» شهرت داشتند، از «عنابس» به شمار می آمدند (قاسم بن سلام، ۱۶۱۰: ۱۹۸-۱۹۹) و مروان بن حکم و فرزندانش که از سال ۶۶ الی ۱۳۷ بر مصدر امور بوده و به «آل مروان» مشهور بودند، از «اعیاص» بودند (ابن قتیبه دینوری، الاسامی ۱۳۷۰ش: ۷۲-۷۶).

جعل حدیث: واژه «جعل» در لغت به معنای ساختن (معین، ۱۳۸۱: ۱۳۸۱) و تغییر از حالتی به حالت دیگر (راغب اصفهانی، ۱٤۱۲: ۱۹۷۷) آمده است. همچنین به معنای تقلب و ساختن نوشته و یا سند یا چیز دیگر برخلاف حقیقت (معین، ۱۳۸۱: ۱۳۸۱: ۵۳۲۱) نیز آمده است. اصطلاح «جعل حدیث» که از آن با عنوان «وضع حلیث» نیزیاد می شود به معنای حدیثی است که عمداً و یا از روی خطا ساخته شده و به معصومین نسبت داده می شود (مامقانی، ۱۳۸۵: ۲۹۲۱). در مجموع می توان «جعل حدیث» را فرایندی دانست که به موجب آن برخی از احادیث ساختگی به معصومین و به ویژه رسول خدام الله است.

# بررسی تاریخی چگونگی شکل گیری جعل حدیث

جعل حدیث معلول جریان منع تدوین حدیث است که بعدها توسط خلفا به صورت قانون درآمد. به نظر می رسد که شروع جریان منع تدوین حدیث از عهد رسول خدار از شده است که معروف ترین آن، منع از کتابت سخنان پیغمبر شرایس به هنگام رحلت او از سوی خلیفه دوم صورت گرفت که اجازه نداد تا دوات و قلمی حاضر کنند تا پیامبر شرایس چیزی بنویسد که هرگز گمراه نشوند (طبری، ۱۳۷۵ش: ۱۳۷۸ش: ۱۳۲۸؛ واقدی، ۱۳۷۵: ۲۳۰/۲). به شکل نظامیافته تر می توان گفت که پایه گذار این سنت، ابوبکر بود که ۵۰۰ حدیث پیامبر را سوزاند (عاملی، ۱۳۹۱ش: ۱۱۱۱۱). اوج این سیاست در زمان خلیفه دوم اجرا شد و او به این بهانه که می خواهد احادیث پیامبر را تدوین کند، از صحابه



خواست که آنچه از پیامبر نوشته اند را نزد او بیاورند. او یک ماه نوشته های آنان را جمع کرد و سپس همه را سـوزاند (عاملی، ۱۳۹۱ش: ۱۱۱۸–۱۱۱؛ حسینی جلالی، ۱۳۷۸: ۲۷۶). این در حالی است که صحابه و دیگر افرادی که در قرن اول هجری زندگی می کردند، بسیاری از احادیث پیامبر را نوشته و دیگران را به انجام این کار تشویق می کردند. بسیاری از آنان، صحیفه ها و کتاب هایی داشتند که در آن، احادیث و سـنتهای پیامبر را جمع آوری کرده بودند. بسیاری از آنان و تابعان در جستجوی حدیث پیامبر به سرزمین های مختلف و دوردست سفر می کردند (عاملی، ۱۳۹۱ش: ۱۰۵۱–۱۰۱).

خلیفه دوم همچنین، برخی از صحابه مانند عبدالله بن مسعود، ابومسعود انصاری، ابوذر غفاری که همه از بزرگان صحابه محسوب می شدند را به سبب کثرت نقل حدیث مورد توبیخ قرار داد و آنان را به مدینه فراخوانده و ممنوع الخروج کرد (حسینی جلالی، ۱۳۷۲: ۲۳۳-۲۳۳). به نوشته ابن عساکر، عبدالرحمان بن عوف می گوید: «عمر بن خطاب از تمام شهرهای اسلامی عبدالله بن حذیفه، ابودرداء، ابوذر، عقبة بن عامر و گروهی دیگر از اصحاب را فراخواند و گفت: این احادیث چیست که در میان شهرها می پراکنید؟ گفتند: آیا ها را از پراکندن حلیث بازمی داری؟ گفت: نه، در پیش من باشید، تا زنده ام از من جدا نشوید، ما بهتر می دانیم چه چیز را از شما فرا گیریم و چه چیز را وانهیم. بدین سان آنان تا زمانی که عمر زنده بود از وی جدا نشدند» (ابن عساکر، ۱۲۵۰: ۲۰۱۰).

در هر حال با تدوین این قانون، گفتارهای نوشته شده از پیامبر مرابط اصحاب نزدیک ایشان، در این دوره نابود شد و از دسترس خارج گردید. همچنین برخی احادیث که در حافظه اصحاب بود، به سبب ممنوعیت کتابت به رشته تحریر در نیامد و با مرگ حافظان از دسترس خارج شد (سبحانی، ۱۳۷۸: ۱۳۷۸: ۹۲-۹۱/۱. در این میان البته شیعیان به تأسی از امیرالمومنین الله من تمام تلاش خود را برای نقل حدیث علیرغم دشواری های تحمیلی از سوی حکومت، به کار گرفتند. مولف کتاب «تأسیس الشیعة لعلوم الاسلام» از عده ای از تابعان شیعی نام می برد که بدین کار اقدام کرده اند؛ مانند: اصبغ بن نبلته، میثم تمّار، عبدالله بن ابی رافع، حرث بن عبدالله اعور همدانی، محمد بن قیس بجلی، ربیعة بن نبلته، میثم تمّار، عبدالله بن ابی رافع، حرث بن عبدالله بن حر، یعلی بن مره و... (صدر، ۱٤۱۱).

توجیه خلفا برای تدوین قانون منع نقل حلیث، عواملی نظیر: پیشگیری از وقوع اختلاف، رعایت احتیاط در نقل حدیث، پیشگیری از مهجوریت قرآن، مشتبه شدن قرآن به سنت و پیشگیری از کتابی همسان قرآن بود (جمشیدی، ۱۳۸۷: ۱۰۸–۱۰۸). اما به نظر می رسد که این توجیهات، بهانه ای بیش نبود. علل دیگری را می توان در این مورد، ارزیابی کرد. از نگاه علامه سید مرتضی عاملی، مهمترین



عوامل تدوین این قانون عبارتند از: «بغض و کینه دشمنان و به ویژه امویان که اسلام را به صورت ظاهری پذیرفته و در صدد ضربه زدن در فرصت مقتضی بودند، حسادت نسبت به مقام رسول خدا و ضعف اعتقادی نسبت به اسلام و پیامبر اسلام» (عاملی، ۱۳۹۱: ۱۱۰/۱).

یکی دیگر از علل جلوگیری خلفا از نشر حدیث پیامبر، جلوگیری از انتشار فضایل و مناقب امام علی الله بود (شهرستانی، ۱٤۱۸: ۵۷). همچنین نقل احادیث پیامبر در فضایل علی الله، مانع به حکومت رسیدن قریش بود (عسکری، ۱۳۹۷: ۲۷۷/۲-۲۷۷). احاطه نداشتن خلفا به احکام دینی و تلاش آنها برای تثبیت حاکمیت شرعی شان در کنار حاکمیت سیاسی، از دیگر انگیزههای منع حدیث بوده است (شهرستانی، ۱٤۱۸: ۵۵). افزون بر این موارد باید این نکته را نیز مورد اشاره قرار داد که با روی کار آمدن خلفا، برخی از احکام دین تغییر یافت و بر خلاف سنت پیامبر عمل شد. طبیعی است که اگر کلام پیامبر به مردم برسد و سنت ایشان جاری شود، خلفا قادر به اجرای این سنتشکنی ها نبودند. به همین دلیل بهترین راه چاره را در منع نقل حلیث پیامبر دیدند تا بتوانند بدون دیدن مانعی، مقاصد خود را پیاده کنند (احمدی میانی، ۱۶۱۹: ۷۵ - ۲۲؛ حسینی جلالی، ۱۳۷۲: ۱۳۷۱: ۲۱۵–۲۲۶).

منع تدوین حدیث، زمینه را برای رواج احادیث ساختگی و جعلی فراهم کرد. به نظر می رسد که اسلام در تمامی حیات و زندگانی خود به مصیبتی همانند مصیبت جعل حدیث که هم دشمنان اسلام و هم دوستان نادان با انگیزههای مختلف در ساختن آنها دست داشتند، گرفتار نشده است (ابوریه، ۱۳۸۸: ٤٤). در این مدت به علت جعل حدیث از زبان رسول خدام ای نقدر روایت ساختگی رواج پیدا کرد که احادیث جعلی را بالغ بر دهها هزار دانسته اند (ابوریه، ۱۳۸۸: ۱۸۰). در مورد سیاست جعل حلیث اگر بخواهیم تاریخی تر به آن نگاه کنیم بلید بگوییم که آغاز جعل حلیث به دوران پیامبر کا اگرم می گردد و در زمان معاویه به اوج گسترش خود می رسد (ابن جوزی، ۱٤۱۸: ۲۸/۲). حضرت علی علیه در این مورد می فرماید: «در عصر پیامبر کا ایک نقدر به آن حضرت دروغ بسته شد که به پا خاسته خطبه خواند و فرمود: هر کس عمدا به من دروغ ببندد جایگاه خویش را در آتش جهنم باید انتخاب کند» (دشتی، ۱۳۸۰: ۱۳۸).

البته برخی از محققان اهل سنت بر این باورند که جعل حدیث در دوره خلفای نخستین روی نداده و پس از شهادت امام علی اللیه آغاز شده است. در این دوره احزاب و فرقه هایی ظهور کردند که برای تثبیت خود به قرآن و سنت استناد می کردند و اگر مستندی در قرآن یا روایات نمی یافتند، به جعل یا تحریف حدیث می پرداختند (معروف الحسنی، ۱۳۷۲: ۱۱۷–۱۱۸؛ سباعی، ۱٤۲۷: ۷۹). در واقع این محققان، شکل گیری جریان جعل حدیث را به شیعیان نسبت می دهند و با استناد به این سخن «زهری» که می گوید: «حدیثی که نزد ما یک وجب است وقتی به عراق می رود یک ذراع باز می گردد»، از همین رو عراق را دارالضرب نامیدند یعنی محل جعل حدیث (سباعی، ۱٤۲۷: ۲۹–۸۲).



در زمان معاویه همانگونه که گفته شد این سیاست اوج گرفت. معاویه برای جعل حدیث جایزه قرار می داد (ابن ابی الحدید، ۱۳۷۸: ۱۳۷۶). «محمد ابوزهو» می نویسد: «سال ۶۱ (آغاز خلافت معاویه) زمان ظهور و آشکار شدن وضع در حدیث است» (محمد ابوزهو، ۶۰۶: ۴۰۰). به تعبیر «محمود ابوریه»: «محققان و دانشمندان حدیث همگی اتفاق نظر دارند که آغاز حدیث پردازی و جعل آن از زبان پیامبر شرفت به سالهای پایانی خلافت عثمان و بعد از فتنه ای که موجب پایان یافتن زندگی وی شد بازمی گردد. آنگاه پس از بیعت مسلمانان با امام امیر مؤمنان المشخید این عمل شتاب گرفت؛ چون همنوز همه مسلمانان با امام المی الموی (معاویه) برای غصب خلافت و تبدیل آن به پادشاهی اموی دست به کار شدند و با کمال تاسف موفق هم شدند» (ابوریه، ۱۳۸۸: تبدیل آن به پادشاهی اموی دست به کار شدند و با کمال تاسف موفق هم شدند» (ابوریه، ۱۳۸۸: توانسته آن را در بر گرفته تا برای حکمرانیش از آن بهره گیرد و آن را یکی از محکم ترین استوانه ها برای ساختن بنای خویش قرار داده است. چنین موجی برای ساختن حدیث در خدمت به سیاست بالا گرفت ساختن بنای خویش قرار داده است. چنین موجی برای ساختن حدیث در خدمت به سیاست بالا گرفت و در زمان معاویه بسیار شدت یافت» (ابوریه، ۱۳۸۸: ۱۹۸۳).

به دستور معاویه «به عدهای پول می دادند تا در حق بنی امیه و مناقب ایشان از زبان رسول خدا حدیث جعل کنند و مناقب اهل بیت را بدل نمایند و به شهرها فرستادند و عمال را بفرمود تا معلمان را زر دهند تا لوح کودکان از قرآن بزدایند و احادیث دروغ تعلیم کنند» (حسنی رازی، ۱۳۱۳: ۲۳۱).

ابن ابی الحدید معتزلی در شرح نهج البلاغه خود فصلی را به احادیث جعلی که به تحریک معاویه بر ضد امام علی علقیه ساخته شده، اختصاص داده است (ابن ابی الحدید، ۱۳۷۸: ۱۳۲۸). علامه عسکری در این مورد می نویسد: «این احادیث به اعتقاد ما در عصر معاویه جعل شده است. اصولاً و کارخانه های حلیث سازی و جعل روایت ایجاد نمود، و کسانی همچون ابوهریره، عمرو عاص، مغیره بن شعبه، مالک بن انس و سمره بن جندب کارگزاران او در اجرای این سیاست شوم بودند. در احادیث برخی از اینان است که پیامبر از شخصیت و قداست و ارزش خویش ساقط می شود و تا حد یک انسان عادی، بلکه از آن هم پایین تر می آید و در مقام مقایسه از أبو بکر و عمر و عثمان و حتی معاویه و یزید هم پایین تر معرفی می شود. و این است ... تیر سه شعبه ...؛ یک خدنگ با سه هدف. اینها در این طرح سه هدف را دنبال کردند: احکام اسلام را تحریف کردند؛ شخصیت و قداست پیامبر را شکستند؛ و کارگزاران و حاکمان پس از او را از وی بالاتر بردند و شخصیتی عظیمتر بخشیدند! که تصدیق می فرمایید این تیری است با سه شعبه و سه هدف» (عسکری، ۱۳۹۷: ۱۹۵۱). او در تکمیل تصدیق می فرمایید این تیری است با سه شعبه و سه هدف» (عسکری، ۱۳۹۷: ۱۹۵۱). او در تکمیل این بحث به این نکته اشاره می کند که: «یکی از اهداف مهمی که در این کار وجود داشت، همان هدف



خطرناک و اسلام برانداز معاویه است که می گفت و می خواست تا «أشهد أن محمداً رسول الله» را دفن کند و می بینیم که چگونه این احادیث به خوبی از عهده انجام این هدف و مقصد شوم برمی آیند و چگونه می توانند نام مبارک پیامبر اسلام را زیر انبوه دروغهای بزرگ و تهمتهای ناروا مدفون سازند! البته اگر قیام حسینی نبود و اگر کوشش های امامان اهل بیت نبود، این طرحهای خطرناک موفقانه اجرا می گشت و به هدف خویش می رسید. اما خون پاک شهیدان گلگون کفن کربلا و رنجهای فراوان اهل بیت پیامبر، پیامبری آن حضرت را که می رفت اصولاً نابود شود، دوباره زنده ساخت» (عسکری، ۱۳۹۷).

در یک جمله می توان گفت که پدیده جعل حدیث آثار مخربی در متون دینی ایجاد می کرد که از آن جمله می توان به مواردی نظیر: دشواری دستیابی به احادیث صحیح، نفی احادیث صحیح به بهانه جعل زدایی، شکل گیری جریانهای فکری مختلف، محرومیت مردم از اهل بیت الله و در نهایت مخدوش کردن چهره اسلام ناب محمدی اشاره کرد (معارف، ۱۳۷۷: ۹۸).

## بررسی و تحلیل اهداف جعل حدیث در عصر بنی امیه

درباره این موضوع که امویان از چه راههایی به جعل حدیث دست می زدند، توجه به دو نکته مهم است. نکته اول: انواع جعل حدیث است که در این مورد بلید گفت که گاه حدیثی به طور کامل جعل می شد و به پیامبر و امامان نسبت داده می شد؛ گاه الفاظی به حدیث افزوده می شد؛ و گاهی هم الفاظ حدیث را تغییر می دادند (رفیعی، ۱۳۸۶: ۱۳۸۶).

نکته دوم: شناخت جعل کنندگان حلیث است که در این مورد امیرالمومنین الشای به نکته مهمی اشاره می فرماید. حضرت، ناقلان و راویان حدیث را در چهار قسم دسته بندی می کند:

۱. منافقی که اظهار می کند نقاب اسلام را به چهره زده و عمداً به پیامبر دروغ می بندد. اگر مردم می دانستند که این شخص منافق و دروغگو است، از او قبول نمی کردند و تصدیقش نمی نمودند [اما چون از واقعیت او آگاه نیستند] می گویند: وی از صحابه رسول خدا است و پیامبر را دیده از او حدیث شنیده و مطالب را از او دریافت کرده است؛ به همین دلیل به گفته اش ترتیب اثر می دهند.

۲. کسی که از رسول خداص شیده اما آن را درست حفظ نکرده بلکه در آن اشتباه نموده است؛ ولی عمداً به آن حضرت دروغ نبسته. آنچه در اختیار دارد روایت می کند و به آن عمل می نماید و می گوید: من از پیامبر آن را شنیده ام. اگر مسلمانان می دانستند اشتباه کرده، از او نمی پذیرفتند. خودش هم اگر توجه پیدا می کرد که در آن اشتباه واقع شده، آن را رها می ساخت و مورد عمل قرار نمی داد.



۳. کسی که شنیده پیامبر به چیزی امر فرموده ولی بعداً از آن نهی نموده و او نهی آن حضرت را نشنیده است یا اینکه نهی رسول خداط این شنیده ولی از امری که بعداً نموده است، بی اطلاع مانده. این شخص در حقیقت منسوخ را فراگرفته اما ناسخ را نشنیده و حفظ نکرده است.

٤. كســ كه نه دروغ به خدا بسـته و نه بر پيامبرش و از خوف خدا و براى تعظيم پيامبرش الله الله دروغ را دشمن مى دارد و نيز در آنچه شنيده اشتباهي برايش پيش نيامده است بلكه آن را با تمام جوانبش حفظ كرده است. آن چنان كه شنيده بدون كم و زياد نقل كند (دشتى، ١٣٨٠: ٤٣٣).

به نظر می رسد که جاعلین حدیث در دوره حکومت امویان، همان دسته اولی باشند که امام بدان اشاره کرده اند. در مورد اسامی جاعلین حدیث که به عنوان ابزارهای در دست امویان جهت تخریب فرهنگ مکتب اهل بیت بوده اند، باید تحقیق مجزایی را انجام داد.

با این توضیحات اکنون به این پرسش پاسخ خواهیم داد که امویان در جعل حدیث به چه سیاستهایی دست زدند و گونههای جعل حدیث توسط امویان چگونه بوده است؟ در پاسخ به این پرسش می توان در یک نگاه کلی به چهار گونه اشاره نمود: ۱. زیر سوال بردن اعتقادات و اصول، مانند توحید و نبوت؛ ۲. تقدس زایی برای خود و اجداد خود؛ ۳. جعل حدیث در فضایل دیگر صحابه که به بهانه همانندسازی آنان با اهل بیت بیشید، حدیث جعل می کردند؛ ۶. مذمت و تخریب چهره اهل بیت و شیعیان.

## ۱. قداست زدایی از اعتقادات

یکی از جنبههای جعل حدیث توسط امویان، قداستزدایی از اعتقادات بود که توسط جاعلین حدیثی مانند ابوهریره و به نقل از پیامبر بیان می شد. از ابوهریره نقل شده است که «از رسول خدا پرسیده شد: خدا از چیست؟ فرمود: از آبی تلخ، نه از زمین و نه از آسمان، اسبی آفرید و آن را دواند تا عرق کرد، خود را از آن عرق آفرید» (ابن جوزی، ۱۶۱۸: ۲، ۱۰۵). در جایی دیگر نیز ابوهریره از پیامبر نقل می کند که فرمود: «هنگامی که خداوند خشمگین می شود، وحی را به زبان عربی می فرستد و وقتی که خشنود است، وحی را به زبان فارسی می فرستد» (ابن جوزی، ۱۶۱۸: ۱۶۱۸).

در مورد انبیاء الهی نیز از این دست احادیث جعلی دیده می شد. ابوهریره از رسول اکرم نقل می کند که فرمود: «خداوند آدم الله را با شصت ذراع طول آفرید... هرکس داخل به شت شود، همانند آدم الله طول او شصت ذراع است» (ابن حجاج نیشابوری، ۱۲۱۹: ۱۲۹۹). همچنین او در جایی دیگر از رسول اکرم نقل می کند که فرمود: «ابراهیم الله دروغ نگفت مگر در سه مورد که همه این موارد برای خدا بود. اول؛ گفت: من بیمارم، در حالی که بیمار نبود. دوم؛ در جایی دیگر گفت که بلکه این بزرگشان آن را انجام داده است و دروغ سوم درباره ساره بود که گفت: او خواهر من است» (سیوطی، ۱۲۰۸؛ ۱۲۸۶؛ بخاری، ۲۰۱۰: ۳۹۹).





حدیث جعلی دیگری که ابوهریره نقل کرده است، در مورد ایوب پیامبر است که با استناد جعلی به سخن پیامبر می گوید: «هنگامی که ایوب با بدن برهنه مشغول شستن خود بود، ملخهایی طلایی بر او فرو ریختند. ایوب هم آنان را جمع آوری می کرد. خداوند به او ندا داد: آیا من تو را از آنچه می بینی بی نیاز نکردم؟ گفت: به عزتت قسم اینگونه است اما هیچگاه از برکتت بی نیاز نیستم» (بخاری، ۲۰۱۰: ۲۰۱۶).

همچنین روایاتی از ابوهریره به نقل از پیامبر آمده است که در این روایات جریان سیلی زدن حضرت موسی بر گونه عزرائیل (بخاری، ۲۰۱۰: ۲۰۷) و مواردی از این دست که با مقام پیامبری و عصمت منافات دارد، نقل شده است.

#### ۲. تقدسزدایی برای امویان

یکی دیگر از جنبههای جعل حدیث توسط امویان، ساختن احادیثی دروغین برای قداست بخشی به خود بود. امویان و به ویژه معاویه برای مشروعیت بخشی به خود و جلب نظر شامیان، احادیثی را از پیامبر اسلام جعل کردند تا بر قداست سرزمین و مردمان آن تأکید کنند. احادیثی مانند بهترین پناهگاه بودن سرزمین شام برای مسلمانان در هنگامه فتنه (ابن عساکر، ۱٤۱۵: ۱۲۱۸)، تقدس سرزمین شام (ابن ابی الحدید، ۱۲۷۸: ۷۲/۶)، ایمان بی نظیر مردم شام (ابن سفیان فسوی، ۱۰۱۵: ۹۰/۲) و مانند آن بر همین اساس جعل شد. البته مقدس سازی سرزمین شام مقدمه ای برای قداست زایی خود امویان بود. بعدها و با استقرار حکومت امویان در شام، آنان این خط فکری را به صورت جدی دنبال کردند. معاویه با دادن القاب فراوان به خود مانند خال المومنین و...، کوشید تا سخنان پیامبر درباره خودش را بایکوت کند و خود را از خاندان همسر پیامبر به شمار آورد (ابن عساکر، ۱۱۶۱۵: ۱۲۸۱۵).

در این مورد می توان به موارد فراوانی اشاره کرد، اما با توجه به مجال لندک، به چند نمونه اشاره می کنیم. معاویه می گوید: «پیامبر معافیه به من گفت: زمانی که پادشاه شدی تقوا پیشه کن و با عدالت برخورد کن» (ابن عساکر، ۱٤۱۵، ۱۸۰۹-۱۱۰). معاویه در سخنانی در شام مدعی شد: «ای مردم، رسول خدام این عساکر، ۱۶۱۵ به ۱۸۰۵ به خلافت خواهی رسید. پس سرزمین مقدس را برای پایگاه حکومت خود انتخاب کن؛ چون ابدال (ابدال جمع بدل به معنای شریف و کریم است و به گروهی از اولیا که جهان به وجود ایشان پایدار است اطلاق می شود) در آن سرزمینند» (ابن ابی الحدید، ۱۳۷۸: ۲/۶). در صحیح مسلم نیز در روایتی که به رسول خدام این نسبت داده شده است،

۱. محمود ابوریه در کتاب «اضواء علی السنه المحمدیه او دفاع عن الحدیث» از ص ۱۹۵ الی ۲۰۳ تفصیلا این احادیث جعلی را ذکر کرده است.



آمده: «پس از من حاکمانی هستند که راه مرا نمی پویند و به سنت من عمل نمی کنند. مردمانی از میان آن برمی خیزند که صورت انسانی و دل شیطانی دارند. (راوی می گوید) پرسیدم: اگر آن روزگار را درک کردم، چه کنم؟ فرمود: گوش به فرمان و مطیع فرمانروایت باش حتی اگر بر پشتت زد و دارایی ات را گرفت، باید گوش به فرمان باشی و اطاعت کنی» (ابن حجاج نیشابوری، ۱٤۱۹: ۷۷۲).

در این راه، دستگاه تبلیغاتی امویان و محدثان درباری نیز به میدان آمدند. «تمیم داری» نامهای جعلی از پیامبر ارائه کرد که پیامبر در آن نامه، چند قریه شام را به معاویه داده بود. در این نامه آمده است: «این است آنچه که محمّد، رسول خدا، به تمیم داری و یارانش عطا کرده است. من بیت عینون، حبرون، مرطوم و بیت ابراهیم را با آنچه در این قریهها هست، به شما عطا کردم، از درخت و حیوان و انسان. این عطیه، عطیهای قطعی است و قابل فسخ نیست. من آن را به خودشان و بازماندگان و فرزندانشان، برای همیشه تنفیذ و تسلیم نمودم. أبو بکر و عمر و عثمان و علی بن ابی طالب، شاهد بر این مطلب هستند» (ابن عساکر، ۱٤۱۵: ۱۲/۱۸).

از ابوهریره نیز نقل شده است: «از رسول خدار آنگی شنیدم که گفت: خداوند سه کس را امین وحی خویش گردانیده است؛ من، جبرئیل و معاویه» (ابن عساکر، ۱٤۱٥: ۲۳٥/۲۷؛ ابن حجر عسقلانی، ۱۹۹۵: ۱۹۹۸: ۲٤۱/۱). همچنین ابوهریره با جعل روایتی مدعی شد که پیامبر خدا به معاویه تیری داد و فرمود: «این تیر را بگیر تا مرا در بهشت ببینی و برگردانی» (ابوریه، ۱۳۸۸: ۳۱۷). در پارهای از مواقع هم با تغییر در روایت، برای امویان قداستزایی می کردند. به عنوان نمونه در حدیثی آمده است: «إذا رأیتم معاویة علی منبری فاقبَلِوه» هرگاه مشاهده کردید معاویه بر منبرم سخن می گوید، او را پذیرا شوید؛ زیرا وی درست کار و معتمد است. گفته اند این حدیث در واقع در ذم معاویه بوده و در آن عبارت «فاقتُلُوه» (او را بکشید) به «فاقبَلِوه» (او را پذیرا شوید)، تبدیل شده است (رفیعی، ۱۳۸۶: ۱۳۸۲).

یکی دیگر از احادیث جعلی که برای معاویه ساخته شد این است که پیامبر فرمود: «جبرئیل بر من نازل شد و با او قلمی از طلای خالص بود و گفت: خدای علی اعلی بر تو درود می فرستد و می گوید: حبیب من این قلم را از بالای عرش برای معاویه بن ابی سفیان هدیه فرستادم، آن را به او برسان و به او دستور بده آیه الکرسی را با خط خودش به این قلم بنویسد و بعد از نوشتن و نقطه گذاری، آن را بر تو عرضه کند که من برای او ثوابی برابر با هر کسی که آن را تا روز قیامت می خواند قرار داده ام» (سیوطی، عرضه کند که معاویه را به عنوان نویسنده خود برگزین زیرا او امین مورد اعتمادی است (سیوطی، ۱۱۶۰۳).



امویان و به ویژه معاویه در حالی با جعل حدیث از پیامبر درباره خود در صدد قداستزایی برای خود بوده اند که در واقع هیچگونه اعتقادی به پیامبر و احادیث ایشان نداشتند. به تعبیر ابن تیمیه: «گروهی برای معاویه فضائلی را جعل کردند و از پیامبر درباره فضائل او احادیثی روایت کردند که همه آنها دروغ است» (ابن تیمیه، ۲۰۷/۲: ۲۰۷/۲).

علامه امینی در الغدیر، با ذکر این نکته که «معاویه احادیث پیامبر را مسخره میکند»، به ذکر نمونهای از توهینهای معاویه نسبت به احادیث پیامبر پرداخته و مینویسد: «وقتی سعد بن ابی وقاص – یکی از ده نفری که میگویند مژده بهشت یافتهاند – برای او احادیثی را که از پیامبر میگویند مژده بهشت علی علی الله شنیده است نقل میکند و معترضانه برمی خیزد برود، معاویه به عنوان مسخرگی اخراج ریح میکند و چون ابوذر غفاری – آن راستگو بزرگ – گفته پیامبر می دهد و دستور می دهد تا او را زندانی کنند» (امینی، ۱۳۸۷؛ برایش متذکر می شود، خندهای سر می دهد و دستور می دهد تا او را زندانی کنند» (امینی، ۱۳۸۷؛

در مورد تلاش امویان به ویژه معاویه در قداستزایی برای خود، موارد دیگری نیز وجود دارد که به سبب فقدان مجال بدانها نمی پردازیم. ا

### ۳. فضیلت بخشی برای دیگر صحابه

هدف دیگر امویان از جعل حدیث، فضیلت بخشی به دیگر صحابه به بهانه همانندسازی آنان با اهل بیت و یا برتر دانستن آنان بود. آنان جهت فضیلت تراشی برای شخصیتهای سیاسی و مذهبی، روایاتی به پیامبر منسوب کردند که حتی افرادی را شامل می شد که پس از حضرت به دنیا آمدند (سبحانی، ۱۳۷۸: ۹۰/۱). ابن عرفه مشهور به «نفطویه» می گوید: «بیشتر احادیثی که در فضایل صحابه جعل شد، در دوران بنی امیه و برای نزدیک شدن به آنها ساخته شد؛ زیرا آنها گمان می کردند که با این کار بینی بنی هاشم را به خاک می مالند» (ابن ابی الحلید، ۱۳۷۸: ۲/۱۱ ٤). معاویه با صدور بخشنامه ای دستور داده بود تا در فضایل خلفای سه گانه هر چه حدیث وجود دارد، گردآوری شود (ابن ابی الحدید، ۱۳۷۸: ۱۳۷۸). فرمان معاویه بر مردم خوانده شد و به دنبال آن، اخبار فراوانی در مناقب صحابه، به دروغ و جعل نقل شد.

مردم در این زمینه جدّیت فراوان کردند، تا آنگاه که این روایات به منابر بلاد اسلام نیز راه یافت و به معلّمان مکتبخانه ها نیز رسید و آنها به بچه های خردسال و نوجوانان آموختند. تا آنجا که این روایات

۱. در این مورد به عنوان نمونه می توان مراجعه کرد به: شوکانی، ۱٤۱٥: ۳۰۶-۲۰۶.



جعلی را چون قرآن کریم پذیرا شدند و از آنجا به میان زنان و دختران در خانه و خدمتکاران و غلامان رفت. این احادیث را مرد خانه از منابر رسمی و در خطبههای نماز جمعه می شنید و به خانه می رفت و برای زن و دختر و فرزندان و خدمتکارانش بازگو می کرد (عسکری، ۱۳۹۷: ۵۰۱۱). دهها روایت از سوی امویان و طرفداران خلیفه اول و دوم به ویژه خلیفه سوم برای شخصیتسازی آنان در افکار عمومی و مقابله با امیرالمومنین، ساخته شد (معروف الحسنی، ۱۳۷۲: ۱۶۳). معاویه از راویانی که در فضیلت عثمان و دیگر صحابه و عیبجویی از امام علی الله حدیث جعل می کردند، حمایت می کرد (ابن ابی الحدید، ۱۳۷۸: ۱۳۷۸: ۵/۱۱).

او برای تخفیف مقام علی الله ، حدیث مشهور پیامبر الله ها «انا مدینة العلم و علی بابها» (الصالحی الشامی، ۱۶۱۶: ۹۰، ۹۰) را توسط جاعلین حدیث به حدیث «انا مدینة العلم و ابوبکر الصاسها و عمر حیطانها و عثمان سقفها و علی بابها؛ من شهر دانشم و ابوبکر پایه آن، عمر دیوار آن، عثمان سقف آن و علی الله و عثمان سقف آن و علی الله و حضرت علی علی کرد (ابن حجر الهیتمی، ۱۳۸۵: ۳۶). معاویه در مقابل حدیث اخوت پیامبر الله و حضرت علی علیه و حضرت علیه و حضرت علی علیه و حضرت علی علیه و حضرت علی علیه و حضرت علی و حضرت علی علیه و حضرت علیه و حضرت علیه و حضرت علی علیه و حضرت علی علیه و حضرت علیه و حضرت علیه و حضرت علی علیه و حضرت علیه و حضرت علی علیه و حضرت علی علیه و حضرت علیه و حضرت علی علیه و حضرت علی علیه و حضرت علی علیه و حضرت و حضرت و حضرت علیه و حضرت و حضر

در جعل این احادیث باز هم نقش ابوهریره محوری بوده است. در این مورد به چند مورد از احادیث ساخته شده او درباره خلفا اشاره می شود که به ادعای او از پیامبر نقل شده است. به ادعای ابوهریره پیامبر فرموده است: «در میان کسانی که قبل از شما از بنی اسرائیل بودند، مردانی زندگی می کردند بی آنکه از پیامبران باشند (از سوی خداوند) سخن می گفتند و اگر از امت من کسی از آنها باشد، عمر است» (بخاری، ۲۰۱۰: ۲۳۷). همچنین از او نقل شده است که رسول خدا فرمود: «برای هر پیامبری دوستی از امتش است و دوست من عثمان است» (ابن عساکر، ۱٤۱۵: ۳۹/۱۲). در جایی دیگر نیز می گوید که روزی به حضور رقیه دختر رسول خدا و همسر عثمان رسید و او در همان حالی که شانه به

۱. رسول خدا بعد از حدود پنج ماه از هجرت به مدینه بین نود نفر از مهاجرین و انصار برادری برقرار نمود. هنگامی که حضرت علی(ع) متوجه شد که بین همه اصحاب برادری ایجاد شده و بین ایشان و کسی پیمان برادری برقرار نشده است، به رسول خدا عرض کرد: ای رسول خدا، بین همه اصحاب برادری ایجاد کردید و مرا با کسی برادر ننمودید؟ رسول خدا در پاسخ فرمودند: «قسم به خدایی که جان من در دست اوست من (پیمان برادری) تو را به تاخیر نینداختم و بین تو و کسی پیمان برادری برقرار نساختم جز اینکه تو را برای خودم نگاه داشتم، تو برادر و وصی و وارث من هستی.

۲. از رسول خدا نقل شده است که فرمود: «... از جانب من هر پنجره کوچک که به مسجد باز است ببندید به جز پنجره کوچک ابو بکر.»



دستش بود، به ابوهریره گفت: «پیامبر خدا چند لحظه قبل از نزدم رفت. من موهایش را شانه کردم. ایشان از من پرسید: عثمان را چگونه می یابی؟ گفتم خوب است. فرمود: او را تکریم کن که شبیه ترین یارانم به من از نظر خُلق و خو است» (طبرانی، ۱۲۰۵: ۷۷/۱).

### ۴. نفی فضیلت و تخفیف مقام اهل بیت و پیروان آنان

وجه دیگری از سیاست جعل حدیث توسط امویان، نفی فضیلت و تخفیف مقام اهل بیت و شیعیان بود. این اقدام به منظور ایجاد تنفر در دل مردم نسبت به خاندان رسالت صورت میگرفت. امام باقرط این مورد می فرماید: «برخی علیه ما سخنان دروغ می سازند تا از این طریق نسبت به ما تنفر و کینه در دل ها ایجاد کنند» (کشی، ۱۳۲۳: ۱۹۲۸). در روایتی دیگر از امام باقرط این آمده است که در این مورد می فرماید: «دروغ گویان و منکران فضیلت ما برای دروغ و انکار خود، دستاویزی هم یافتند و آن تقرب جستن به دوستان خود و حاکمان و قاضیان بدسرشت و کارگزاران ناستوده در هر شهر و دیار بود؛ برای آنان احادیث ساختگی و دروغ روایت کردند و از ما چیزهایی نقل نمودند که نه ما گفته بودیم و نه انجام داده بودیم. این کار به سبب آن بود که کینه مردم را علیه ما برانگیزند. و زمان رواج و اوج این عمل، به روزگار معاویه و پس از شهادت امام حسن علی بود» (ابن ابی الحلید، ۱۳۷۸:

علامه عسکری در این مورد می نویسد: «سینه معاویه، از شهرت عام نام پیامبر – که برادر و دایی و جد و دیگر خویشانش را در جنگ بدر به خاک هلاکت انداخته بود – چون کانونی از آتش شعله ور بود. او می خواست این نام را دفن کند. برای رسیدن به این مقصود، دو برنامه داشت: طرح اوّل معاویه، در این جمله خلاصه می گشت: «حتّی یک تن هم از بنی هاشم نباید زنده بماند.» و طرح دوم، ساخت آن دسته از روایاتی بود که در آن شخصیت پیامبر شکسته می شد و فضیلتی برای سران مکتب خلفا در آن نبود» (عسکری، ۱۳۹۷: ۹۹/۱ ۵). با نگاهی به انبوه احادیث جعلی در این مورد که در دو کتاب مهم حدیثی اهل سنت یعنی صحیح بخاری و صحیح مسلم آمده است، بیش از هر چیز این واقعیت تلخ به چشم می خورد که دستگاه حدیث ساز امویان ابتدا پیامبر اسلام را هدف هتک مقام قرار داده و پس از آن به سراغ ائمه و اصحاب خاص ایشان رفتند. در این میان به چند روایت جعلی از ابوهریره به نقل از پیامبر اشاره می کنیم:

۱. ابن سیرین از ابوهریره نقل میکند که روزی پیامبر در هنگامه نماز جماعت، رکعات را کمتر خواند و بعد از نماز، سیجده سیهو به جا آورد (بخاری، ۲۰۱۰: ۲۹؛ ابن حجاج نیشابوری، ۱٤۱۹: ۲۲۹).



۲. ابوهریره نقل می کند که پیامبر اسلام به پیشگاه خداوند عرضه داشت: خدایا! محمد مرافقه هم یکی از افراد بشر است و مانند سایر افراد غضبناک می شود و من با تو پیمان بسته ام و مسلما پیمان مرا نخواهی شکست که من هر مومنی را اذیت کنم یا فحش به او بدهم یا لعنتش کنم و یا تازیانه اش بزنم، این عمل را کفاره گناهان او و وسیله تقرب وی به درگاهت قرار بده (بخاری، ۲۰۱۰: ۷۵۵).

۳. ابوهریره همچنین مدعی می شود که در سفری، همراه پیامبر بود و حضرت تا طلوع آفتاب در خواب بود تا اینکه نمازش قضا شد (ابن حجاج نیشابوری، ۱٤۱۹: ۲٦۸).

از او نقل شده است که روزی پیامبر برای انجام نماز جماعت حاضر شده بود ولی یادش آمد که در حال جنابت است. به خانه رفته و غسل کرد و سر نماز حاضر شد در حالی که از سرش قطرات آب می چکید (بخاری، ۲۰۱۰: ٤٤).

0. ابوهریره مدعی شده بود که: «علی عالیه با آنکه همسری مانند فاطمه بی داشت، در زمان پیامبر از دختر ابوجهل که از سران مشرکین بود، خواستگاری کرد. پیامبر از این کار به شدت عصبانی شد و فرمود: فاطمه پاره تن من است. هر کسی او را آزار دهد مرا آزرده است. اگر علی عالیه دختر ابوجهل را می خواهد، از دختر من جدا شود» (ابن ابی الحدید، ۱۳۷۸: ۱۳۷۸).

7. ابوهریره در تفسیر حدیث یوم الدار مدعی می شود: «وقتی آیهٔ وَ أَنْذِرْ عَشِیرَتَکَ الْأَقْرَبِینَ نازل شد، پیامبر فرمود: ای قریشیان! خویشتن را از خداوند خود بازخرید کنید، من برای شما در درگاه خداوند کاری نمی توانم کرد. ای فرزندان عبدالمطلب! من برای شما کاری نمی توانم کرد. ای عباس بن عبدالمطلب! من برای تو کاری نمی توانم کرد. ای صفیّه (عمهٔ پیامبر خدا)! من کاری برای تو نمی توانم کرد. ای ضعه! دختر محمد، هر چه می خواهی از من بخواه، اما من در نزد خداوند برای تو کاری نمی توانم کرد. ای شمی توانم کرد» (ابن حجاج نیشابوری، ۱۲۱۹: ۱۱۳).

کثرت نقل احادیث جعلی از پیامبر توسط ابوهریره، خود معلول حدیث جعلی دیگری بود که از رسول اکرم روایت کرده بود. ابوهریره نقل می کند که پیامبر اسلام به او فرمود: اگر کسی برای خوشایند خداوند، حدیثی را بگوید، گویا خودم گفته ام گرچه من نگفته باشم (ابوریه، ۱۳۸۸: ۲۹۹). این حدیث جعلی در واقع راهگشای مشروعیت جعل حدیث و گسترش آن بود.

۱. با نزول آیه انذار در سال سوم بعثت، پیامبر(ص) به علی(ع) دستور داد غذایی فراهم کند و فرزندان عبدالمطلب را به میهمانی فرابخواند تا در این جلسه فرمان الهی را اجرا و آنان را به اسلام دعوت کند. در این جلسه علی(ع)، از سوی پیامبر اسلام به عنوان برادر، وصی و جانشین ایشان انتخاب شدند.





افزون بر ابوهریره، احادیث جعلی دیگری نیز بر ضد پیامبر اکرم ساخته شد. از عایشه نقل شده است که یک زن از زنان انصار ازدواج کرده بود و ما به مجلس عروسی او رفته بودیم. پس از بازگشت، پیامبر فرمود: «آیا ساز و آوازی به همراه نداشتید که در این مجلس مورد استفاده قرار گیرد؟! انصار از ساز و آواز مسرور و شادمان می شوند، چرا نباید آوازه خوان به همراه داشته باشید؟» (بخاری، ۲۰۱۰: ٦٣٢). عمر وعاص نيز از رسول خدا نقل كرده كه فر مود: «اولياي من آل ابوطالب نيستند، بلكه ولى من خدا و مومنان صالح خواهند بود» (ابن ابي الحديد، ١٣٧٨: ٢/١١). همچنين، حكومت اموى با تطمیع انس بن مالک، او را وادار به این حلیث جعلی کرد که: «پیامبر دست مردی را با میخ به دیوار کوبید» (شیخ صدوق، ۱٤۰۸: ۲۲۷/۲). در این مورد در صحیحین نیز آمده است که انس بن مالک به رسول خداصًا الله نسبت داد که ایشان افزون بر قطع دست و پا، بر چشمان مفسدان «عرینه» میل داغ کشید و آنان را با این وضعیت دردناک در درهای رها کرد تا جان دادند (ابن حجاج نیشابوری، ۱٤۱۹: ٦٩٢). همچنین از زهری روایت كردهاند كه مدتی وحی از پیامبر خدا قطع شد و سخت غمگین شد و بر قله کوههای بلند رفت که خود را بیندازد و چون به بالای کوه می رفت جبرئیل بر او نمایان شد و می گفت: «تو پیامبر خدایی» و دلش آرام می گرفت (طبری، ۱۳۷۵: ۸۵۳/۳). جالب اینکه خود معاویه نسبت به احادیثی که از پیامبر نقل می شد، به شدت سوءظن داشت. به عنوان نمونه وقتی سعد بن ابی وقاص، حليث معروف پيامبر: «على مع الحق و الحق مع على» را قرائت كرد، معاويه آن را نپذيرفت و خواهان شاهدی بر این حدیث شد. سعد نیز امسلمه را به عنوان شاهد آورد و امسلمه نیز آن را تأیید کرد (ادر عساکر ، ۱٤۱٥: ۲۰/۲۳).

هدف بعدی جاعلین حدیث و محدثان دربار بنی امیه متوجه خاندان پیامبر به ویژه امیرالمومنین علیه بود. صدها حدیث بر ضد علی علیه ساخته شد تا بلکه شأن و مقام ایشان را پایین بیاورند. یک نمونه از این احادیث از محمد بن شهاب زهری نقل شده که می گوید رسول خدا یک بار شبانه وارد خانه علی علیه و فاطمه بیش شد و فرمود: آیا نماز نمی خوانید؟ علی علیه گفت: اختیار ما دست خداست اگر بخواهد، ما را (برای این کار) برمی انگیزد. رسول خدا با شنیدن این سخن چیزی نگفت و برگشت. در این هنگام علی علیه شد که پیامبر به ران خود می زند و می گوید: انسان بیش از هر چیز به جدل می پردازد (بخاری، ۲۰۱۰؛ ۱۲۸۸؛ اصفهانی، ۱٤۰۷: ۱٤۳۷).

معاویه در نامهای به کارگزاران خود نوشته بود که: «امان را از کسی که در مورد ابوتراب و خاندان او حدیثی نقل کند، برداشته است» (ابن ابی الحدید، ۱۳۷۸: ۵7/۵). ابن هلال ثقفی مینویسد: «معاویه ابوهریره را وادار کرد که رولیات زشتی درباره علی الشاید جعل کند و در میان مردم انتشار دهد» (ابن



هلال ثقفی، ۱۳۷۳: ۳۸۳). معاویه همچنین حدیث منزلت که پیامبر در وصف جایگاه امیرالمومنین الشینه او را مانند جایگاه هارون برای موسی تعبیر کرده بود، کلمه هارون را تبدیل به قارون کرد و جایگاه امیرالمومنین الشیخ نسبت به پیامبر را مانند نسبت قارون به موسی ذکر کرد (خطیب بغدادی، ۲۲۲/۸؛ ابن عساکر، ۱٤۱۰: ۳٤۹/۱۲).

عروه بن زبیر نیز از عایشه نقل کرده است که پیامبر فرمود: «علی اللی به غیر دین او خواهد مرد» (ابن ابی الحلید، ۱۳۷۸: ۱۶/۶). ابوهریره هنگام ورود معاویه به کوفه با وی همراهی می کرد. هنگامی که وارد مسجد کوفه شدند، ابوهریره در میان مردم فریاد برآورد: «ای اهل عراق، آیا گمان می کنید بر رسول خدا دروغ می بندم و خود را در آتش می سوزانم؟ به خدا سوگند از رسول اکرم شنیدم فرمودند: هر پیامبری حرمی دارد و حرم من هم مدینه می باشد. هر کس در مدینه فتنه ای بر پا کند و حادثه بیافرین د، لعنت خداوند و رسول و مردم شامل او می گردد. من اکنون گواهی می دهم که علی بن ابی طالمب در مدینه فساد کرد و فتنه راه انداخت. » هنگامی که این سخن به معاویه رسید، او را پاداش داد و بر احسان خود افزود، و بعد هم او را حاکم مدینه کرد (ابن هلال ثقفی، ۱۳۷۳: ۳۸۳).

ابن قتیبه نیز در این مورد می نویسد: «بسیاری از محدثان از نقل فضایل آن حضرت و بیان آنچه لازم است درباره ایشان بگویند، خودداری کردند در حالی که همه آن احادیث صحیح بودند. فرزندش حسین را خارجی و خون او را حلال دانستند...... بسیاری از محدثان از یاد کردن علی و نقل احادیث و فضایل او اجتناب می کردند و در عین حال آن گونه در گردآوری فضائل عمروعاص و معاویه اهتمام می ورزیدند که تو گویی در حال جمع آوری و نقل فضائل شخصی مانند علی هستند و نه اشخاصی مانند عمروعاص و معاویه... آنان به این ترتیب از روی جهل خود، حق علی را پایمال کردند» (ابن قتیبه دینوری، ۱۶۱۲: ۶۵-۵۲).

در مورد امامان دیگر به ویژه حسنین بایس نیز این مسئله رواج داشته است. جعالان وابسته به امویان، حدیث مشهور و معتبر پیامبر اکرم در فضیلت حسنین بایس مبنی بر «الحسن و الحسین سیّدا شباب أهل الجنّه» را با جعل حدیثی از زبان امیرالمؤمنین مبنی بر «قال رسول اللّه مینی الله بر و عمر سیّد کهول أهل الجنّه و الآخرین إلاّ النّبیّن و المرسلین.» أبو بکر و عمر، آقای پیرمردان بهشت هستند، از اوّلین و آخرین مگر انبیا و مرسلین، عوض کردند (ابن یزید قزوینی، ۱٤۱٥: ۱۸۱۱-۶۹). همچنین یکی از عالمان درباری وابسته به امویان گفته بود که «حسین با شمشیر جدش کشته شد» (مقرم، ۱۳۸۵: ۲۲۲) یعنی اینکه امام به حکم دین جدش کشته شده است.

 <sup>«</sup> اَنْتَ مِنِّى بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنْ مُوسَى إلَّا أَنَّهُ لَا نَبِيَّ بَعْدِى. »





افزون بر این، قداستزدایی از بستگان درجه یک و مورد تأیید پیامبر و اهل بیت نظیر جناب حمزه و جناب ابوطللب نیز در دستور کار جاعلین حلیث قرار گرفته بود تا جایی که عمروعاص می گوید: از پیامبر اکرم شنیدم که با صدای رسا می فرمود: «آل ابی فلان (ابی طالب) دوستان من نیستند، دوستان من تنها خداوند و مؤمنین صالح می باشند» (ابن حجاج نیشابوری، ۱۶۱۹: ۱۱۰). در این مورد می توان به دو نمونه اشاره کرد. به عنوان مثال محمد بن شهاب زهری جریانی را از زبان علی الیش نقل می کند که روزی حضرت به نزد رسول خدا شکایت برد که جناب حمزه در حال مستی و در حالی که با جمعی از انصار مشغول شراب خواری بوده و کنیز آوازه خوانی برای آنان می خوانده، شتر علی الیش را کشت و جگرش را بیرون کشید. پیامبر برای توبیخ حمزه به منزل او رفت ولی وقتی وارد منزل او شد دید که حمزه مستی حمزه را دید به عقب برگشت و منزل را حمزه مستی حمزه را دید به عقب برگشت و منزل را حکرد (اصبهانی، ۱۲۰۷).

همچنین اتهام شرک به جناب ابوطالب نیز از نقشه های بنی امیه در راستای تخریب چهره در خشان امیر مؤمنان علی و منحرف کردن افکار عمومی نسبت به پیشینه خاندان اموی به شمار می آمد. در این حدیث جعلی آمده است: «نزد پیامبر الی الی درباره عمویش ابوطالب سخن به میان آمد، فرمود: شاید در روز قیامت شفاعت من به او (ابوطالب) سودی رساند. پس در گودالی از آتش قرار می گیرد که گودی آن تا بر آمدگی پاهای وی می رسد به طوری که مغز او به جوش می آید» (ابن حجاج نیشابوری، ۱۱۹۹: این روایت از ساخته ها و افترائات مغیرة بن شعبه، استاندار معاویه در کوفه است.

در نقد این روایات می توان صفحات فراوانی نوشت و پاسخ داد. از آنجایی که بنای نقد این روایات جعلی را نداریم و در این مورد می توان به دو کتاب الغدیر اثر علامه امینی و نقش ائمه در احیاء دین اثر علامه عسکری مراجعه کرد، اما در مجموع می توان به این نتیجه رسید که امویان تمام ظرفیت خود را به میدان آوردند تا بلکه با قداستزدایی از ائمه به وسیله جعل حدیث، به زعم خود، شأن و مقام آنان را پایین بیاورند. البته در این مورد گفتنی است که این تنها امویان نبودند که به جعل حدیث می پرداختند. در این میان، جاعلین حدیثی نیز وجود دارند که حدیث را یکی از وسایلی قرار دادند تا برای تأیید افکار مورد نظر خود از آن استفاده کنند. فرقه های شیعی مانند کیسانیه، زیدیه، فطحیه و غالیان از همین دسته اند (معروف الحسنی، ۱۳۷۲: ۱۸۲). برخی از به ظاهر شیعیان، مانند: محمد بن مقلاص اسدی، مغیرهٔ بن سعید، بزیع بن موسی حانک، حرث شامی و... با نفوذ در بدنه شیعیان، به جعل حدیث می پرداختند (معروف الحسنی، ۱۳۷۲: ۱۸۸). برخی دیگر نیز احادیثی را جعل می کردند که می پرداختند (معروف الحسنی، ۱۳۷۲: ۱۸۸).



#### نتيجهگيري

با توجه به آنچه گفته شد، می توان نتیجه گرفت که سیاست جعل حدیث، سیاستی حساب شده از سوی امویان بر ضد اهل بیت به شمار می آمد. آنان از این سیاست به عنوان حربهای دو سویه استفاده می کردند. از یک سو می کوشیدند تا با جعل و وضع حدیث به نفع خود، مشروعیت خودساخته و بدلی ساخته و به وسیله آن مقبولیت کسب کنند. سوی دیگر این حربه را نیز متوجه سرسخت ترین مخالفین خود یعنی مکتب اهل بیت ساختند. در واقع امویان به صورت همزمان، سیاست بر تری بخشی به خود و تخفیف مقام اهل بیت را سرلوحه خود قرار دادند.

امویان برای تخفیف مقام اهل بیت قبل از هر چیز به دنبال نفی قداست از مقدسات و به ویژه رسول خدام این نفی نفتد. پس از آن نیز با سیاست فضیلت بخشی برای دیگر صحابه به بهانه همانندسازی آنان با اهل بیت و یا برتر دانستن آنان، و همین طور نفی فضیلت و تخفیف مقام اهل بیت و شیعیان، نه تنها خود را بزرگ جلوه می دادند بلکه همزمان مقام مخالفین برجسته خود یعنی اهل بیت را نیز تخفیف می دادند تا بدین وسیله مسیر قیمومیت خود را هموار کنند. در واقع سیاست جعل حدیث، زمینه ای برای برتری بخشی کاذب برای خاندانی شد که غاصبانه خلافت را از آن خود کرده بودند.





#### فهرست منابع

- 1. ابن ابى الحديد، عبد الحميد بن هبة الله، شرح نهج البلاغه، تحقيق: محمد ابوالفضل ابراهيم، بي جا، دار إحياء الكتب العربية، ١٣٧٨ق.
- ٢. ابن بابويه (شيخ صدوق)، محمد بن على، علل الشرايع، بيروت: دار احياء التراث، ١٤٠٨ق.
- ٣. ابن تيميه، احمد بن عبدالحليم، منهاج السنه النبويه في نقض كلام الشيعه القدريه، تحقيق: محمد رشاد سالم، بي جا، جامعه الامام محمدبن سعود الاسلاميه، ٢٠١ق.
- ٤. ابن جوزى، ابوالفرج عبدالرحمن بن على، الموضوعات من الاحاديث المرفوعات، رياض:
   مكتبة اضواء السلف، ١٤١٨ق.
- ه. ابن حجاج نیشابوری، ابی الحسین مسلم، صحیح مسلم، ریاض: بیت الافکار الدولیه،
   ۱٤۱۹ق.
- ٦. ابن حجر عسقلاني، احمد بن على، لسان الميزان، بيروت: دار احياء التراث العربي، ١٩٩٥م.
- ۷. ابن حجر الهيتمي، احمد بن محمد، الصواعق المحرقه: في الرد اهل البدع و الزندقه، قاهره:
   مكتبه القاهره، ١٣٨٥ق.
- ۸. ابن حزم الاندلسی، علی بن احمد، جمهرة انساب العرب، به کوشش گروهی از علما، بیروت:
   دار الکتب العلمیه، ۱٤۱۸ق.
- ۹. ابن سعد کاتب واقدی، محمد، الطبقات الکبری، ترجمه: محمود مهدوی دامغانی، تهران:
   انتشارات فرهنگ و اندیشه، ۱۳۷۶ش.
- ۱۰. ابن سفیان فسوی، یعقوب، المعرفه و التاریخ، تصحیح: اکرم ضیاء العمری، بیروت: موسسه الرساله، ۱۰۱.ق.
- ۱۱. ابن عساكر، أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله، تاريخ مدينه دمشق، محقق: عمرو بن غرامة العمروي، بيروت: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١٥ق.
- ۱۲. ابن قتیبه دینوری، عبدالله بن مسلم، الاختلاف فی اللفظ و الرد علی الجهمیه والمشبهه، تحقیق: عمربن محمود ابوعمر، ریاض: دارالرایه، ۱۲۱ق.



- ۱۳. ابن قتیبه دینوری، عبدالله بن مسلم، المعارف، به کوشش ثروت عکاشه، قم: الرضی، ۱۳۷۳ش.
- 14. ابن هلال ثقفی، ابواسحاق ابراهیم بن محمد، الغارات، ترجمه: عزیزالله عطاردی، بیجا، انتشارات عطارد، ۱۳۷۳ش.
  - ١٥. ابنيزيد قزويني، ابي عبدالله محمد، سنن ابن ماجه، بيروت: دارالفكر، ١٤١٥ق.
- ۱٦. ابوریه، محمود، اضواء علی السنه المحمدیه او دفاع عن الحدیث (سنت محمدی در گذر تاریخ)، ترجمه: سید محمود موسوی، قم: ذوی القربی، ۱۳۸۸ش.
  - ١٧. ابوعبيد، قاسم بن سلام، النسب، به كوشش مريم محمد، بيروت: دار الفكر، ١٤١٠ق.
    - ۱۸. احمدي مياني، على، مكاتيب الرسول، قم: دار الحديث، ١٤١٩ق.
- ۱۹. الاصبهاني، ابو نعيم احمد بن عبد الله، حليه الاولياء و طبقات الاصفيا، بيروت: دارالكتب العربي: چاپ پنجم، ۱٤٠٧ق.
- ۲. امینی، سید عبدالحسین، الغدیر فی الکتاب و السنة و الادب، ترجمه: محمد باقر بهبودی، تهران: بنیاد بعثت، ۱۳۸۷ش.
  - ۲۱. بخاری، محمد بن اسماعیل، صحیح البخاری، قاهره: دار ابن جوزی، ۲۰۱۰م.
- ۲۲. جمشیدی، اسدالله، تاریخ حدیث، قم: انتشارات موسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی، ۱۳۸۷ش.
- ۲۳. حسنى رازى، مرتضى بن داعى، تبصرة العوام فى معرفة مقالات الانام، به كوشش عباس اقبال، تهران: نشر امين التجار اصفهانى، ۱۳۱۳ش.
- ۲٤. حسينى جلالى، سيد محمدرضا، تدوين السنه الشريفه، قم: دفتر تبليغات اسلامى حوزه علميه، ١٣٧٦ش.
- ۲۰. خطیب بغدادی، احمد بن علی، تاریخ بغداد، تحقیق: عطاء مصطفی عبدالقادر، بیروت: دارالکتب العلمیه، ۱٤۱۷ق.
  - ٢٦. دشتى، محمد، ترجمه نهج البلاغه، قم: انتشارات مشهور: چاپ پانزدهم، ١٣٨٠ش.
  - ٢٧. راغب اصفهاني، حسين بن محمد، مفردات الفاظ القرآن، بيروت: دارالقلم، ١٤١٢ق.



- ۲۸. رفیعی محمدی، ناصر، درسنامه وضع حدیث، قم: مرکز جهانی علوم اسلامی، ۱۳۸٤ش.
  - ٢٩. سباعي، مصطفى، السنه ومكانتها في التشريع الاسلامي، قاهره: دارالسلام، ٢٧ اق.
    - ٠٣. سبحاني، جعفر، فرهنگ عقايد و مذاهب اسلامي، قم: توحيد، ١٣٧٨ش.
- ٣١. سيوطى، عبدالرحمن بن ابى بكر، الدرّ المنثور، قم: مكتبه آيت الله العظمى مرعشى نجفى، ١٤٠٤ق.
- ٣٢. سيوطى، عبدالرحمن بن ابى بكر، اللآلى المصنوعه في الاحاديث الموضوعه، بيروت: دارالمعرفه للطباعه و النشر، ١٤٠٣ق.
- ٣٣. شوكاني، محمد بن على، الفوائد المجموعة في الاحاديث الضعيفة والموضوعة، مكه: مكتبة نزار مصطفى الباز، ١٤١٥ق.
- ٣٤. شهرستاني، سيد على، منع تدوين الحديث اسباب و نتايج، بيروت: مؤسسة الاعلمي للمبطوعات، ١٤١٨ق.
- ٣٥. الصالحى الشامى، محمد بن يوسف، سبل الهدى الرشاد في سيره خير العباد، بيروت: دارالكتب العلميه، ١٤١٤ق.
  - ٣٦. صدر، سيد حسن، تأسيس الشيعة لعلوم الاسلام، بيروت: مؤسسه النعمان، ١٤١١ق.
- ۳۷. الطبرانی، سلیمان بن احمد، المعجم الکبیر، تحقیق: حمدی عبدالمجید السلفی، بیروت: داراحیاء التراث العربی: چاپ دوم، ۲۰۶ق.
- ۳۸. طبری، محمد بن جریر، تاریخ الطبری، ترجمه: ابوالقاسم پاینده، تهران: اساطیر: چاپ پنجم، ۱۳۷۵ش.
- ۳۹. عاملی، سید جعفر مرتضی، الصحیح من سیره النبی الاعظم الله (سیره صحیح پیامبر اعظم)، ترجمه: محمد سپهری، تهران: سازمان انتشارات پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی، ۱۳۹۱ش.
- ٤. عسکری، سید مرتضی، نقش ائمه در احیای دین (مجموعه دوجلدی)، قم: موسسه علمی فرهنگی علامه عسکری، ۱۳۹۷ش.



- - ٤٢. مامقاني، عبدالله، مقباس الهداية في علم الدراية، قم: دليل ما، ١٣٨٥ش.
- ٤٣. محمد ابوزهو، محمد، الحديث والمحدثون او عناية الامه الاسلاميه بالسنه النبويه، بيروت: دارالكتب العربي، ٤٠٤ق.
  - ٤٤. معارف، مجید، تاریخ عمومی حدیث، تهران: امیرکبیر: چاپ دوم، ۱۳۷۷ش.
- ٥٤. معروف الحسنى، هاشم، الموضوعات فى الآثار والخبار (اخبار و آثار ساختگى)، ترجمه: حسين صابرى، مشهد: بنياد پژوهشهاى اسلامى، ١٣٧٢ش.
  - ٤٦. معين، مسعود، فرهنگ فارسى، تهران: آدنا: كتاب راه نو، ١٣٨١ش.
    - ١. مقرم، سيدعبدالرزاق، مقتل مقرم، قم: آل على، ١٣٨٤ش.

ژپوښشگاه علوم انبانی ومطالعات فریخی ریال جامع علوم انبانی



#### **Bibliography**

- 1. 'Āmilī, Seyyed Ja'far Murtadā, *Al-Ṣaḥīḥ Min Sīrat al-Nabī al-A'zam (The Authentic Biography of the Greatest Prophet)*, Translated by Moḥammad Ṣafīrī, Tehran: Sāzmān Intishārāt Pājūhishgāh Farhang wa Andīsha-ye Islāmi, 1391 SH (2012 CE).
- 2. 'Askarī, Seyyed Murtadā, *Naqsh al-A'immah fī Iḥyā' al-Dīn (The Role of the Imāms in the Revival of Religion)*, 2-Volume set, Qom: Mu'assasah 'Ilmī-ye Farhangī 'Allāmah 'Askarī, 1397 SH (2018 CE).
- 3. Abū 'Ubayd, Qāsim bin Salām, *Al-Nasab (The Genealogy)*, Edited by Maryam Moḥammad, Beirut: Dār al-Fikr, 1410 AH (1990 CE).
- 4. Abū Rīyyah, Maḥmūd, Adwā' 'alā al-Sunnah al-Moḥammadiyah aw Dafa' 'an al-Ḥadīth (Lights on the Mohammadan Sunnah or Defense of the Hadīth), Translated by Seyyed Mahmūd Mūsawī, Qom: Dhū al-Qurbā, 1388 SH (2009 CE).
- 5. Abū Zahrā, Moḥammad, Al-Ḥadīth wa al-Muḥaddithūn aw 'Ināyah al-Ummah al-Islāmīyah bi-l-Sunnah al-Nabawīyah (Hadīth and the Scholars of Hadīth or the Care of the Islamic Nation for the Prophetic Tradition), Beirut: Dār al-Kutub al-'Arabī, 1404 AH (1984 CE).
- 6. Aḥmadī Mīyānī, 'Alī, *Makātīb al-Rasūl (The Letters of the Prophet)*, Qom: Dār al-Ḥadīth, 1419 AH (1999 CE).
- 7. Al-'Iṣbihānī (Isfahani), Abū Na'īm Aḥmad bin 'Abdullāh, Ḥilyat al-Awliyā' wa Ṭabaqāt al-'Aṣfiyā' (The Ornament of the Saints and the Classifications of the Pure Ones), Beirut: Dār al-Kutub al-'Arabī, 5th Edition, 1407 AH (1987 CE).
- 8. Amīnī, Seyyed 'Abd al-Ḥusayn, *Al-Ghadīr fī al-Kitāb wa al-Sunnah wa al-Adab (Al-Ghadīr in the Book, the Sunnah, and the Literature)*, Translated by Moḥammad Bāqir Bahbūdī, Tehran: Bunyād Ba'that, 1387 SH (2008 CE).
- 9. Aṭ-Ṭabarānī, Sulaymān bin Aḥmad, *Al-Mu'jam al-Kabīr (The Great Lexicon)*, Edited by Ḥamdī 'Abd al-Majīd al-Salfī, Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, 2nd Edition, 1404 AH (1984 CE).
- 10. Bukhārī, Moḥammad bin Ismā'īl, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī (The Authentic Hadīth of Bukhārī), Cairo: Dār Ibn Jawzī, 2010 CE.
- 11. Dashtī, Moḥammad, *Tarjamah Nahj al-Balāghah (Translation of Nahj al-Balāghah)*, Qom: Intishārāt Mashhūr, 15th Edition, 1380 SH (2001 CE).
- 12. Ḥassanī Rāzī, Murtadā bin Dā'ī, *Tadbhīrat al-'Awām fī Ma'rifat Maqālāt al-'Anām (The Guide for the Common People in Understanding the Opinions of the People)*, Edited by 'Abbās Iqbāl, Tehran: Nashr Amīn al-Tujjār Isfahānī, 1313 SH (1934 CE).
- 13. Ḥusaynī Jalālī, Seyyed Moḥammad Rizā, *Tadwīn al-Sunnah al-Sharīfah (The Compilation of the Noble Sunnah)*, Qom: Daftar Tablīghāt Islāmi Ḥawzah-'Ilmīyah, 1376 SH (1997 CE).
- 14. Ibn 'Asākir, Abū al-Qāsim 'Alī bin al-Ḥassan bin Hibatullāh, *Tārīkh Madīnat Dimashq (The History of the City of Damascus)*, Edited by 'Amr bin Gharāmah al-'Amrī, Beirut: Dār al-Fikr li-l-Ṭibā'ah wa al-Nashr wa al-Tawzī', 1415 AH (1995 CE).
- 15. Ibn Abī al-Ḥadīd, 'Abd al-Ḥamīd bin Hibatullāh, *Sharḥ Nahj al-Balāghah* (Commentary on Nahj al-Balāghah), Edited by Moḥammad Abū al-Faḍl Ibrāhīm, Beirut: Dār Iḥyā' al-Kutub al-'Arabīyah, 1378 AH (1958 CE).



- 16. Ibn Bābawayh (Sheikh Ṣadūq), Moḥammad bin 'Alī, '*Ilal al-Sharā'i'* (*The Reasns of the Islamic Laws*), Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth, 1408 AH (1988 CE).
- 17. Ibn Ḥajar al-'Asqalānī, Aḥmad bin 'Alī, *Lisān al-Mīzān (The Tongue on the Balance)*, Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, 1995 CE.
- 18. Ibn Ḥajar al-Haythamī, Aḥmad bin Moḥammad, *Al-Ṣawāʻiq al-Muḥriqah: fī al-Radd ʻalā Ahl al-Bidʻah wa al-Zandaqah (The Burning Thunderbolts: in Refuting the People of Innovation and Heresy)*, Cairo: Maktabah al-Qāhirah, 1385 AH (1965 CE).
- 19. Ibn Ḥajjāj Nishābūrī, Abī al-Ḥusayn Muslim, Ṣaḥīḥ Muslim (The Authentic Hadīth Written by Muslim), Riyadh: Bayt al-Afkār al-Dawliyyah, 1419 AH (1999 CE).
- 20. Ibn Ḥazm al-Andalusī, 'Alī bin Aḥmad, *Jamhara Anṣāb al-'Arab (The Collection of the Genealogies of the Arabs)*, Edited by a group of scholars, Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, 1418 AH (1997 CE).
- 21. Ibn Hilāl Thaqafī, Abū Isḥāq Ibrāhīm bin Moḥammad, *Al-Ghārāt (The Raids)*, Translated by 'Azīzullāh 'Atāridī, N.p.: Intishārāt 'Atārid, 1373 SH (1994 CE).
- 22. Ibn Jawzī, Abū al-Faraj 'Abd al-Raḥmān bin 'Alī, *Al-Mawḍū 'āt min al-Aḥādīth al-Marfū 'ah (The Fabricated Traditions from the Elevation of Hadīth)*, Riyadh: Maktabat Aḍwā' al-Salaf, 1418 AH (1997 CE).
- 23. Ibn Qutaybah Dīnawarī, 'Abdullāh bin Muslim, *Al-Ikhtilāf fī al-Lafz wa al-Radd 'alā al-Jahmīyah wa al-Mushabbihah (Disagreements in Expression and Refutation of the Jahmīyah and the Anthropomorphists)*, Edited by 'Amr bin Maḥmūd Abū 'Umar, Riyadh: Dār al-Rāyah, 1412 AH (1992 CE).
- 24. Ibn Qutaybah Dīnawarī, 'Abdullāh bin Muslim, *Al-Ma'ārif (The Knowledge / Sciences)*, Edited by Tharwat 'Ukāshah, Qom: al-Riḍā, 1373 SH (1994 CE).
- 25. Ibn Sa'd Kāṭib al-Wāqidī, Moḥammad, *Al-Ṭabaqāt al-Kubrā (The Major Classifications)*, Translated by Maḥmūd Maḥdawī Dāmghānī, Tehran: Intishārāt Farhang wa Andīsheh, 1374 SH (1995 CE).
- 26. Ibn Sufyān Fisawī, Yaʻqūb, *Al-Maʻrifah wa al-Tārīkh (The Knowledge and History)*, Edited by Akram Diyā' al-'Umarī, Beirut: Mū'assasah al-Risālah, 1401 AH (1981 CE).
- 27. Ibn Taymīyah, Aḥmad bin 'Abd al-Ḥalīm, Minhāj al-Sunnah al-Nabawīyah fī Naqd Kalām al-Shī 'ah al-Qadarīyah (The Path of the Prophetic Sunnah in Refuting the Words of the Shī 'ah of the Qadarīyah), Edited by Moḥammad Rashād Sālim, N.p.: Jāmi 'at al-Imām Moḥammad bin Saud al-Islāmīyah, 1406 AH (1986 CE).
- 28. Ibn Yazīd Qazwīnī, Abī 'Abdullāh Moḥammad, *Sunan Ibn Mājah (The Sunan of Ibn Mājah)*, Beirut: Dār al-Fikr, 1415 AH (1995 CE).
- 29. Jamshīdī, Asadullāh, *Tārīkh Ḥadīth (The History of Hadīth)*, Qom: Intishārāt Mu'assasah-'Ilmī wa Pājūhishī Imām Khomeinī, 1387 SH (2008 CE).
- 30. Kashshī, Moḥammad bin 'Umar, *Rijāl al-Kashshī (The Narrators's Evaluation of Kashshī)*, Edited by Mahdī Rajā'ī, Qom: Mu'assasah Āl al-Bayt (a), 1363 SH (1984 CE).
- 31. Khatīb Baghdādī, Aḥmad bin 'Alī, *Tārīkh Baghdād (The History of Baghdad)*, Edited by 'Aṭā' Muṣṭafā 'Abd al-Qādir, Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, 1417 AH (1997 CE).

# Journal of Comparative Hadith Sciences, Autumn and Winter 2025, 11 (21), P:125-150 An Analysis of the Objectives Behind Hadith Fabrication by the Umayyads Ali Akbar Alamiyan



- 32. Maʿārif, Majīd, *Tārīkh ʿĀmumī-ye Ḥadīth (General History of Hadīth)*, Tehran: Amīr Kabīr, 2nd Edition, 1377 SH (1998 CE).
- 33. Ma'rūf al-Ḥusaynī, Hāshim, *Al-Mawḍū'āt fī al-Āthār wa al-Khabar (Fabricated Traditions in Reports and Narratives)*, Translated by Ḥusayn Ṣābrī, Mashhad: Bunyād Pajāwesh-hā-ye Islāmi, 1372 SH (1993 CE).
- 34. Māmaqānī, 'Abdullāh, *Miqbās al-Hidāyah fī 'Ilm al-Dirāyah (The Lantern of Guidance in the Science of Hadīth Criticism)*, Qom: Dalīl Mā, 1385 SH (2006 CE).
- 35. Mu'īn, Mas'ūd, *Farhang Fārsī (Persian Dictionary)*, Tehran: Ādnā, Kitāb Rāh-i Nū, 1381 SH (2002 CE).
- 36. Muqarram, Seyyed 'Abd al-Razzāq, Maqtal Muqarram (A Detailed and Authentic Account of the Tragedy of Karbala and the Sacrifice of Imam Husayn), Qom: Āle 'Alī, 1384 SH (2005 CE).
- 37. Rafī'ī Moḥammadī, Nāṣir, *Darsnāmah Waz'-i Ḥadīth (The Course on the Fabrication of Hadīth)*, Qom: Markaz-'Ulūm Islāmi-ye Jihānī, 1384 SH (2005 CE).
- 38. Rāghib Isfahānī, Ḥusayn bin Moḥammad, *Mufradāt Alfāz al-Qur'ān (The Vocabulary of the Quran)*, Beirut: Dār al-Qalam, 1412 AH (1992 CE).
- 39. Sabbā'ī, Muṣṭafā, *Al-Sunnah wa Makānatuhā fī al-Tashrī' al-Islāmi (The Sunnah and Its Position in Islamic Legislation)*, Cairo: Dār al-Salām, 1427 AH (2006 CE).
- 40. Ṣadr, Seyyed Ḥassan, *Ta'sīs al-Shī'ah li-'Ulūm al-Islām (The Establishment of Shī'ah in Islamic Sciences)*, Beirut: Mu'assasah al-Nu'mān, 1411 AH (1991 CE).
- 41. Ṣāliḥī Shāmī, Moḥammad bin Yūsuf, Subul al-Hudā wa al-Rashād fī Sīrat Khayr al-'Ibād (The Paths of Guidance and Prosperity in the Biography of the Best of the Servants), Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, 1414 AH (1994 CE).
- 42. Shahristānī, Seyyed 'Alī, *Man' Tawdīn al-Ḥadīth Asbāb wa Natā'ij (The Prohibition of the Compilation of Hadīth: Causes and Results)*, Beirut: Mu'assasah al-'Ālamī li-l-Matbū'āt, 1418 AH (1998 CE).
- 43. Shawkānī, Moḥammad bin 'Alī, Al-Fawā'id al-Majmū'ah fī al-Aḥādīth al-Da'īfah wa al-Mawḍū'ah (The Collected Benefits in Weak and Fabricated Hadīths), Makkah: Maktabah Nazār Mustafā al-Bāz, 1415 AH (1995 CE).
- 44. Subḥānī, Ja'far, Farhang 'Aqā'id wa Mazāhib Islāmi (The Encyclopedia of Islamic Beliefs and Schools), Qom: Tawhīd, 1378 SH (1999 CE).
- 45. Suyūṭī, 'Abd al-Raḥmān bin Abī Bakr, *Al-Durr al-Manthūr (The Scattered Pearls)*, Qom: Maktabah Ayatullāh al-'Uzmā Mar'ashī Najafī, 1404 AH (1984 CE).
- 46. Suyūtī, 'Abd al-Raḥmān bin Abī Bakr, *Al-Lā'ālī al-Maṣnū'ah fī al-Aḥādīth al-Mawḍū'ah (The Manufactured Pearls in Fabricated Traditions)*, Beirut: Dār al-Ma'rifah li-l-Ṭibā'ah wa al-Nashr, 1403 AH (1983 CE).
- 47. Ṭabarī, Moḥammad bin Jarīr, *Tārīkh al-Ṭabarī (The History of al-Ṭabarī)*, Translated by Abū al-Qāsim Pāyindah, Tehran: Asāṭīr, 5th Edition, 1375 SH (1996 CE).