پژوهش در تاریخ، سال سیزدهم، شمارهٔ ۳۴، بهار و تابستان ۱۴۰۲

تاریخ دریافت: ۱۴۰۲/۰۶/۰۱ تاریخ پذیرش: ۱۴۰۲/۰۶/۲۸

# تاج کیانی و بازیسگیری اقتدار سلطنتی قاجار

عباس امانت ۱

ترجمه: فرشید نوروزی و حمیدرضا آریانفر ت

چکیدہ

این مقاله به بررسی تلاشهای فتحعلیشاه قاجار برای بازپسگیری اقتدار سلطنتی و مشروعیتبخشی به حکومت خود از طریق استفاده از نماد تاج کیانی میپردازد. نگارنده با تحلیل نقاشیهای فتحعلیشاه و درباریانش، نشان میدهد که چگونه شاه قاجار از این تصاویر به عنوان ابزاری برای نمایش قدرت و عظمت خود و همچنین ارتباط با گذشته باستانی ایران و سلسلههای پیشین شاهنشاهی استفاده میکرد. مقاله با بررسی تاریخچه تاج کیانی و جایگاه آن در فرهنگ و اساطیر ایرانی آغاز میشود. سپس به دوران قاجار و چالشهایی که فتحعلیشاه با آنها روبرو بود، از جمله بی ثباتی سیاسی، ناامنی داخلی و نفوذ خارجی میپردازد. در ادامه، نگارنده به تحلیل نقاشیهای فتحعلیشاه میپردازد و نشان میدهد که چگونه شاه قاجار در این تصاویر خود را با تاج کیانی در کیانی بر سر به تصویر میکشید. این تصاویر، فتحعلیشاه را به عنوان وارث پادشاهان باستانی ایران و حاکمی قدرتمند و مشروع نشان میدادند. مقاله در نهایت به این نتیجه میرسد که استفاده فتحعلیشاه از تاج کیانی در نقاشیها و دیگر ابزارهای بصری، نقشی اساسی در بازپسگیری اقتدار سلطنتی و مشروعیتبخشی به حکومت نقاشیها و دیگر ابزارهای بصری، نقشی اساسی در بازپسگیری اقتدار سلطنتی و مشروعیتبخشی به حکومت قاجار داشت. این امر به شاه قاجار کمک کرد تا جایگاه خود را به عنوان حاکمی قدرتمند و مشروع در میان مردم ایران و جامعه بینالمللی تثبیت کند

واژگان کلیدی: تاج کیانی، فتحعلیشاه قاجار، مشروعیت، اقتدار سلطنتی، نقاشی، ایران.

۱ استاد تاریخ در دانشگاه ییل

۲. دانش آموختهٔ دکتری تاریخ ایران اسلامی، دانشگاه پیام نور تهران: ۴۰ gmail.com@farshidnoroozi

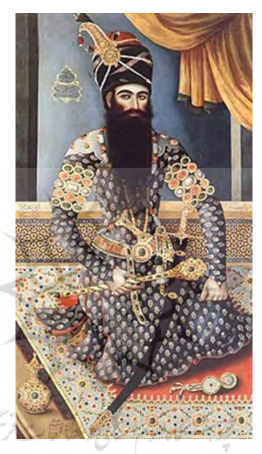
۳. استادیار بنیاد ایرانشناسی: gmail.com@aryanfar۲۸۷

در اولین پرتره بازمانده از فتحعلی شاه به عنوان فرمانروای قاجار (سلطنت ۱۷۹۷-۱۲۴۹/۱۸۳۴ ق.)، که در سال ۱۲۱۳ ق./۱۷۹۸ م. درست پس از به سلطنت رسیدن وی نقاشی شده، شاه جوان با کلاهی عمامهمانند که بیا جقه پردار تزئین شده، نشان داده می شود (شکل ۱). اثری از تاج معروف به تاج کیانی، که ساخته عمو و سلف او، آقا محمد شاه قاجار (سلطنت ۹۰-۱۷۹۸ ۱). اثری از تاج معروف به تاج کیانی، که ساخته عمو و سلف او، آقا محمد شاه قاجار (سلطنت ۹۰-۱۷۹۸ ۱۲۹۱ ۱۹۹۹ ق) بود، در این تصویر دیده نمی شود. برخلاف بیشتر پرترههای سلطنتی دیگر در سالهای بعد، در اینجا و در این اثر باشکوه نقاش چیره دست؛ میرزا بابای شیرازی، شاه بر روی تختی می نشیند که به نظر می رسد سکویی است که با فرش پوشیده شده است و در این اثر باشکوه نقاش چیره دست، میرزا بابای از ونان تاج و تخت سلطنتی قاجارها وجود ندارد. فقدان تاج و تخت که بارزترین نمادهای اقتدار پادشاهی بودند، از فتحعلی شاه جوان یک شاه بی تاج و تخت ساخت که کنایه از ناتوانی مطلق در فرهنگ سیاسی ایران است. عدم وجود به اصطلاح، نشانهای حاکمیت (وصلههای سلطنتی) در برجسته ترین نمادهای عصر قاجار (۱۷۸۵-م۱۹۲۵ تا را نه در سلیقه هنرمند یا انتخاب حامی سلطنتی او، بلکه باید در هرج و مرج حاکم و میارزه برای برتری سیاسی جستجو کرد. در واقع غیبت (وصلههای سلطنتی) در این تصاویر گویاتر از بیان هر وقایع نگاری رسمی است که می خواست آن را آشکارا بیان نماید. ظرافتهای سیاسی به ویژه فقدان اولیه تاج کانی و ظهور تدریجی آن در نقاشیهای بعدی، نشان دهنده بهره گیری فتحعلی شاه از رسانه نقاشی برای انتقال پیام اقتدار و ثبات است. با وام گرفتن عبارت معروف مارشال مک لو هان، نقاشی های سلطنتی همان رسانهای بود که آنها قصد داشتند به وسیله آن پیام شان را به بینندگان خود منتقل کنند. "



۱.. برای قدرت تصاویر در اوایل دوران قاجارببینید: L. Diba, «Images of Power and the Power of Images: Intention and Response in Early Qajar Painting (1834-1785),» Royal Persian Paintings: The Qajar Epoch, 1925-1785, ed. L. Diba and M. Ekhtiar (London and New York, 1999), 49-30; J. Lerner, «A Rock Relief of Fath Ali Shah in Shiraz,» Ars Orientalis 43-31: (1992) 21. For a general survey of the Qajar paintings see B. W. Robinson, «Persian Royal Portraiture and the Qajars," Qajar Iran: Political, Social and Cultural Changes, C. E. Bosworth and C. Hillenbrand, eds. (Edinburgh,

1983), 311-291.



شکل ۱. پرتره فتحعلی شاه در ۱۷۹۷-۱۷۹۸م/۱۲۱۲-۱۲۱۱ ق منبع: دیبا و اختیار، نقاشیهای سلطنتی ایرانی ۳۰

هنگامی که در ماه مه ۱۷۹۷ / ذیالقعده ۱۲۱۱ آقا محمد شاه در اردوگاه خود در شوشی در منطقه قفقاز به قتل رسید، دورنما برای قاجارها به طور قطع تیره و تار بود. اگرچه برای نزدیک به دو دهه، بنیان گذار ددمنش این سلسله بر چندین ارتش عشایری تسلط یافت و سرزمینهای وسیعی را فتح کرد، اما زمان کافی برای تحکیم دستاوردهای خود در اختیار نداشت. ماشین جنگی که او ایجاد کرده بود از اختلافات قومی آشتیناپذیری رنج میبرد که به نوبه خود بلافاصله پس از ترور او باعث آشفتگی و درگیریهای داخلی شد. در زمان به سلطنت رسیدن فتحعلی شاه، به دلیل وفاداری ناپایدار قبیلهای که عمیقاً در تاریخ تشکیلات سلسلهای ایران ریشه دارد، آسیبهای سیاسی حادی ایجاد شد. زمانی که فتحعلی (باباخان سابق) خود را در شیراز جانشین قانونی عمویش اعلام کرد، افغانهای غارتگر سیاه آقا محمدشـاه، افشـاریان و پارانشـان در خراسـان، لرهای اتحادیه زند در فارس، بختیاریهای جنوب غرب، قبایل کرد شمال غرب و شمال شرق و جناحهای داخلی نخبگان حاکم قاجار، همگی به صورت مستقل در مبارزه برای قدرت با هم رقابت داشتند. مانند بسیاری از رقابتها که در گذشته بـر سر جانشـینی رخ مـیداد، از فتحعلـی شـاه جـوان و آسـیبپذیر انتظـار میرفـت کـه از طریـق جنـگ، تدبیـر و مذاکره، قلمـرو عمویـش را یـس بگیـرد، وظیفـهای کـه بیـش از سـه سـال مبـارزات و رقابتهـا را در یـی داشـت. به اعتباری، او دستاوردهای خود را با ابزارهای بی عیب و ظریفی مانند ایجاد یک خانواده سلطنتی بزرگ از طریق ازدواجهای سیاسی و فرزندآوری، اتحادهای شهری و استراتژیهای «ایدئولوژیک» و البته از طریق ارائه نمادین اقتدار سلطنتش، تثبیت کرد. ۱

صادق خان قدرتمند، رئیس قبیله کرد شقاقی در شمال غربی آذربایجان، فوری ترین تهدید برای بقای قاجارها و بخشی از داستان تاج سلطنتی بود. او پیشازاین از متحدان آقا محمد خان در لشکرکشیهایی علیه زندیان بود و خود را شریک قانونی و همتراز با قاجارها میدید. او با بیگلربیگی تبریز، جعفرقلی خان، رئیس ایل دنبلی و با كنفدراسيون شاهسون اتحاد داشت. شبكه او در شرق و غرب امتداد داشت و شامل كردهاي منطقه سليمانيه، کردهای سواحل جنوبی خزر که قبلاً از قاجارها حمایت میکردند و حتی احتمالاً قبایل کرد شمال خراسان را نیز در برمیگرفت؛ بنابراین او آرزوی نوظه ور برای نوعی خودمختاری کردها در شمال ایران را نشان میداد. یس از قتل سیاسی آقا محمدشاه، صادق خان این دو قاتل را که خدمتگزار خاندان شاه قاجار بودند، پناه داد. آنها در برابر، جواهـرات سـلطنتي آقا محمدشـاه از جمله تـاج گياني را به او تقديم كردند. آقا محمدشـاه، وفـادار به عادات عشایری، عادت داشت که جواهرات سلطنتی را حتی در لشکرکشیهای مکرر با خود حمل کند چرا که اگر در یک مکان نگهداری می شد ممکن بود به دست یکی از رقبای متعددش بیفتد. صادق خان با پناه دادن به قاتلان و در اختیار داشتن جواهرات، بر این گمان افزود که وی نقشه قتل سیاسی را طراحی کرده است

وقایعنـگار قاجـار، عبدالـرزاق دنبلـی کـه خود شـاهد وقایع آن دوره اسـت، بیان میکند که روشـن اسـت کـه پس از قتل آقا محمدشـاه در ذيالقعده ١٢٦١ / مه ١٧٩٧، عاملان «مخفيانه تاج سـلطنتي را همراه با سـاير وسـايل و اثاثيه سلطنتی از قبیل بازوبندهای نگیندار، شمشیر بران تزیین شده، صندوق جواهر و سایر اشیا که هر قسمت از آن

۱. برای بررسی تاریخ سیاسی آن دوره، نگاه کنید به: G. Hambly, «Agha Muhammad Khan and the Establishment of the Qajar Dynasty» and «Iran during the Reign of Fath cAli Shah and Muhammad Shah,» Cambridge History of Iran (CHIr), P. Avery, et al., eds. (Cambridge, 1991), 73-104:7 and A. Amanat, «Fath-cAli Shah Qajar,» Encyclopaedia Iranica (Elr), 9, esp. 407a-410b. Among primary sources in English translation see H. Jones Brydges, The Dynasty of the Kajars (London, 1833), cxv-cxci, 155-9,

زینتی بر تن و شانههای حاکمان جهان بوده است، گرفته و آن را به صادق خان عرضه کردند'.» یکی دیگر از وقایعنامههای دوره قاجار که توسط هارفورد جونز ترجمه شده است جزئیات بیشتری را ارائه میدهد . پس از قتل سیاسی آقا محمدشاه، دو خادم مجرم «تاج و مروارید سلطنتی را به چنگ آوردند که هر کدام مروارید زیبای بینظیری داشت و ارزش تکتک سنگها بهاندازه مالیات و خراج هفتاقلیم بود. همچنین سایر آثار و اثاثیه سلطنتی مانند بازوهای الماس، شمشیرهای دشمنکش با سنگهای قیمتی، جعبههای جواهرات، همچنین الماسهایی به نام کوه نور، دریای نور و تاج ماه. نسخ خطی باشکوه که تکتک این ذرات برای آراستن سینه و شانههای همه پادشاهان جهان کافی است و هر قطعه قادر به تشکیل سرمایه باهوشترین افراد است را با خـود بردند.» ّ

هرجومرج حاكم بر اردوگاه قاجار در ادامه متن مشهود است. اندكي بعد، هنگامي كه رئيس يادگان سلطنتي و منشی سلطنتی؛ شاه مقتول را در خیمه سلطنتی یافتند، متوجه شدند که «بردن جسد شاه غیرممکن است.» ازایـنرو، یاقوتهـا و سنگهای قیمتـی باقیمانـده را بهخاطـر هـراس از غارتگـران برداشـتند و بـه سـمت تهـران حركت كردند. در راه، ديگر سران ارتش و اعتمادالدوله، ميرزا ابراهيم كلانتر، صدراعظم آقا محمدشاه به آنها ملحق شدند. عنان قشقاقي اگرچه تسلطي متزلزل بر آذربايجان داشت؛ اما قزوين را تهديد كرد و شايد قصد لشكركشي به تهران را نيز داشت. اما در تبريز؛ حكومت منفور او مورد هجوم «اجامر و اوباش» شهر كه خانه برادر صادق خان را محاصره كرده بودند، قرار گرفت و اموال مصادره شده و غنايم غارت شده شاه متوفى را تـاراج كردند°.

برای فرهنگ عشایری که دائماً در حال حرکت و درگیر لشکرکشیهای طولانی و خطرناک بودند، سنگهای قیمتی امنترین و قابل حملترین وسیله برای جمع آوری ثروت بودند. در غیاب کاخهای باشکوه و دیگر بناهای سلطنتی، حرمسراهای بزرگ یا تعداد قابلملاحظه شاهزادگان؛ جواهرات بهعنوان نمایشی از قدرت سلطنتی عمل می کرد. بدون شک در نخستین روزهای پرآشوب به قدرت رسیدن فتحعلی شاه، نه تنها برای بازیس گیری آذربایجان، مرفهترین استان قلمرو قاجاریس از قفقاز، بلکه برای بازبابی جواهرات سلطنتی نیز این امر ضروری

<sup>1.</sup> Abd al-Razzaq Bayg Dunbuli (Maftun), Ma>a\_sir-i Sultiinya (Tabriz, 26-1825/1241), 25

۲. این وقایع نامه احتمالاً پیش نویس مآثرالسلطانیه است که در بالا از آن یاد شد. این نسخه توسط دولتمرد ارشد، قائم مقام فراهانی به هنگام عزیمت جونز از ایران در سال ۱۸۱۱ به وی داده شد. در این کتاب تعدادی از جزئیات مهم درباره تاریخ دوره فتحعلی شاه که در ماثر نیامده، وجود

<sup>3.</sup> Dynasty of the Kajars, 27-26.

<sup>4.</sup> Ma>iisir, 26-25; cf. Dynasty of the Kajars, 28-27. See also A. Amanat, «Ebrahlm Kalantar Shirazl,» Elr 69:8.

<sup>5.</sup> Maxiisir. . 28-27.

بود که او برتری خود را با تسلیم نمودن صادق خان در میدان جنگ، اثبات کند. در نبرد کاکعلی که در صفر ۱۲۱۲ / اوت ۱۷۹۷ در نزدیکی قزوین رخ داد، شاه موفق شد صادق خان و پارانش را عقب براند، اگرچه در این زمان آذربایجان و استانهای مجاور دور از دسترس قاجار بودند. پس از عقبنشینی برادران شقاقی به پایگاهشان، شاه، ابراهیمخان عزالدین لو قاجار را برای استرداد جواهرات سلطنتی اعزام کرد. صادق خان پیشنهاد نمود که در ازای تسلط بر قلمرو قبیلهایاش در منطقه سراب «اسباب و اثاثیه سلطنت» را باز پس میفرستد. به گفته وقایعنگار قاجار، رضاقلی خان هدایت، در اوایل صفر ۱۲۱۲ / اوت ۱۷۹۷ صادق خان تنها بخشی از جواهرات، از جمله بازوبندهای افسانهای و تاج کیانی را پس داد، اما از باز پسدادن مابقی امتناع کرد. ۱ آقا محمدشاه قبلاً برای به دست آوردن این ابزار قدرت؛ جنگهای سخت و طولانی انجام داده بود و دست کم دو نفر از رقبا را از خاندان های مغلوب زند و افشار شکنجه و کور کرده و کشته بود. به نظر میرسد شاه قاجار از این انبوه جواهرات خیره کننده که در آن زمان ارزشمندترین مجموعه در جهان اسلام بود، تقریباً لذت نفسانی به دست میآورد. بیشتر اینها در اصل توسط نادرشاه از خزانههای حاکمان مغولی در لشکرکشیاش په هند در سال ۱۷۳۹ م/۱۹۵۱ ق غارت شد و بقته احتمالاً بقانای گنجینههای صفوی بود که در سال ۱۷۲۲ م/ ۱۱۳۶ ق توسط افغانهای غلزایی غارت شد و بعداً توسط نادر تصرف شد و در دژ کلات در خراسان تحت مراقبت شدید نگهداری میشد

تا زمانی که جواهرات به فتحعلی شاه برسند، در کمتر از شش دهه دستکم پنج بار دست به دست شدند که نشان از نوسانات قدرت سیاسی در طول قرن هجدهم است. نخست، نادرشاه آنها را بهعنوان بخشی از غنایم جنگی عظیم خود از مغولان گرفته بود. با قتل او در نزدیکی قوچان در سال ۱۷٤۷ م/ ۱۱۵۹ ق و متفرق شدن اردوگاه نظامیاش، برخی از این قطعات را فرماندهانش با خود بردند. الماس معروف کوه نور ظاهراً بهدست فرمانده افغانی او احمد شاه درانی، بنیانگذار آینده یادشاهی کابل افتاد. تخت طاووس (تخت طاووسی)، گرانبهاترین غنیمت نادر از لشکرکشی هند، به نظر میرسد که در دست جانشینان نادر همراه با دیگر بقایای گنج دست نخورده باقی مانده بود ۲. بخش قابل توجهی از آنها قبل از اینکه در سال ۱۲۰۷ق/۱۷۹۲ م توسط آقا محمد شاه بهزور از لطفعلي خان زند، آخرين [يادشاه] زنديه، ستانده شود، بهدست حاكمان زند رسيده بود. هارفورد جونز که در آن زمان تاجر کالاهای تجملی و نیز کنسول غیررسمی بریتانیا در بصره بود، به درخواست

1. Mariisir, ٣٠-٢٨; cf. ٣٧-٣٥; also cf. Riza Quli Hidayat, Rawzat al-Safa-yi Ndsird, vol. 9 (Tehran, 197-/١٣٣٩), ٣١٤. .گزارش هدایت که حدود پنجاه سال بعد تهیه شده است، منبع این گزارش را مشخص نکرده است

۲. Y. Zoka, «Taj-ha va takht-ha-yi saltanati Iran,» Hunar va Mardum ٥١-٤٨:(١٩٦٧/١٣٤٦) ٦٠-

لطفعلی خان با حاکم محاصره شده زند، ابتدا در سال ۱۷۹۱م/۱۲۰۰ق در شیراز و سپس در روستای خوست در نزدیکی کازرون دیدار کرد. جونز به طور مفصل اشاره میکند که لطفعلی تلاش زیادی داشت تا برخی از جواهرات سلطنتی در اختیارش را برای تشکیل نیرویی بهمنظور مقابله با پیشروی قاجارها، به فروش برساند. او آنها (این جواهرات) را «فقط به عنوان وسیله ای منقول برای کسب پول زیاد در نظر دارد که در مواقع مهمی که لازم باشد، از برای به دست آوردن پول استفاده کند'.» جونز که با توصیف تاورنیه از دریای نور (زمانی که این الماس بیش از یک قرن قبل به مسافر فرانسوی در گلکوندا نشان داده شد) آشنا بود، وقتی لطفعلی بازوبندهایش را باز کرد و به بازرگان انگلیسی اجازه داد سنگهای آنها را بررسی کند، قطعه معروف را تشخیص داد. مرد انگلیسی محتاط با محافظه کاری ارزش سنگهای روی دو بازوبند را ۹۱۸٬۱۵۲ پوند تخمین زد. به دلایل نامعلوم، و احتمالاً بهدليل تخمين پايين جونز، يا احتياط يا كمبود منابع مالياش، معامله انجام نشد. ازاينرو بازوبندها در اختیار لطفعلی باقیماندند تا اینکه پس از دستگیری شاهزاده خوشچهره و محبوب زند بهدست آقا محمد شاه افتادند. همدردی عمیق جونز برای شاهزاده نگون بخت و خانوادهاش بیجا نبود چرا که آنها با اقدامات خان قاجار با سرنوشت شومی مواجه شدند. خود لطفعلی را شکنجه کردند، به او تجاوز کردند، کور کردند و به تهران بردند تا در آنجا در حضور آقا محمدشاه اعدام شود. همسر و دخترش مورد تجاوز جنسی قرار گرفتند و به اسارت آنچه جونز آن را «فضولات زمین» مینامید، سپرده شدند. پسر خردسالش اخته شد و برای خدمت در حرمسرای قاجار به تبریز فرستاده شد . میرزا بابای شیرازی که در اصل نقاش دربار زند بود، تنها شش سال بعد بازوبندهای افسانهای را برای حامی جدید خود، فتحعلی شاه، به تصویر کشید. او باید در هنگام کشیدن پرتره پیش گفته احساس گناه زیادی کرده باشد، بازوبندها به قدری غرق در خون بود که حتی بدبینترین مقاماتی که از ارباب زندی مغلوب شده میرزا بابا به سمت حاکم جدید قاج ار تغییر جهت داده بودند، به سختی میتوانستند آن را نادیده بگیرند

تاج کیانی اما ساخته زمان آقا محمدشاه و احتمالاً به دستور شخص او ساخته شده بود. سطح مسی بالای تاج با روکش طلا (همان طور که در پرتره او توسط یک هنرمند ایرانی ناشناس نشان داده شده است)

(تصویر ۲) در امتداد لبهها با سنگهای قیمتی و مرواریدهایی که احتمالاً از زندیان گرفته شده بود، مزین

<sup>1.</sup> Dynasty of the Kajars, cxxiv.

۲. الماس ۱۷۲ قیراطی صاف دریای نور روی یک بازوبند از طرف دیگر با تاج ماه، قطعه دیگری از غنایم هندی نادر که وزن آن ۱۵۴ قیراط بود و هر دو با قطعات باشکوه دیگری احاطه شده بودند، مطابقت داشت. همان،cxxvii-cxxxiii

شده بود د. این تاج برای تاجگذاری شاه در تهران در سال ۱۲۱۰ق/۱۷۹ م استفاده شد. منبع معاصر مالکوم در مورد «آماده شدن» «کلاه کیانی» برای این مناسبت اشاره کرده است. اما خان قاجار پیشازاین به سران و وزرای خود هشدار داده بود که نمی تواند تاج پادشاهی ایران را «بدون قدرتی که بزرگترین حاکمان آن کشور داشته اند» بر سر بگذارد، «حتی زمانی که درباریانش او را متقاعد کردند که تاج بر سر بگذارد، خان با بی میلی از استفاده از تاج نادر؛ کلاهی با چهار نوک با تزیینات فراوان که بنا به گزارش مالکوم، «قدرت نادر به عنوان فرمانروای دائمی افغانستان، هند، تارتاری و ایران» را نشان می دهد. خودداری کرد. در عوض، بنا به روایت وقایعنگار دربار، محمد ساروی (رویه) شاه خود کلاه کیانی را بر سر گذاشت و دو بازوبند دریای نور و تاج ماه را بر بازوانش بست آ.



شكل ۲: آقا محمد شاه. منبع: سر جان مالكوم، تاريخ ايران (لندن،١٨١٥م./١٢٣٠ق.)

<sup>1</sup> J. Malcolm, The History of Persia, 2 vols. (London, 1825), 287 :2; cf.
Oster reichische Nationalbibliothek, Vienna در 1818 مر 1818) در المعادل المع

<sup>2.</sup> Muhammad Fathullah Saravi (Saru3i), Tiirtkh-i Muhammadi (Ahsan al-tawi1rrkh), ed. Gh. Tabataba&i-Majd (Tehran, 1992/1371), 284.

اگرچه جاهطلبی شاه قاجار در دستیابی به آرمانهای سرزمینیاش کمتر از نادر نبود، اما تاج او، طبق گفته مالکوم فقط یک «تاج دایرهای کوچک بود که با مروارید تزیین شده بود. '» شاید بتوان تصور کرد که بر خلاف طرح کلاه نادر، تاج کیانی آقا محمدشاه نسخه فلزی ساده شده کلاه پارچهای قزلباش اواخر صفوی بود که شاید به صورت نهادین دوازده ترک عصر صفوی را حذف کرداً.

اگر این طرح از کلاه صفوی الهام گرفته شده اما انتخاب نام «کیانی» یادآور افسانههای ایران باستان بود. اینکه آقا محمدشاه از خوانندگان مشتاق شاهنامه فردوسی بود، ممکن است این انتخاب را توضیح دهد، بهخصوص که اصطلاحات تاج کیانی و کلاه کیانی در شاهنامه بهکرات در اشاره به کیخسرو، بزرگترین یادشاه کیانی آمده است. با وجود ارجاعات متعدد به تاج کیانی در شاهنامه، فیتوان بر اساس توصیف متنی شکل تاج کیانی را طراحی نمود؛ بنابراین استفاده آقا محمدشاه از طرحی مشابه طرح قزلباش محتملتر به نظر میرسد؛ بعید نیست که او تحت تأثیر ادعای ملک محمود سیستانی مبنی بر وارث تاجوتخت کیانی نیز قرار گرفته باشد. سیستانی از مدعیان پساصفوی در منطقه جنوب خراسان بود و در مقطعی حکمرانی مشهد را نیز به دست گرفت، ولی سرانجام توسط نادر که زمانی در نیروی راهزن او خدمت می کرد، از بین رفت

آقا محمدشاه در اقدامی بسیار نهادین، بلافاصله پس از تاجگذاری در تهران عازم زیارت مرقد شیخ صفی الدین اردبیلی، مؤسس و نیای بزرگ سلسله صفوی شد؛ شمشیر سلطنتی را که به مقیره مؤسس خاندان صفویان متبرک شده بود به کمر بست و با این اقدام متعهد شد که از این سلاح مقدس در دفاع و حمایت از مذهب شبعه استفاده كند°. چنين ارتباط نزديك با صفويان با طرح كلاه كياني مطابقت دارد. تمايل آقا محمدشاه به فاصلهگرفتن از نادرشاه که حکومت و سیاستهای او را انحراف از سیاست حمایت صفویه از تشیع میدانست و سلطنت او را غصب حق حاکمیت قاجار می دانست، نیازمند چنین رویکردی به حکومت صفوی بود، اگرچه

این تاج که اکنون در موزه کاخ گلستان تهران است، بعدها به دستور فتحعلی شاه در اصفهان میناکاری شد.(٤٧:zoka, ،Taj-ha) برای تصویری از تاج نادر رجوع کنید به: Malcolm, History برای تصویری از تاج نادر رجوع کنید به: 22 and 19 .frontispiece and Royal Persian Paintings, pls :2

٣. براى قرائت شاهنامه توسط آقا محمد رجوع كنيد به:

Ahmad Mirza 'Azud al- Dawla, Tarīkh-i-Azudī (Tehran, 1357), 140,

٤. برای نمونه ای از اشارات ادبی به تاج کیانیان ببینید:

Dihkhuda et al. «kulah,» Lughatnāmah, 2nd ed. (Tehran, 1377), 18,468.

<sup>1.</sup> Malcolm. History. 287:2

۲. . برای کاتالوگ و شرح جواهرات تاج ایرانی رجوع کنید به: V. B. Meen and A. D. Tushingham, Crown Jewels of Iran (Toronto, 1968). See also Y. Doka (Zoka), «Crown V: Qajar and Pahlavi Periods» and Patricia Jellicoe, "Crown Jewels» EIr 30-426:6.

او دستاوردهای نظامی نادر را تحسین میکرد. به همین ترتیب، ابداع تاج جدید، حاکم قاجار را از کریمخان زند که ادعای نایبالسلطنه (وکیل) بودنش به زندیان، مشروعیت سیاسی مستقلی از حاکم اسمی صفوی بخشیده بود؛ متمایز میکرد.

می توان گفت که اقدامات فتحعلی شاه پیشروی قاجارها برای کسب مشروعیت مستقل سلطنتی را سرعت بخشید. در پرتره ۱۲۱۳ق/۱۷۹۷-۱۷۹۸ م (شکل ۱) که بهاحتمالزیاد تاجگذاری شاه جدید را به تصویر میکشد، ميرزا بابا حامي سلطنتي خود را نهتنها بـا شمشـير مـترک شـده در حـرم شـيخ صفيالديـن اردبيلـي و بـا جفـت بازوبند مشهور، بلکه با خنجر و عصای پوشیده شده به تصویر میکشد. با این حال، همان طور که در بالا ذکر شد، شاه تاج کیانی آقا محمدشاه را بر سر نمیگذارد. در عوض، و بهاندازه کافی عجیب، او را با عمامه (شال) به سبک حاکمان زند نشان میدهند.'» ریش بلند مشکی و لباس نفیس او که در تضاد با ظاهر بیریش و ساده عمـوی اختـه شـدهاش اسـت، نویـد دوره جدیـدی از شـکوفایی، شـکوه و زایـش را میدهد. غیبـت کلاه کیانی آقا محمدشاه بهویژه با توجه به اظهارات هدایت مبنی بر اینکه صادق خان شقاقی تاج کیانی را در اوت ۱۷۹۷ / صفر ۱۲۱۲ یعنی مدتها قبل از تاجگذاری فتحعلی شاه در مارس ۱۷۹۸ م/ ۱۲۱۲ ق، بازیس داد، گیج کننده است. یکی از احتمالات این است که هدایت در اظهار اینکه تاج بههمراه بازوبند و سایر اقلام برگردانده شده، اشتباه کرده است. این احتمال وجود دارد که صادق خان تصمیم گرفتهبود تاج را بهعنوان ابزار امنیتی برای چانه زنی بیشتر با فتحعلی شاه نگهدارد و تا محرم ۱۲۱۳ / ژوئن-ژوئیه ۱۷۹۸، سه ماه پس از تاجگذاری، یعنی زمانی که برای دومین بار منکوب و مجبور به آمدن به اردوگاه سلطنتی شد، آن را پس ندهد. هدایت در توصيف اين واقعه مشخص ميكند كه صادق بهمحض ورود به اردوگاه، «جواهرات باقيمانده» را پس داده است، هر چند به اقلام بازگردانده شده اشاره نکردهاست.» شاید بتوان گفت که هدایت با نوشتن در نیم قرن بعد؛ بیش از حد به گزارشهای نسبتاً مبهم وقایعنگاریهای پیشین پرداخت و با لطف و عنایت، تاج گم شده فتحعلی شاه را در زمان تاجگذاری به او اهدا کرد

در نوروز سال ترکی یونت ییل (سال چینی تمساح)، مطابق با شوال ۲۱/۱۲۱۲ مارس ۱۷۹۸، زمانی که به گفته دنبلی، فتحعلی شاه «تاج نگیندار (افسری مرصع) را بر سر خود گذاشت، او باید از چیزی غیر از

۱. ابیاتی که در اطراف پرتره شاه نوشته شده است:

بست تا بر صفحه ایجاد تمثال چنین آفرین بر قدرت خود کرد صورت آفرین/دارای دهر فتحعلی که سودی دهند بر درگهش (دو لغت افتاده) جبین/چون شاهش بست کلکی منیر و شبیه او بس آفرین که کرد بر او صورت آفرین. از آنجا که او بر لوح وجود چنین تصویری ترسیم کرد/ تصویرساز مهارت خود را ستود. فتحعلی (شاه) داریوش وار/ که در آستانه - - به پیشانیشان دست بزن. از آنجایی که شاه (نقاش؟) این پرتره را با قلم موی نورانی خود ساخت/ مورد ستایش خالق قرار گرفت.

تاج آقا محمدشاه استفاده کرده باشد. به نظر میرسد قرار دادن نمادین یک ساعت جیبی پر زرق و برق در پیش پای شاه در نقاشی که به وضوح ساعت ۲:۳۰ را نشانمیدهد، اشارهای عمدی به زمان تاجگذاری مربوط به اعتدال سال ۱۲۱۲ ق / ۱۷۹۸ م و جشن سال نو، که معمولاً زمان فرخندهای برای جلوس یک پادشاه ایرانی است، باشد. این مرجع بصری با شواهد متنی در دنبلی، کسی که تأکید میکند شاه هنگامی که ساعت فرخنده را اعلام کردند بر تخت نشست: «با ساعتی که با ساعت سعد رهین بود'» تأیید میشود

وقایعنامه ترجمه شده توسط جونز، تصویری کمی متفاوت از مراسم تاجگذاری ارائه میدهد: «یادشاه قدرتمند [فتحعلی شاه] با قراردادن تاج جواهرنشان بر روی سرش که به شکل صورت فلکی اورسا بالا آمده بود، به تاج جواهرنشان زینت بخشید. تاج طلایی خورشید در رأس آسمان، وقتی این را میدید، از حسادت شعلهور میشد و به این ترتیب فریاد می زد: « ای کاش می توانستم جای خود را با آن تاج عوض کنم!» مرف نظر از سبک ارزشمند نویسنده، احتمالاً دشوار است که عمداً به ابهام نهفته در این قسمت توجه نکنیم به نظر میرسد اشارات شاعرانه به موقعیت خورشید در اعتدال بهاری، به همان اندازه که اشارهای به نوروز است، ترفندی برای پنهان کردن این واقعیت است که در آن زمان فتحعلی شاه تاج کیانی را در اختیار نداشت. در ادامه و در همین قسمت، نویسنده در توصیف محل تاجگذاری، از «رشتهای از سنگهای قیمتی» صحبت میکند که میتوان آن را اشارهای به جواهرات روی کلاه شاه در تابلوی میرزا بابا دانست: در جلوی رواق که مانند آسمان هفتم عالی است، رشته هایی از سنگهای قیمتی به نمایش گذاشته شده بود که از گنجینه امیراتوری گرفته شده بود. شاید بتوان تصور کرد که یاقوتهای آب درخشان، ستارگان و سیارات ثابتی هستند که از لایه فلک جدا شدہاند ٔ. علاوہ بر این، ارجاع هدایت به «سریوش گلدار» (اکلیل مرصع) که دلالت بر چیزی غیر از تاج کیانی آقا محمدشاه دارد، تـا حـدودی بـا گـزارش قبلـی او در مـورد بازسـتانی آن در اوت ۱۷۹۷ / صفر ۱۲۱۲ تناقـض دارد° از سوی دیگر، فتحعلی شاه با بستن بازوبندهای سلطنتی در نقاشی، بی تردید به تأثیرپذیری وی از زندیان و بهویژه لطفعلی خان اشاره دارد. پیشازاین، فتحعلی شاه که در آن زمان به باباخان شهرت داشت، به عنوان ولیعهد در شیراز، بسیاری از آداب و ظرافتهای فرهنگی زندیان را پذیرفته بود. حتی عنوان وارث جهانبانی (نگهبان جهان) لطفعلی خان پس از سقوطش در سال ۱۷۹۱ م/۱۲۱۰ ق از وی سلب شد آ. بااین حال، نه تاج

<sup>1.</sup> Dunbuli, Ma'ăsir, 32-31

۲. Dynasty of the Kajars, ٤٢-٤١.

۳. با توجه به پایبندی تحسین برانگیز جونز به متن در سراسر ترجمه، بعید است که او آن را در اینجا اشتباه خوانده باشد.

٤. Dynasty of the Kajars, ٤٣.

<sup>5.</sup> Hidayat, Rawzat al-Safa, 320 :9.

آ. براى معناى استفاده از جهانباني در مقابل جهان سوز (جهان سوز)، عنوان پدر فتحعلي شاه، رجوع كنيد به:40. Amanat, «Fath-Ali Shah Qājār,» EIr، براى معناى استفاده از جهانباني در مقابل جهان سوز (جهان سوز)، عنوان پدر فتحعلي شاه، رجوع كنيد به:40.

به سبک زند و نه بازوبند بدون تاج کیانی کامل به نظر نمی رسد. شاید به همین دلیل است که در زمانی که آخرین جواهرات سلطنتی از صادق خان به دست آمد، شاه احساس کرد به سرعت باید آنها را در پرترههای جدید به عنوان نشانه ای از بازیس گرفتن حاکمیتش به نمایش بگذارد

مقصود شاهانه در نگاره اولیه دیگری که احتمالاً از میرزا بابای شیرازی است (ص ۱) کاملاً مشهود است، اثری شبیه به شکل (۱). با این حال، در اینجا فتحعلیشاه با تاجی ظاهر می شود که بسیار آراسته تر از کلاه عمامه مانند در پرتره قبلی و تا حدودی شبیه به تاج کیانی آقا محمدشاه، اما نه کاملاً شبیه به آن است. شایان ذکر است، تجزیه و تحلیل اخیر با اشعه ایکس از این پرتره، بازسازی تاج شاه را نشان می دهد (شکل ۲). در حالی که در نسخه اصلی پرتره، شاه با شالی عمامه مانند شبیه به تصویر شماره ۱ نشان داده شده است. اما در آخرین کار، نوار وسیعی از سنگهای قیمتی که توسط مروارید احاطه شده بودند، به کلاه اضافه شد و یک تاج استوانه مانند ایجاد کرد که تقریباً به طور کامل عمامه /کلاه اصلی را می پوشاند ا

بنابراین، می توان تصور کرد تاجی که در صفحه اول نشان داده شده است مشابه تاج کیانی آقا محمد شاه است که به محض بازستانی آن از صادق خان در ژوئن تا ژوئیه ۱۷۹۸ / ذی العجه ۱۲۱۲ به پرتره اضافه شد. با این حال، ما بایید به یک دلیل واضح چنین برداشت سطحی نداشته باشیم. تاجی که در صفحه ۱ نشان داده شده است، نه به تاجی که در طرح و شرح تاج کیانی آقا محمد در تاریخ مالکوم آمده است (شکل ۲) و نه به تاجی که امروزه در میان جواهرات تاج ایران یافت می شود، شباهتی ندارد. یک سرنخ برای حل این معما را میتوان در عطش فتحعلی شاه برای تجمل و عظمت شکوهمند یافت. می توان تصور کرد که پایه مسی با روکش طلا و طرح نسبتاً بی سلیقه تاج عمویش برای او جذابیتی نداشت. از این رو او متعهد شد که تاج کیانی جدید با طرحی از خود داشته باشد. او ممکن است این کار را با برداشتن نگینهای تاج آقا محمد و بازآرایی آن با برخی دیگر از نگینهایی که در اختیار داشت، انجام داده باشد؛ همان طور که در تجزیه و تحلیل اشعه ایکس مشهود است. او در انجام این کار نه تنها باید از نهادگرایی قزلباش که در طرح مدور تاج آقا محمد مشهود است دور می شد، بلکه نیاز شدیدی به پاکسازی سلطنت و اقتدار سلطنتی شاز هرگونه ارتباط با زند داشت. فتحعلی شاه باید به به سبک زند، بیش از آنکه دارایی باشد، یک بدهی بود، و نهاد غصب قدرت به ود تا تصاحب مشروع قدرت

۱. به توصیف عالی لیلا دیبا از این پرتره در نقاشی های سلطنتی ایرانی، صفحه ۲۷ (۱۰۸-۸۱) مراجعه کنید، جایی که او با دیگر پرتره های معاصر مقایسه میکند. برای اطلاع از بازسازی این تابلو، مدیون لیلا دیبا و مریم اختیار هستم که توجه من را به تحلیل اشعه ایکس جلب کردند. این پرتره از یک مجموعه خصوصی است و به عنوان بخشی از مطالعه حفاظتی اندرو دبلیو ملون (۱۹۹۱-۱۹۹۹) در موزه هنر بروکلین، رادیوگرافی ایکس شده

اگر شاه برای دورکردن خود از میراث زندیه به ترغیبی نیاز داشت، شورش محمد خان زند فرزند زکی خان آن را فراهـم كـرد. همزمـان بـا شـورش طوايـف شمال و تقريبـاً بلافاصلـه يـس از قتـل سياسـي آقا محمدشـاه، شـاهزاده زند تصمیم گرفت با حمایت لرها و طوایف ممسنی منطقه و با حمایت بزرگان اصفهان که از هژمونی قاجار ناراضی بودند، حکومت زند را به خطه جنوب بازگرداند. شورش اصفهان اما بهسرعت توسط نیروهای شاه به فرماندهی اشراف قاجار سرکوب شد. محمد خان زند پس از شکست اولیه، به میان بختیاریها پناه برد و خیلی زود توانست لرهای منطقه بروجرد را دوباره متحد کند و بـا ۱۲ هزار سرباز قاجار به فرماندهـی محمدولی خان قاجار دولو در نبردی مرگبار شرکت کند. امیر زند که بار دیگر شکستخورده بود، به دست یکی از سران قبایل مرزی اسیر شد و در ذیالحجه ۱۲۱۲ / ژوئن ۱۷۹۸ به دستور شاه کور شد و در حالتی نزار راهی بندر بصره شد و در آنجا در ناامیدی درگذشت'. تاریخ این نبرد، کمتر از سه ماه پس از تاجگذاری فتحعلی شاه است که ممکن است با ابحاد تابلوی ۱ مطابقت داشته باشد ً.

شکست همزمان اتحادیههای ایلی شمال و جنوب در ژوئن تا ژوئیه ۱۷۹۸ / ذیالحجه ۱۲۱۲ بدون شک تا حد زیادی موقعیت پادشاه قاجار را تقویت کرد، اگرچه این امر او را بیشتر مدیون خانهای قاجاری کرد که مستعد جاهطلبیهای سیاسی بودند که به سختی ارضا می شد. با این حال، مبارزات سخت تری پیشروی او بود. علی رغم اطمینان به گزارش آقا محمد مبنی بر اینکه برای به قدرت رسیدن برادرزاده اش «کاخ سلطنتی برپا کرده و آن را بـا خـون تثبيـت کرده اسـت٬۰، خراسـان در دسـت رؤسـاي قبايل قدرتمنـدي مانند اسـحاق خان قرائي باقیماند که نگران پیشروی قریبالوقوع قاجار بودند و آخرین نماینده مدعی حکومت افشاری که قدرتش از دیوارهای شهر مشهد فراتر نهی فت را دست آویز خود قرار دادند. شاه جدید در نزدیکی پایتخت نیز با چالش خطرناکی از سوی برادر کوچکتر خود حسینقلیخان مواجه شد که در آغاز سلطنتش به حکومت ایالت فارس منصوب شده بود

رقابت درونی برای تصاحب تاجوتخت و نبود قاعده روشن در تعیین اولویت، پدیدهای آشنا برای همه سلسلهها بود. برای فتحعلیشاه، حاکم یک سلسله ترک با پایگاه قدرت عشایری، مشکل جانشینی حتی حادتر بود. در سالهای اولیه سلطنت او، تعدادی از سران نظامی قاجار در وفاداری خود دچار تردید شدند و حتی در جستجوی خودمختاری بیشتر از دولت متمرکز، به فکر تغییر زمین بازی در حمایت از حسینقلی افتادند.

<sup>1.</sup> Dunbuli, Maāsir, 36.

۲. شاه بعداً در بازگشت به پایتخت از لشکرکشی خراسان در اوایل سال ۱۷۹۹/۱۲۱٤م، دستور داد صادق خان شقاقی را که در بازداشتگاه قاجار به سر میبرد، در زندان او را لای دیوار قرار می دهند و اجازه دادند که هلاک شود.بینید: .Hidayat, Rawzat al-Şafă 31 .(54–352 :9. John Malcolm, Sketches of Persia (London, 1845), 216.

<sup>3.</sup> John Malcolm, Sketches of Persia (London, 1845), 216

فتحعلی شاه که از سرداران قاجار هراسان بود، تحت فشار مشکلات حتی قبول کرد که حکومت ایالت کرمان را به برادرش واگذار کند. در آن زمان ممکن بود این به عنوان نشانه ای از تسلیم واقعی شاه در جنوب، قلب سابق زندیان، به برادرش تلقی شود. شاه مجبور شد درگیری دیگری را تحمل کند، این رویارویی در صفر ۱۲۱۳ / اوت ۱۷۹۸ رخ داد، اما تنها پس از مداخله مادر بانفوذ شاه توانست حسینقلی را مطبع کند. شاهزاده را به حکومت نسبتاً کوچک کاشان که تبعید محترمانه ای بود فرستادند و وفاداری متزلزل سران قاجار به سختی تأمین شد. در نیمه دوم سال ۱۷۹۸ م ۱۲۱۳ ق یک اتحاد کاری بین دیوان و حرم سرا به نمایندگی از میرزا ابراهیم شیرازی، اعتمادالدوله و مادر شاه ایجاد شد که تا سال ۱۸۰۱ م ادامه داشت

این توافق زودگذر بود و فتحعلی شاه تنها تا زمانی که ستونهای تاج و تختش فاقد پایه های مطمئنی بود، می توانست آن را تحمل کند. در سه سال سرنوشت ساز بین سالهای ۱۷۹۸ و ۱۸۰۱ و ۱۲۱۸ و ۱۲۱۸ ق او نه تنها توانست تهدید کردها در شمال و چالش زند در جنوب را از بین ببرد، بلکه سرانجام توانست پس از چندین توانست تهدید کردها در شمال و چالش زند در جنوب را از بین ببرد، بلکه سرانجام توانست پس از چندین لشکرکشی خونین بین سالهای ۱۸۰۱ و ۱۸۰۳ م ۱۲۱۸-۱۲۱۸ ق قلب خراسان (به استثنای ولایت هرات) را فتح کند و به حکومت اسمی افشاریان پایان دهد. تسلط کامل بر آذربایجان نیز با اعزام عباس میرزای ولیعهد به تبریز در ژوئن ۱۷۷۹/ ۲۷ ذی العجه ۱۲۱۳ به عنوان نایب السلطنه این ایالت تثبیت شد. در همان زمان، دیگر شاهزادگان جوان خانواده سلطنتی نیز به ایالتهای دیگر فرستاده شدند و هر یک دربار، سپاه و دیوان خود را ایجاد کردند. این حاکمان ایالتی به عنوان بازوهای دولت مرکزی و نمادهای تثبیت قدرت «شاه شاهان» (شاهنشاه) عمل میکردند، چنانکه فتحعلی شاه در روندی فزاینده توسط رعایا «ممالک محروسه ایران» که تازه تأسیس شده، توسط فرستادگان سر زمینهای مجاور به رسمیت شناخته شد

خونین ترین محک برای استحکام بخشیدن به پایگاه شاه و تقویت مؤثر وجهه باشکوه او با عزل و حذف برادر سرکش و اولین صدراعظم او رخ داد. در مواجهه با دومین توطئه حسینقلی خان، یعنی شورش ناموفق در سال ۱۸۰۸م/۱۲۱۸ ق، شاه دستور داد که او را کور کرده و در بازداشت نگهدارند تا در نهایت در سال ۱۸۰۳ م/۱۲۱۷ ق او را مخفیانه اعدام کردند. مدتی قبل از شورش دوم حسینقلی، ابراهیم خان اعتمادالدوله، صدراعظم توانا و حیلهگر، که قدرتش بر حاکم جوان رو به زوال بود، از سمت خود برکنار شد و اندکی پس از آن اعدام شد. این امر، همراه با حذف اکثر اعضای خاندان اعتمادالدوله، نشانهای غیر قابلانکار از تلاش شاه برای برتری کامل بر دیوان و سپاه بود. این امر با فرهنگ سیاسی نیمهعشایری قاجارهای اولیه که خواستار قربانی کردن قدرت وزارتی مستقل در محراب پادشاهی قوی بود، مطابقت داشت. به همین ترتیب، هر چند کمتر دراماتیک، در سال ۱۸۰۱م/۲۱۷ ق شاه کنترل کاملش را بر سیاه اعمال کرد و قدرت خانهای قاجار را یا با برکناری آنها یا غالباً

با زیردست گذاشتن آنها تحت فرمان شاهزاده-حاکم و مربیان و وزیران دیوان آنها؛ کاهش داد'.

موفقیت سیاستهای داخلی و متعاقب آن آرامسازی کشور، شاه را تشویق کرد که آگاهانه از تصاویر باشکوه بهرهبرداری کند و بهاصطلاح «نشانهای حاکمیت» را به نمایش بگذارد. در سال ۱۲۱۵ق/۱۸۰۰م شاه، حاجی ميرزا (محمد) حسين اصفهاني را مأمور ساخت تا تخت خورشيد (كه بعدها به تخت طاووس (معروف شد، را بسازد. موفقیت اصفهانی در اجرای این پروژه و کسب رضایت شاه، بدون شک نقش مهمی در ارتقا او به مقام صدراعظم و عنوان صدر بلافاصله پس از سقوط اعتمادالدوله داشت. پنج سال بعد، شاه ساخت تخت مرمر در ایوان کاخ گلستان، نمادی از تخت خورشید را تکرار کرد. هر دو آنها حول محوریت شاه شاهان برای حفظ قلمروهای نگهبانی میچرخیدند، موضوعی که در بسیاری از نقاشیهای دربار دوره فتحعلیشاه، مورد ستایش قرار میگرفت

شکوه و عظمت دستیابی شاه بر تاجوتخت بدون ایجاد یک تاج سلطنتی جدید کاملاً قانعکننده نبود. شایانذکر است که تاج کیانی در حال تکامل که اکنون در منابع بهجای کلاه، تاج نامیده می شود، شکل نهایی خود را در همان دوره به خود گرفت. تاج کیانی، تاج استوانهای هشت طبقهای است که در بسیاری از نقاشیهای سلطنتی (شماره ۳) پس از حدود ۱۲۱۵ق/۱۸۰۰ م ظاهر می شود که ریشه آن را می توان به عمامهٔ شبیه کلاه نشان داده شده در شکلهای ۱ بهبعد ردیابی کرد. اگرچه هیچ مدرک متنی در مورد نحوه شکلگیری تاج کیانی جدید وجود ندارد اما بهاحتمال زياد توسط شاه و مشاورانش، از جمله ميرزا حسين خان صدر اصفهاني، بهصورت موردی و ناگاه ساخته شدهاست

فتحعلی بهعنوان شاهزاده حاکم ایالت فارس، باید نقشبرجستههای صخرهای ساسانی در نقشرستم و سایر محوطههای آن را دیده و آنها را با سلسله کیانی شاهنامه مرتبط کرده باشد. اگرچه ایده تاج کیانی در زمان تاجگذاری آقا محمد خان مطرح بود، اما فتحعلی شاه بازنهایی بصری «مناسب» با آن را باشکوه مرتبط با سلسله اساطیری خلق کرد. بااین حال به سختی می توان باور کرد که نقش برجسته های صخره ای ساسانی منبع الهام بخشی بود. به احتمال زیاد شکل تاج کیانی جدید، جدا جدا پدیدآمده است. همان طور که شاه اقتدار و مشروعیت بیشتری به دست میآورد و باگذشت زمان دستش بر قلمرو و گنجینه بیشتری باز شد، تاج کیانی او نیز از نظر اندازه و ارتفاع افزایش یافت

این در ساختار تاج جدید مشهود است. بدون ساختار هستهای محکم، کلاهمخملی در مرکز کمی <u>بیشتر از یک ردیف رشته و زنجیر به دستههای</u> متعددی از جواهرات متصل شده است. در ساخت تاج قاجار

۱. برای کارزارهای اولیه و توطئه های واقعی و خیالی علیه شاه رجوع کنید به:

A. Amanat, "Fath- Ali Shah Qājār» and the cited sources.

2. برای ساخت و ساز و جزئیات دیگر رجوع کنید به:A6-50, چ3-66. غاد سیاسی این تاج و تخت مستلزم مطالعه جداگانه ای است

۱۵۰۰ لعـل قرمـز، صدهـا الماس و ۱۸۰۰ مرواریـد بـود ً

بهراستی می توان نهادهایی را مشاهده کرد. کنایهای بصری از ماهیت سلطنت قاجار و تحول آن از ریاست ایلات عشایری به رهبری یک دولت متمرکز. اجزای تشکیلدهنده «ممالک محروسه» نوظهور قاجار با رشتههای مذاکره و سازش و زنجیرهای از اجبار حول یک مرکز همه کاره کنار هم قرار گرفتند . بافاصله گرفتن حکومت قاجار از میراث زند و صفوی، شکل تاج قاجار تغییر کرد، عناصر گذشته نزدیک کنار گذاشته شدند و عناصر اسطورهای گذشته دور به کار گرفته شدند. کلاه کوچک عمامهمانند تابلوی تاج گذاری که میراثی از دوره زندیه است، در نهایت با ردیفهایی از جواهرات پوشانده شد که به شکل استوانهای کشیده امروزه باقیمانده است. گویا قرار بود جواهرات به دست آمده از زندیان فارس، کردهای غرب ایران و افشاریان خراسان در تاج کیانی به عنوان نهادی از پیروزی نهایی قاجارها به نهایش گذاشته شود. مجموعه نهایی تاج شامل ۲۰۰ زمرد بزرگ،

نهایش عمومی متعدد فتحعلیشاه (بار یا سلام) با لباس کامل شاهانه و تاج کیانی و بازنهایی چنین لحظاتی در بسیاری از پرترههای سلطنتی، این پیروزی سخت قاجار را به بینندگان یادآوری میکند. این نهایش سلطنتی در درجه اول برای مخاطبان داخلی و به طور خاص سران نظامی قاجار و مقامات دیوانی که به دربار دسترسی داشتند یا میتوانستند پرترههای سلطنتی در اندازه واقعی را بر روی دیوارهای تالارهای ضیافت در کاخهای کلستان، نگارستان و سلیمانیه ببینند، بود. برای نسل اوایل دوران فتحعلیشاه، تاج کیانی و سایر «نشانهای حاکمیت» طنین خاصی داشت، چرا که آنها میتوانستند خاطره شکست و نابودی نهایی افشاریان و زندیان که بر اساس روایت تاریخی قاجار بهعنوان غاصبان حق قانونی قاجارها بر تاجوتخت پس از سقوط صفویان محسوب میشدند؛ را به یاد بیاورند. جای تعجب نیست که در یک نقاشی سلطنتی (شکل ۳)، اگر نه در زندگی واقعی، و درحالی که فتحعلی شاه تاج کیانی بر سر دارد، حداقل یازده پسر اصلی او در حالی که شاه را احاطه کردهبودند، ظاهر میشوند. تاج کیانی به عنوان نهاد اقتدار سلطنتی نهتنها بر سر شاه شاهان بلکه بر سر شاهزادگان حاکم و دیگر پسران قدرتهند او که بهعنوان امتداد بیولوژیکی و دیداری او نشان داده می شدند، نیر بود

در این میان بازنهایی تصویری حاکم قاجار؛ کارکرد مهم دیگری در روابط خارجی نوپای قاجاریان یافت. شاه جذاب و عالیمقام در لباس و جلال باشکوه خود یادآور ثبات و تداوم سیاسی در ایران برای قدرتهای همسایه از جمله انگلیسیها، روسها و فرانسویها بود. گزارشهای مکرر اروپایی از سلامهای عمومی شاه و همچنین ارسال پرترههای سلطنتی توسط فتحعلیشاه به حاکهان دوست اروپایی (و نمایندگان آنها) برای انتقال چنین

۱. برای ساختار تاج کبانی بینید: Meen and Tushingham, Crown Jewels

پیامی بود. گرایش به خودشیفتگی فتحعلی شاه را که کنار بگذاریم، ضرورت چنین نمایشی به بهترین وجه در همان نقاشی دیواری بارعام سلطنتی در نگارستان (صفحه ٤) نشان داده شده است، که در آن هنرمند علاوه بر شاهزادگان خاندان سلطنتی و سران و مقامات قاجار، تصویر هر سه مأمور بریتانیا را بین سالهای ۱۸۰۸ تا ۱۸۱۰ م /۱۲۲۳ تا ۱۲۲۵ ق یعنی: مالکوم، هارفورد جونز، و اوزلی، و همچنین مأمور فرانسوی گاردان ۱۸۰۷-۱۸۰۸ م /۱۲۲۳ ق را آورده است. با این حال، این به همریختگی تاریخی اهمیتی نداشت، چرا که این نقاشی دیواری برای نشان دادن اعتماد به قاجارها و حاکمیت سلطنتی بر مردمشان و همچنین اعتماد او در روابطش با نمایندگان قدرتهای خارجی بود. به طور نمادین، اولین تماسهای دیپلماتیک با اروپاییها زمانی اتفاق افتاد که آخرین مخالفان داخلی شاه سرانجام سرکوب شدند

در سالهای بعدی حکومت فتحعلی شاه، تاج کیانی دیگر نهاد پیروزی قاجار نبود. حتی اگر پس از شکست ۱۸۱۳ ۱۸۲۸م/۱۸۲۸ قد رجنگ علیه روسیه، شاه تاج خود را بر سر گذاشت و در پرترههای سلطنتی به تصویر کشیده شد، نهایش آن پس از شکست چشمگیر در دور دوم جنگهای روسیه و ایران ۱۸۲۲-۱۸۲۸م/۱۲٤۱-۱۲٤۳ ق به نظر میرسید دیگر یک استراتری قابل اجرا نبود. در یک ربع قرن، وضعیت سیاسی به طور چشمگیری از وضعیت پیروزی گرایی به بحران مشروعیت تغییر کرده بود. در حالی که نمایش تاج و سایر افتخارات در برابر رقابت کنندگان داخلی و قدرتهای اروپایی و فرستادگان آنها مؤثر بود، در مقابل دشمنان خارجی پیروز، به یک حرکت توخالی شرم آور تبدیل شد. شکست در جنگ با روسیه و پس از آن دوران ریاضت دربار در زمان محمدشاه ح. ۱۸۳۲-۱۸۶۸م/۱۲۶۰-۱۲۶۵ ق به نمایش تاج کیانی پایان داد. بر خلاف فتحعلی شاه، حاکمان بعدی قاجار تنها در مراسم تاجگذاری خود آن را بر سر میگذاشتند. اما گذشته اسطورهای در روایت قاجار به صورت پیوسته در تمام دوران سلطنت ناصرالدین شاه و پس از آن ادامه یافت.







امانت: تصویر ۱-۱: تصویر فتحعلی شاه منسوب به میرزا بابای شیرازی، تهران، حدوداً. ۱۷۹۸م/۱۲۱۳ق رنگ روغن روی بوم. مجموعه خصوصی. منبع Diba and Ekhtiar, Royal Persian

امانت، تصوير ۲-۱: راديوگرافي ايكس صفحه ۱.

,From the Andrew W. Mellon Curatorial Conservation Study at The Brooklyn Museum of Art

ژومشگاه علوم انسانی ومطالعات فریخی پرتال جامع علوم انسانی



امانت: تصویر ۲-۱. پرتره فتحعلی شاه پس از ۱۸۰۰ منبع: Diba and Ekhtiar, Royal Persian Paintings.

ثرة بشكاه علوم الناني ومطالعات فريخي بريال جامع علوم الناني



Amanat: Pl. 4: Watercolor copy of Nigar-istan Palace murals (from top) side panel, central panel, side panel. Source: L. Diba and M. Ekhtiar, Royal Persian Paintings, 175.







#### منبع

#### . VO, L. Diba and M. Ekhtiar, Royal Persian Paintings

### فهرست مراجع

Amanat, A. «Fath-eAli Shah Qajar,» Encyclopaedia Iranica (Elr), 9, esp. 407a-410b. Amanat, A. «Ebrahlm Kalantar Shirazl,» Elr 69:8.

Robinson, V. «Persian Royal Portraiture and the Qajars," Qajar Iran: Political, Social and Cultural Changes, C. E. Bosworth and C. Hillenbrand, eds. (Edinburgh, 1983).

Hambly, G. «Agha Muhammad Khan and the Establishment of the Qajar Dynasty» and «Iran during the Reign of Fath cAli Shah and Muhammad Shah,» Cambridge History of Iran (CHIr), P. Avery, et al., eds. (Cambridge, 1991), 7.

Jones Brydges, H. The Dynasty of the Kajars (London, 1833), cxv-cxci.

Malcolm, J. The History of Persia, 2 vols. (London, 1825), 287:2; cf.

Lerner, G. «A Rock Relief of Fath Ali Shah in Shiraz,» Ars Orientalis (1992) 21  $\,$ 

Malcolm, J. Sketches of Persia (London, 1845), 216.

Diba, L.»Images of Power and the Power of Images: Intention and Response in Early Qajar Painting (1834-1785),» Royal Persian Paintings: The Qajar Epoch, 1925-1785, ed. L. Diba and M. Ekhtiar (London and New York, 1999).

Karimzadeh Tabrizi M.A., Aḥval va ăṣăr-i naqqashan-i qadīm-i Īrān, 3 vols. (London, 91-1985).

Malcolm, J. History, 2: frontispiece and Royal Persian Paintings, pls. 19 and 22.

Oster reichische Nationalbibliothek, Vien, Royal Persian Painting, 172 (pl. 33).

Meen, V.B. and Tushingham A. D., Crown Jewels of Iran (Toronto, 1968). See also Y. Doka (Zoka), «Crown V: Qajar and Pahlavi Periods» and Patricia Jellicoe, "Crown Jewels» EIr

30-426 :6.

عضدالدوله، احمد میرزا (۱۳۵۷). تاریخ عضدی، ویراست عبدالحسین نوایی، تهران: نشر علم. دهخدا و دیگران (۱۳۷۷). «کلاه»، لغتنامه.

هدایت، رضا قلی خان (۱۳۳۹). روضه الصفای ناصری، جلد نهم.

دنبلی، عبدالرزاق بیگ (۱۲٤۱). مآثرالسلطانیه، ترجمهٔ غلامحسین زرگرینژاد، تبریز: نشر ایران.

ساروي، محمد فتحالله، تاريخ محمدي (احسن التواريخ) (١٣٧١). ويراستار غلامرضا طباطبايي مجد،

تهران: نشر اساطیر

ذکا، یحیی (۱۳٤٦). تاجها و تختهای سلاطین ایران، هنر و مردم ٦٠.

ژپوششگاه علوم النانی ومطالعات فرسخی پرتال جامع علوم النانی

# The Kayanid Crown and Qajar Reclaiming of Royal Authority

## **Abstract**

This article examines the efforts of Fath Ali Shah Qajar to reclaim royal authority and legitimize his rule through the use of the Kayanian crown symbol. The author analyzes paintings of Fath Ali Shah and his courtiers, demonstrating how the Qajar king used these images as a tool to display his power and grandeur, as well as to connect himself with the ancient Iranian past and previous imperial dynasties. The article begins by examining the history of the Kayanian crown and its place in Iranian culture and mythology. It then turns to the Qajar period and the challenges that Fath Ali Shah faced, including political instability, internal insecurity, and foreign influence. The author then analyzes paintings of Fath Ali Shah, showing how the Qajar king depicted himself wearing the Kayanian crown in these images. These images presented Fath Ali Shah as the heir to the ancient kings of Iran and a powerful and legitimate ruler. The article concludes that Fath Ali Shah's use of the Kayanian crown in paintings and other visual media played a key role in his efforts to reclaim royal authority and legitimize Qajar rule. This helped the Qajar king to establish his position as a powerful and legitimate ruler among the Iranian people and the international community.

**Keywords**: Kayanian crown, Fath Ali Shah Qajar, legitimacy, royal authority, painting, Iran.