# روند فتح جزیرهٔ سیسیل توسط مسلمانان و تأثیر حضور آنان بر فرهنگ و تمدن اروپا

حسن فضلًا

#### چکیده

در قلب دریای مدیترانه، جزیره ای است که با نام سیسیل (صقلیه) شناخته می شود. این جزیره با آب و هوای معتدل مدیترانه ای و خاک حاصلخیز، سرزمینی زیبا و پربار است. از طرف دیگر سیسیل در نقطه تلاقی دو قاره اروپا و آفریقا قرار دارد و نزدیک ترین مسیر ارتباطی میان این دو قاره پس از تنگه جبل الطارق به شمار می رود. همین موقعیت جغرافیایی، سیسیل را در طول تاریخ آماج حملات و تهاجمات بسیاری قرار داده است. مسلمانان یکی از این گروه ها بودند که بارها این جزیره را مورد هجوم قرار دادند. نویسنده به روش توصیفی ـ تحلیلی درصدد پاسخ به این پرسش است که روند تاریخ فتوح مسلمانان در جزیره و تمدنی برای مرده آن سامان داشته است. پژوهش ها نشان می دهد دودمان های حکومتگر مسلمان در جزیره، فرهنگ و تمدن اسلامی را شکوفا کردند و آن گسترش دادند. تأثیرات این شکوفایی به ویژه در قالب هنر و معماری حتی پس از فرویاشی حکومت های اسلامی و در

۱. دکتری تاریخ فرهنگ و تمدن ملل اسلامی، مدرس مدعو گروه معارف اسلامی مؤسسه آموزش عالی فردوس، مشهد، ایران؛ hf\_1967\_t@yahoo.com

دوران نورمانهای مسیحی نیز ادامه یافت. برخی از نورمانها نسبت به مسلمانان تسامح و مدارا داشتند و این امر باعث شد که تأثیرات فرهنگ و تمدن اسلامی در جزیره، همچنان محسوس باشد.

واژگان کلیدی: سیسیل، فرهنگ و تمدن اسلامی، هنر و معماری اسلامی، دودمانهای حکومتگر مسلمان.

مر المامع علوم الناني ومطالعات فرسمني رتال جامع علوم الناني

#### مقدمه

جزیره «سیسیل» مانند جزایر دیگر دریای مدیترانه از قبیل «میورقه» ۲ «مینورقه» و «یابسه» که مجمع الجزائر بالئار را تشکیل می دهند و نیز جزیره «کرت» م برای سده ها در تسلط مسلمانان بوده اند، امّا همچون اندلس (اسپانیای کنونی)، از دست مسلمانان خارج شده اند. پژوه شگر در این نوشتار به تاریخ فتوح اسلامی در جزیره اشاره کرده و تا حدودی تأثیر اسلام و مسلمانان را بر فرهنگ و تمدن آنجا نشان داده است.

جزیره سیسیل در قلب دریای مدیترانه، از دیرباز محل تلاقی تمدنهای مختلف بوده است. یکی از مهم ترین این تمدنها، تمدن اسلامی بود که از قرن هشتم تا قرن سیزدهم میلادی بر این جزیره حکومت می کرد. در ارتباط با پیشینه، تاریخ مسلمانان در سیسیل موضوع چندین کتاب و مقاله است. یکی از مهم ترین این آثار، کتاب نهایه الأرب فی فنون الادب نوشته نویری است. این کتاب در ۳۳ جلد به چاپ رسیده و مطالبی ارزشمند درباره تاریخ سیسیل در بردارد. کتاب دیگری که در این زمینه قابل توجه است، تاریخ سیسیل در دوره اسلامی نوشته عزیز احمد است. این کتاب با ترجمه آقایان نقی لطفی و محمد جعفر یاحقی، توسط انتشارات علمی و فرهنگی به چاپ رسیده است. کتاب سومی که در این زمینه می توان به آن اشاره کرد، المسلمون فی صقلیه، نوشته مارتینو ماریو مورینو است. این کتاب به زبان ایتالیایی نوشته شده و توسط انتشارات «دار البیروت» به زبان عربی ترجمه و منتشر شده است.

وجه تمایز مقاله پیش رو، بیان خلاصه تاریخ فتوحات مسلمانان در جزیره سیسیل و اشاره به هنر و معماری مسلمانان با استفاده از تصاویر موجود می باشد که در کتب فوق کمتر بدان پرداخته شده است.

- 1. Sicily/Sicilia
- 2. Mallorca /Majorka /Majorqiue
- 3. Menorca/Minorque
- 4. Ibiza.
- 5. Crete.

## ۱. جغرافیای سیسیل

سیسیل در امتداد شبه جزیره ایتالیا قرار دارد و بزرگ ترین جزیره دریای مدیترانه به شمار می رود (نقشه شماره ۱). جغرافی دانان مسلمان، این جزیره را به ملتی موسوم به «صقوقس» نسبت داده و آن را به شکلهای صقلیه، سقلیه، سکیلیه، صیقیلیه، اصقلیه و اسقلیه ذکر کرده اند (عودی، ۱۳۸۵، ص۲۸۷). سیسیل با تنگه مسینا (مسینی/ مسینه) به فاصله هفت مایل از ایتالیا جدا شده است و در شمال شرقی جزیره قرار دارد. امتداد طولی جزیره، شرقی ـ غربی است. پس از ایتالیا کمترین فاصله سیسیل با خشکی، از ناحیه جنوب غربی و در حدود است. پس از ایتالیا کمترین فاصله سیسیل با خشکی، از ناحیه جنوب غربی و در حدود ۱۲۴۶ کیلومتر با کشور تونس است (احمد، ۱۳۶۲، ص۱). مساحت این جزیره مثلثی شکل، ۱۲۴۶۰ کیلومتر مربع است (گلی زواره ای، ۱۳۸۹، ص۳۹-۴۶). تنگه مسینا و بخش جنوبی سیسیل، بسیار حائز اهمیت است؛ چراکه مسیر کشتیرانی میان شرق و غرب و آبراه وصول به کشورهای دارویایی است (نقشه شماره ۲).



نقشه شماره ۱: موقعیت جزیره سیسیل در دریای مدیترانه (منبع: اینترنت)



نقشه شماره ۲: جزیره سیسیل (منبع: اینترنت)

پیش از فتح مسلمانان، سیسیل از دو ایالت پالرمو (بلارمه/بالرم) و سیراکوز (سیراگوزا) تشکیل می شد. مسلمانان آن را به سه منطقه مازر، "نوطس و دمنش تقسیم کردند. مهم ترین شهرهای سیسیل در زمان کنونی پالرمو، مسینا، مازر (مازارا/ مادزارا)، طبرمین، قصریانه و سیراگوزا هستند (عودی، ۱۳۶۵، ص۲۲۲)، اگرچه سیراگوزا بزرگ ترین شهر جزیره است (آیتی، ۱۳۶۳، ص۲۲۲)، امّا پالرمو مرکز آنجاست. و از سوی دیگر سیسیل به سه منطقه جغرافیایی تقسیم می شود: وال دی مادزارا، ۲ ال دی نوتو (اقلیم نوطس) و وال دمونه (اقلیم دمنش). این تقسیم بندی برای شناسایی دوران تسلط مسلمانان بر این جزیره اهمیت فراوان دارد (احمد، ۱۳۶۲، ص۱). شمال جزیره مناطق آتشفشانی وجود دارد و بدین سبب، از سرسبزی کمتری برخوردار است (عباس، ۱۹۹۴، ص۱۳). "

- 1. Palermo.
- 2. Syracuse.
- 3. Mazara.
- 4. Noto.
- 5. Demone.

۶. سیراگوزا را نباید با ساراگوسا در اسپانیا اشتباه گرفت.

- 7. val di mazara Val di mazara
- 8. Val di noto.
- 9. Valdemone.

١٠. ابن جبير آن را جبل الناريا كوه آتش ذكر كرده است (ابن جبير، ١٣٧٠، ص٣٩٨).

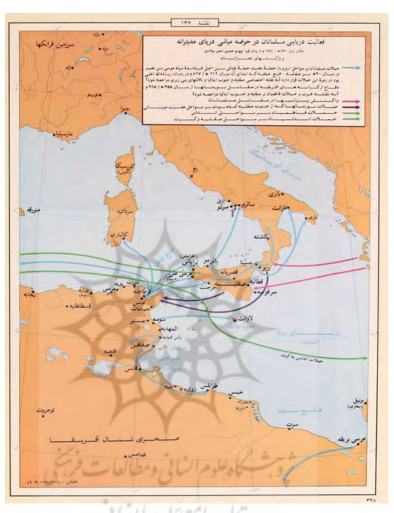
جغرافی نویسان مسلمان از این جزیره زیبا و پرجاذبه به نیکی یاد کرده اند. احسن التقاسیم از وسعت و زیبایی بی نظیر آن سخن می گوید (مقدسی، ۱۳۶۱، ص۲۳۲). ابن حوقل که این جزیره را از نزدیک دیده است از کثرت مساجد آن که در هیچ جای دیگر ندیده است؛ شگفت زده می شود (زارع، ۱۳۹۲، ص۳۴). ادریسی از دو رودخانه، یکصد قلعه و چشمه های فراوان آن و نیز قرار گرفتن آن در اقلیم چهارم یاد می کند. او محیط سیسیل را هفده روز و طول آن را پنج روز می داند (عباس، ۱۹۹۴، ص۱۳). ابن جبیر بخشی از سفرنامه خود را به سیسیل اختصاص داده است و از شهرها و آداب مردم آن سخن می گوید (ابن جبیر، ۱۳۷۰، ص۱۹۳، ص۱۹۸). یاقوت حموی سیسیل را آباد و دارای بیست و سه شهر (یا هجده شهر) و سیزده قلعه می داند. او از کوهستان های این جزیره، قصریانه و شهر میان آن نیز یاد می کند (حموی، بی تا، ج۳، ۲۱۹–۲۱۶).

این جزیره زمانی تحت سلطه فنیقی ها و سپس یونانیان بوده است تا در سال ۲۴۱م که رومیان آن را تسخیر کردند. پیش از حمله های مسلمانان، سیسیل از ایالت های امپراتوری بیزانس (روم) بهشمار می آمد (احمد، ۱۳۶۲، ص۲).

## ۲. سیسیل، آماج حملات مسلمانان (۳۲/۳۱ ـ ۱۳۵ق)

مسلمانان از سال ۳۱ق، حملات خویش را به سیسیل آغاز کردند (همان) (نقشه شماره ۳). حمله های نخستین برای مسلمانان، تنها غنیمت به دنبال داشته و فتح جزیره میسر نشده است.

ربال حامع علوم ات ابي



نقشه شماره ۳: حملهها و فعالیتهای دریایی مسلمانان در دورههای تاریخی (منبع: مونس، ۱۳۸۲، نقشه ۱۳۶، ص۳۴۸)

## ۱-۲. دوره خلفای نخستین

نخستین حمله مسلمانان در سال ۳۱\_۳۲ق برابر با ۶۵۲م به دستور معاویه بن ابی سفیان و به فرماندهی معاویه بن حُدَیج کندی انجام شد. در این زمان، المپیوس از سوی امپراتوری

1. Olympius.

بیزانس، فرمانروای ایالت راونا بود. معاویه بن حدیج، پس از حمله، با مقداری غنائم و تعدادی اسیر به شام بازگشت (احمد، ۱۳۶۲، ص۲). حمله معاویه بن ابی سفیان به خاطر کسب اعتبار در برابر عبدالله بن سعد، حاکم مصر بود (ارسلان، ۱۳۷۰، ص۱۹۵).

## ۲\_۲. دوره امویان

در سال ۴۶ق برابر با ۶۶۷م، ناوگانی به فرماندهی عبدالله بن قیس بن مخلد درقی ۲ به سیسیل اعزام شد (عودی، ۱۳۸۵، ص ۷۰۰). عبدالله در این حمله، به غنیمت های فراوانی از جمله مجسمه های طلایی و نقره ای دست یافت که آنها را برای معاویه فرستاد (احمد، ۱۳۶۲، ص ۳-۳). حمله دیگری توسط مسلمانان در سال ۴۸ق/ ۶۶۸م به سیسیل گزارش شده که ناوگانی با دویست کشتی از شهر اسکندریه بوده است (حِتی، ۱۳۴۴، ص ۲۱۴).

بیزانس در سال ۶۲ گر ۱۹۸۹-۶۸۲ از سیسیل به عنوان پایگاهی برای حمله به مسلمانان برقه (سیریناییک) در شمال آفریقا استفاده کرد (احمد، ۱۳۶۲، ص۳). در ذکر وقایع سال ۷۴ ق نقل شده است: «عبدالملک مروان سپاهی به فرماندهی حسان بن نعمان غسانی به افریقیه فرستاد و گروهی از ایشان به سیسیل گسیل شدند» (ابناثیر، ۱۳۹۸، ج۴، ص۳). با انتصاب موسی بن نصیر به فرماندهی شمال آفریقا، حملههای مسلمانان به سیسیل فزونی گرفت. در سال ۸۵ق/ ۷۰۴م، موسی ناوگان کوچکی به فرماندهی پسرش، عبدالله برای حمله به جزیره های دریای مدیترانه یعنی جزایر بالئار (بالئارس/ بالئاری) یا جزایر شرقی اندلس، سیسیل و ساردنی (ساردینا/ ساردینه/ سردینیه) اعزام کرد. در این زمان از حمله به شهر سیراگوزا نیز نقل شده است (مونس، ۱۳۷۳، ص۹۹). به سبب حضور بزرگان مسلمان، این جنگ سیسیل صحبت شده که نافرجام بوده است و شماری از مسلمانان در دریای مدیترانه به سیسیل صحبت شده که نافرجام بوده است و شماری از مسلمانان در دریای مدیترانه غرق شده اند (این اثیر، ۱۳۷۸، ج۴، ص۱۲).

<sup>1.</sup> Ravena.

۲. عبيدالله هم ذكر شده است (ارسلان، ١٣٧٠، ص١٩٥).

<sup>3.</sup> Balearic Islands.

<sup>4.</sup> Sardinia.

بِشربن صفوان کلبی، حاکم افریقیه و اندلس در سال ۱۰۹ق/۷۲۷م به سیسیل یورش برد (احمد، ۱۳۶۲، ص۴)، او عده زیادی را به اسارت درآورد و با بیزانس پیمان صلح بست؛ امّا به این پیمان وفا نشد. در سال ۱۱۰ق عبیده بن عبدالرحمان جانشین بشر، سپاهی به فرماندهی عثمان بن ابی عبیده و در سال ۱۱۰ق/ ۷۲۹م، عبیده بن عبدالرحمان سلمی که از سوی هشام بن عبدالملک به امارت منصوب شده بود، لشکری به فرماندهی مستنیر بن حارث حریشی برای جنگ به سیسیل اعزام نمودند؛ امّا سودی حاصل نشد (همان). در سال ۱۱۰–۱۱۲ق/ ۷۳۲م، به فرماندهی عبدالملک بن قطان و در سال گزارش شده است (همان). در سال ۱۱۳–۱۱۳ق/ ۷۳۲م، به فرماندهی عبدالملک بن قطان و در سال ۱۱۵ق/ ۷۳۳م از جانب حاکم افریقیه به نام عبیده بن عبدالرحمان، ناوگانی به فرماندهی ابوبکر بن سوید به سیسیل اعزام شد. گروه اخیر تعداد زیادی از کشتی های خود را بر اثر حرّاقه ها از دست داد (همان، ص۸۵).

در سال ۱۱۶ق/۲۷۴م هشام بن عبدالملک، عبیدالله بن حبحاب موصلی ۲ را به امارت افریقیه منصوب کرد. ابن حبحاب، لشکری به سیسیل اعزام کرد که در جنگ با لشکر بیزانس پیروز شدند (ابناثیر، ۱۳۹۸، ج۴، ص۲۱۹). ابن حبحاب دیگربار در سال ۱۲۲ق/۲۷۰م سپاهی به فرماندهی حبیب بن ابی عبیده بن عقبه بن نافع و پسرش، عبدالرحمان، به سیسیل فرستاد. حبیب توانست بخشهایی از جزیره را تصرف کند. او سیراگوزا را فتح کرد و مردم را به پرداخت جزیه ناگزیر ساخت، امّا به خاطر طغیان بخشی از لشکریان و اشغال طنجه، ۳ به شمال آفریقا بازگشت (همان، ص۲۲۲). در فاصله سال های ۸۴–۱۳۵ق، حدود بیست حمله از سوی مسلمانان به سیسیل انجام شده است (عودی، ۱۳۸۵، ص۲۹۱ق، حدود بیست حمله از

#### ۳\_۲. دوره عباسیان

با برآمدن عباسیان، عبدالرحمان بن حبیب بن ابی عبیده فهری (د۱۳۷ق)، برادر خود، عبدالله را در سال ۱۳۷۵ق/ ۷۵۳م مأمور لشکرکشی به سیسیل کرد. این سپاه، با گرفتن غنائم، به شمال آفریقا بازگشت (ابناثیر، ۱۳۹۸، ج۴، ص۳۲۵). چندی بعد امپراتور بیزانس، ناوگان

۱. الكامل اين رخداد را در سال ۱۱۳ق ذكر ميكند (ابن|ثير، ۱۳۹۸، ج۴، ص۲۱۴).

۲. تاریخ دولت اغلبیان، ابن حبحاب سلولی ذکر کرده و وی را از نوادگان عقبه بن نافع می داند (عودی، ۱۳۸۵، ص ۸۴). 3. Tangier.

دریایی را برای حفاظت از جزایر سیسیل و ساردنی اعزام کرد (احمد، ۱۳۶۲، ص۵-۶). دراین حال، گروهی از سپاهیان رومی نیز مسئول مراقبت و گشت زنی پیرامون جزیره بودند و گاه بازرگانان مسلمان را غارت می کردند (ابن اثیر، ۱۳۹۸، ج۴، ص۳۲۵). از سوی دیگر، مسلمانان در مرزهای آبی، دست به تأسیس استحکاماتی زدند؛ از جمله در سال ۱۸۰ق/ ۷۹۶م، هرثمه بن أعین، والی افریقیه، در طرابلس به این کار اقدام نمود. همچنین در منستیر، در تونس فعلی، رباط (یادگان نظامی) ایجاد کرد (احمد، ۱۳۶۲، ص۶).

## ۳. اغلبیان در سیسیل (۳۳۵–۱۹۷ق)

پیش از حاکمیت مطلق اغالبه، هارون الرشید، خلیفه عباسی (د۱۹۳۳ق)، ابراهیم بن اغلب (د۲۷۹ق)، ابراهیم بن اغلب (د۲۷۹ق) را در برابر پرداخت چهل هزار دینار خراج سالیانه، والی تقریباً مستقل در افریقیه کرد (همان). ابراهیم برای تقویت دولت خود، پیمان صلحی به مدت ده سال با قسطنطین پاتریارک گریگوری (بطریق) بیزانس در سیسیل منعقد کرد و میان افریقیه و سیسیل بازرگانی رونق گرفت (عودی، ۱۳۸۵، ص۲۹۱).

ابوالعباس عبدالله اوّل (۱۰۱۵ق)، پسر ابراهیم بن اغلب در سال ۱۹۶-۱۹۷ق/۸۱۲م نیروی دریایی نیرومندی تأسیس کرد. چندی بعد، میخائیل اول (میشل)، امپراتور بیزانس، ضمن تقویت حضور دریایی، سپاهی را به فرماندهی پاتریارک، راهی نبرد با اغالبه کرد. شارلمانی نیز لشکری به سیسیل اعزام نمود تا از تهاجم مسلمانان جلوگیری کند. در نهایت، در سال ۱۹۷ق/ ۸۱۲م میان آنها نبردی درگرفت و بار دیگر بین عبدالله بن ابراهیم اغلبی و پاتریارک، پیمان صلحی در سال ۱۹۸ق/ ۸۱۲م به مدت ده سال منعقد گردید. این معاهده در سال ۴۰۲ق/ ۸۱۹ بالشکرکشی مسلمانان به سیسیل به فرماندهی محمد بن عبدالله بن اغلب نقض شد و مسلمانان پس از اسارت عده ای از دشمنان، عقبنشینی کردند (احمد، ۱۳۶۲، ص۷).

## ۱-۳. جنگها و رخدادهای تاریخی

همزمان باکشمکشها در افریقیه میان عربها، بربرها و خراسانیها، که گروه اخیر به همراه سپاهیان عباسی به آنجا آمده بودند و تا سال ۲۱۲ق ادامه داشت، در سیسیل،

در سال ۲۱۴ق، محمدبن ابی جواری، جانشین اسدبن فرات درگذشت و زهیربن غوث جانشین او شد (ابناثیر، ۱۳۹۸، ج۵، ص۱۸۷). در همین سال، نیروهای کمکی از افریقیه، و مجاهدان مسلمان از اندلس، به سرپرستی اصبغبن وکیل هواری، معروف به «فرغلوش»، به یاری اغلبیان در سیسیل شتافتند. آنها به سرکردگی عثمان بن قرهب، شهر پالرمو را محاصره کردند که در سال ۲۱۶ق با صلح فتح شد (عودی، ۱۳۸۵، ص۴۹۹).

## ٣-٢. دلايل و نتايج فتوح اغالبه

اغالبه، سلسلهای از خلفای اسلامی در تونس بودند که در قرن سوم هجری به سیسیل حمله کردند. انگیزه های این حمله، هنوز هم محل بحث است، امّا برخی از مورخان معتقدند که آنها

1. Kairouan.

۲. تاریخ عرب و اسلام، اسعد ذکر کرده است (امیرعلی، ۱۳۶۶، ص۵۵۳).

3. Sousse.

قصد داشتند با این حمله، گروههای افراطی و شورشگر در افریقیه را به جهاد با کافران معطوف سازند. در آن زمان، امیران اغالبه در افریقیه، با مخالفت فقیهان مالکی قیروان مواجه بودند. این فقیهان معتقد بودند که اغالبه از احکام دینی پیروی نمی کنند و ازاین رو، آنها را به جهاد با کافران فقیهان معتقد بودند که اغالبه از احکام دینی پیروی نمی کنند و ازاین رو، آنها را به جهاد با کافران فرا می خواندند (بوسورث، ۱۳۷۱، ص۵۰). برخی دیگر از مورخان معتقدند که فتح سیسیل، نوعی راهزنی دریایی و به قصد غارت، توسعه طلبی و به دست آوردن منافع اقتصادی بوده است؛ امّا شواهد زیادی وجود دارد که نشان می دهد انگیزه اصلی اغالبه از این حمله، جهاد در راه خدا بوده است. یکی از دلایل این امر این است که فرمانده سپاهیان اغالبه در فتح سیسیل، قاضی و فقیهی به نام ابن فرات بود. ابن فرات در نامه ای به خلیفه زیاده الله، فتح سیسیل را جهاد در راه خدا توصیف کرد و نوشت: «خداوند اراده کرده است که این جزیره را به دست ما دهد تا آن را به دین اسلام پیوند زنیم و مردم آن را از ظلم و ستم نجات دهیم». دلیل دیگر این است که اغالبه پس از فتح سیسیل، اقدامات زیادی برای اسلامی سازی این جزیره انجام دادند. آنها در سیسیل، مردم را به اسلام دعوت کردند و مساجد و مدارس دینی ساختند. بنابرایین می توان گفت که فتح سیسیل، نه تنها یک پیروزی نظامی، بلکه یک پیروزی فرهنگی و دینی برای مسلمانان بود. یکی از نویسندگان، دلایل حمله و فتح سیسیل در سال ۲۲۱ قر ۲۷۲۸ م را چنین ذکر می کند:

- الف) پیشرفت صنایع کشتی سازی اغالبه در دار الصناعه تونس و سوسه؛
  - ب) ناكامي عباسيان از تصرف اروپا از سمت مشرق؛
- ج) موقعیت حساس سیسیل از نظر نظامی و بازرگانی و نزدیک بودن به افریقیه؛
  - د) پایگاه بودن سیسیل برای رومیان جهت حمله به افریقیه؛
    - هـ) اهمیت اقتصادی و بازرگانی سیسیل؛
      - و) شورش «توماس صقلابي» عليه امپراتوري بيزانس؛
  - ز) فتح کرت در سال ۲۱۲ق به دست مهاجران اندلسی رانده شده از مصر؛
- ح) قيام فيمي عليه امپراتوري بيزانس و پناه بردن به اغالبه (عودي، ١٣٨٥، ص ٢٩٦- ٢٩٣).
- حمله به جزیره سیسیل باعث آرامش داخلی و کاهش شورش سپاهیان و برخورداری از غنیمتهای بی شمار بود. کثرت غنایم به اندازهای بود که نه تنها فزونی بیت المال را به دنبال

داشت و باعث حل مشکلات مردم افریقیه شد (همان، ص۱۳۱ و ۱۳۶)؛ بلکه موجب حذف نظام مالیاتی آنجا به دستور زیاده الله در سال ۲۱۲ق گردید (همان، ص۱۸۹). گاه از این غنایم، به دربار بغداد نیز فرستاده می شد (همان، ص۱۶۸). ایجاد پایگاه برای ناوگان دریایی اغالبه، دستاورد دیگر این فتح بود. آنان پس از فتح سیسیل، جزیره را پایگاهی برای حمله های خود به بنادر و سواحل ایتالیا، فرانسه و جزیره کرت قرار دادند (همان، ص۲۰۳).

با مرگ زیاده الله اقل، فتوح متوقف گردید، امّا دیگر بار در سال ۲۲۸ق از سر گرفته شد و بخش غربی جزیره به تصرف اغلبیان درآمد. در سال ۲۲۸ ق/ ۹۸۲م، شهر مسینی (مسینا)، به کمک کشتی های ناپل و به وسیله اغالبه فتح شد و راه برای حمله به جنوب ایتالیا هموار گردید. غازیان مسلمان به دفعات به رم حمله کردند و کلیساهای آنجا را غارت نمودند. اغالبه به فرماندهی عباس بن فضل فرّاری، امیر سیسیل، در سال ۴۲۴ق، قصریانه را پس از ده سال تلاش، فتح کردند. خفاجه بن سفیان در سال ۴۲۸ق هجری جانشین عباس شد. حمله های مسلمانان به سیراگوزا به دلیل استحکامات آنجا ناکام ماند، امّا حملات توسط محمد بن خفاجه ادامه یافت (ابناثیر، ۱۳۹۸، چه، ص ۴۰۶). اغلبیان به فرماندهی جعفر بن محمد بن خفاجه، در ۱۴رمضان سال ۴۶۴ق/ ۸۷۸۸ مسیراگوزا را پس از نه ماه محاصره گشودند و تقریباً تمام جزیره سیسیل به جز «طبرمین»، جزو قلمرو دولت اغلبی قرار گرفت (عودی، ۱۳۸۵، ص ۱۳۵۰-۵۰). امیر افریقیه، ابراهیم دوم اغلبی، در ۲۲ شعبان سال ۴۸۲ق/ ۴۰۹ م توانست طبرمین را تصرف کند و از آن پس سیسیل به طور کامل از پیکره امپراتوری بیزانس جدا شد (همان، را تصره). فتح کامل سیسیل، از سال ۲۱۸ تا ۲۸۹ق یعنی ۷۷ سال به طول انجامید.

نهمین امیر اغلبی، ابراهیم دوم، ۲۸ سال حکومت کرد. او در اواخر عمر، حکومت را به فرزندش واگذار کرد و به بهانه جهاد رهسپار سیسیل شد و در سال ۲۸۹ ق در جنوب ایتالیا درگذشت (همان، ص۲۱ و ۱۶۱–۱۶۹). آخرین امیر اغلبی، زیاده الله بن عبدالله، ملقب به ابومضر، پس از قتل پدر در سال ۲۸۹ ق والی افریقیه شد. عصر امارت او به خوشگذرانی گذشت (مرادی، ۱۳۹۰، ص ۱۳۰۰). زیاده الله پیش از رسیدن به قدرت، مدتی فرمانروای سیسیل بود (عودی، ۱۳۸۵، ص ۱۷۵۰). بدین ترتیب، حدود بیست امیر اغلبی در افریقیه و سیسیل به امارت نشستند (همان، ص ۵۰۶۰).

### ٣-٣. فرهنگ و تمدن در دوره اغالبه

اغلبیان با فرهنگ و تمدن غنی خود، تأثیر عمیقی بر جزیره سیسیل گذاشتند. پس از فتح سیسیل، اغلبیان آنجا را به سه استان تقسیم کردند. هر استان دارای یک استاندار بود که بر چند بخش تقسیم می شد. هر بخش نیز دارای یک فرماندار و یک بخشدار بود. در پایتخت سیسیل، پالرمو، یک مفتی تعیین شد که مسئول رسیدگی به امور مذهبی بود. همچنین در مناطق مختلف سیسیل، قاضیانی منصوب شدند که به حل وفصل اختلافات می پرداختند. در هر شهر، یک امین مالیه، مسئول جمع آوری مالیات و اداره امور مالی بود (لوبون، ۱۳۵۸، ص ۱۳۷۸). همچنین در این دوره، دیوان های مختلفی تشکیل شد که به امور مختلف رسیدگی می کردند. از جمله این دیوان ها، دیوان خراج بود که مسئول جمع آوری مالیات از زمین ها بود. دیوان خاتم نیز مسئول صدور احکام و اسناد رسمی بود. اغلبیان همچنین نظام های حسبه و عسس را در سیسیل ایجاد کردند (جود کی، ۱۳۷۸، ص ۹۶). حسبه مسئول رسیدگی به امور اجتماعی و عمرانی شهر و عسس مسئول حفظ امنیت شهر بود (همان).

کشاورزی در این زمان اصلاح شد. زراعت پنبه و نیشکر و غرس درختان زبانگنجشک و زیتون، معمول شد و نهرها و قنوات احداث گردید. معادن طبیعی مانند نقره، آهن، مس، گوگرد و سنگ مرمر به شیوه نوین استخراج شد و صنعت پارچه بافی گسترش یافت (لویون، ۱۳۵۸، ص،۳۸۰).

تعلیم و تربیت، همچون سایر مناطق اسلامی در سیسیل رواج داشت. وجود سیصد مکتبخانه (کُتّاب) در شهر پالرمو، مؤید این مسئله است (عودی، ۱۳۸۵، ص۲۶۳). امیران اغلبی به ویژه سه امیر واپسین، که زبان لاتین را به خوبی می دانستند، به ترجمه کتابهای پزشکی یونانی و لاتینی علاقمند بودند. ازاین رو مترجمان مراکز علمی افریقیه را به ترجمه این کتابها تشویق نمودند. بسیاری از این کتابها و دیگر آثار علمی، از طریق سیسیل و به ویژه پالرمو، به ایتالیا و از آنجا به اروپا منتقل شد (همان، ص۲۰۰۱).

صنعت کاغذسازی که از چین به بغداد رفته بود و سپس در قیروان و دیگر شهرهای شمال آفریقا رواج یافت، توسط اغلبیان به پالرمو و از آنجا به ایتالیا و سپس آلمان رفت.

اغلبیان کاغذی ویژه به نام «بردی» داشتند که در سیسیل تهیه می شد (همان، ص۲۶۲).

حاکمان مسلمان، در انجام رسوم و مراسم مذهبی و نیز پوشش و زیور، به مسیحیان سیسیل آزادی کامل داده بودند (لوبون، ۱۳۵۸، ص۳۷۹). ساخت و بازپیرایی بناهای مذهبی و غیرمذهبی، از جمله فعالیتهای اغالبه بود. بازسازی مسجد زیبای عقبه بن نافع قیروان در تونس، با گنبد ارزشمند و باشکوه و تک مناره مربع شکل آن، که بعدها الگویی برای ابنیه مذهبی و غیرمذهبی در سیسیل شد، از این شمار است (جودکی، ۱۳۷۹، ص۱۹).

پس از فتح سیسیل، نام و لقب امیران اغلبی بر روی سکه ها حک شد. گفته می شود که دینار و درهم آنها، با عیار عباسی برابری می کرد (همان، ص۹۶). در سال ۲۱۴ق، محمد بن ابی الجواری، درهم های نقره ای و مسی ضرب نمود که نمونه ای از آن در موزه «لوور» پاریس دیده می شود. بر یک روی سکه، نام زیاده الله و روی دیگر، نام ابن ابی الجواری نقش بسته است (عودی، ۱۳۸۵، ص۱۹۲-۱۹۳).

## ۴. فاطمیان در سیسیل (۳۳۵\_۲۹۷ق)

حکومت بنی اغلب، با برآمدن فاطمیان در سال ۲۹۶ق/۹۰۹م به پایان رسید. پس از اقدامات ابوعبدالله، از داعیان فاطمی، و اتحاد بربرهای کتامه، عبیدالله مهدی حکومت را به دست گرفت. بسیاری از اهل سنت که از درباریان اغالبه به شمار می رفتند، به سیسیل پناه بردند، امّا علی بن احمد بن ابی الفوارس، والی معزول جزیره سیسیل، به طرفداری از فاطمیان پرداخت. وی بنی اغلب را شکست داد و احمد بن ابی حسین، حاکم جزیره را دستگیر کرد. در این زمان، علی بن احمد از طرف عبیدالله مهدی به عنوان والی تأیید شد، امّا به زودی معزول گردید. در سال ۲۹۷ق/۹۱۹ م یکی از نایبان فاطمی به نام حسن بن احمد معروف به ابن ابی خنزیر، که مورد اعتماد بیشتر بود، رسماً حکومت فاطمی در سیسیل را به دست گرفت (احمد، ۱۳۶۲، ص۲۱). هرچند دولت شیعی بر سیسیل مسلط بود، امّا مردم به سبب داشتن مذهب مالکی، به دشمنی با آنها پرداختند (ناصری طاهری، ۱۳۷۵، ص۲۲).

۱. ر. ک: مقالهای از نویسنده با عنوان «درآمدی بر هنر و معماری مسجد قیروان با تأکید بر خاستگاه معماری مناره»، فصلنامه پژوهش و مطالعات علوم اسلامی، سال۴، ش ۳۸، تابستان ۱۴۰۱.

#### ۱-۲. جنگها و رخدادهای تاریخی

در سال ۲۹۸ق/۹۱۱م مسيحيان منطقه وال دمونه شوريدند و ابن ابي خنزير به آنجا لشكر كشيد. سال بعد قيامي فرقه اي عليه والي انجام شد. عبيدالله شورشيان را بخشيد و ابن خنزير را عزل کرد و علی بن عمر بَلُوی را به حکومت سیسیل گماشت. در سال ۳۰۰ ق/۹۱۳م شورش هایی میان بربرهای جرجنتی علیه فاطمیان در یالرمو درگرفت (احمد، ۱۳۶۲، ص۴۲). اعراب و بربرها، زیاده الله احمدبن قُرهُب، از خانواده اغلبیان را به امارت برگزیدند. او حکومتی مبتنی بر آموزه های اهل سنت برقرار کرد و به نام مقتدر عباسی که امارت وی را قانونی اعلام کرده بود، خطبه خواند (ابن اثیر، ۱۳۹۸، ج۶، ص۱۴۲). در سال ۲۰۰۱-۳۰ ق/۹۱۴م نیروی دریایی ابن قرهب، فاطميان را در سواحل شمالي آفريقا شكست داد. ابن قرهب در سال ٣٠٣ق/٩١٥ م، سیاهی به ایتالیا فرستاد و فرماندار بیزانس را در کالابریا خراجگزار خویش کرد. در ادامه، بربرها علیه ابن قرهب شوریدند و پس از دستگیری، نزد عبیدالله فاطمی فرستادند و باعث اعدامش شدند (احمد، ۱۳۶۲، ص۴۲). عبيدالله در سال ۴۰۳\_۵۰۰ق/ ۹۱۷م، ابوسعيد موسى بن احمد الضيف را با لشكري از بربرهاي كتامه كه او را به قدرت رسانده بودند، عازم سيسيل كرد. آنها شورش شهرهای یالرمو، جرجنتی و شهرهای دیگر جزیره را سرکوب و حاکمیت فاطمیان را دوباره بر سیسیل برقرار کردند. ابوسعید پس از آن، سالمبن راشد را والی آنجا کرد و به افریقیه بازگشت. سالم، بیست سال (۳۲۵\_۳۰۵ق/ ۹۱۷\_۹۳۷م) بر جزیره حاکم بود. در سال ۳۲۲ق/ ۹۳۴م، قائم، جانشین عبیدالله شد. در سال ۳۲۵ق/ ۹۳۷م به سبب خودکامگی سالم، شورش هایی جرجنتی و پالرمو و در پی آن تمام جزیره را فراگرفت. در پی آن، بزرگان از خلیفه فاطمى خواستار عزل سالم شدند. قائم، خليل بن اسحاق را جانشين سالم كرد. خليل، اطراف بالرمو را همانند مهدیه، پایتخت فاطمیان، از نظر تأسیسات نظامی و تشکیلاتی، مجهز نمود. وی شورش جرجنتی را در سال ۳۲۷ق/ ۹۳۸م و مادزارا را به سال ۳۲۸ق/ ۹۳۹م آرام کرد و حاکمیت فاطمیان بر جزیره دوباره مسجل شد. خلیل در سال بعد، اداره جزیره را به دو نایب خود ابن کوفی و ابن عطاف واگذار کرد (همان، ص۴۳\_۴۴).

در فاصله سالهای ۳۳۳\_۳۳۶ق/۹۴۳م خوارج به رهبری ابویزید مخلدبن کیداد

در افریقیه شورش کردند که بازتاب آن در سیسیل نمایان شد. بربرها در بخشهای جنوبی سیسیل شوریدند و از پرداخت خراج و مالیات سر باز زدند (همان، ص۴۹-۴۵). منصور، حسن بن علی کلبی را برای مقابله با شورشیان، حاکم جزیره کرد (ابناثیر، ۱۳۹۸، ج۶، ص۳۲۶). بدین ترتیب، از این زمان حاکمیت کلبیان بر سیسیل استوار شد.

## ۴-۲. فرهنگ و تمدن در دوره فاطمیان

در منطقه وال دی مادزارا، حضور مسلمانان بیش از هر جای دیگری در سیسیل چشمگیر بود. مهاجران مسلمان تازه وارد، چه صاحبان حرفه و صنعت، و چه سرباز و پناهنده، در این منطقه ساکن می شدند. جمعیت مسیحی جزیره نیز عمدتاً در بخش شرقی و به ویژه در وال دمونه زندگی می کردند. مسلمانان سیسیل، در تشکیلات اداری فاطمیان در افریقیه به مقامات عالی رسیدند. جوهر سیسیلی، از بردگانی بود که نَشبی سیسیلی بیزانسی داشت. او عملاً حکومت فاطمیان را در سراسر شمال آفریقا گسترش داد و در سال ۳۵۸ق/۹۶۹ مصر را فتح کرد (احمد، ۱۳۶۲، ص۴۶).

به دستور او، جامع الأزهر مصر در سال ۳۶۱ق بنا شد (ابن خلكان، ۱۳۸۱، ج۱، س۳۱۴). در این زمان، در معماری ابنیه، همچون مصر و ایتالیا، از طاق های گوتی (جناغی) در سیسیل استفاده می شده است. ظاهراً اروپاییان این نوع معماری را از اعراب اقتباس كرده بودند (لوبون، ۱۳۵۸، ص۷۱۷).

## ۵. کلبیان در سیسیل (۳۳۵ ــ4۵۵ق)

در سال ۳۳۵ق/ ۹۴۷م قبیلهای اصیل به نام بنوطبری، که ریشهای ایرانی داشتند، علیه ابن عظاف قیام کردند. منصور فاطمی، حسن بن علی کلبی را از شمال آفریقا برای مقابله با این شورش به پالرمو اعزام کرد. حکومت وی به تأسیس سلسله نیمه مستقلی به نام کلبیان انجامید که بالغ بر نود سال بر سیسیل فرمان راند (احمد، ۱۳۶۲، ص۴۹).

## ۱\_۵. جنگها و رخدادهای تاریخی

حسن کلبی در سال های ۳۴۰ ۱۳۴۰ق/۹۵۰ م، دوبار به شبه جزیره ایتالیا حمله کرد.

او امارت سیسیل را به پسرش، احمدبن حسن سپرد و خود به دربار فاطمیان بازگشت (زارع، ۱۳۹۲، ص۴۷). در سال ۳۴۴ق، عبدالرحمان ناصر، خلیفه اموی اندلس، با کنستانتین هشتم، امپراتور بیزانس که قصد داشت جزیره سیسیل را از فاطمیان و کلبیان بگیرد، پیمان دوستی بست (ناصری طاهری، ۱۳۷۵، ص۱۲۲).

احمد نخست به نبرد با امویان اسپانیا و در سال ۳۴۶ ب۳۴۰ م۹۵۵ مهراه برادر، به جنگ باایتالیایی ها پرداخت و منطقه جنوب مسینا را که نیمه مستقل و مسیحی نشین بود، به تسلط خود درآورد. از جمله این شهرها، طرمینی (تائورمینا) بود که به افتخار معز، خلیفه فاطمی، معزّیه نامیده شد (ابن خلدون، ۱۳۶۳، ج۳، ص۱۶۶). در این زمان، مسیحیان رامتا (رَمطّه) شورش کردند و از نیسفوروس فوکاس، امپراتور بیزانس کمک خواستند. احمد نیز از معز فاطمی مدد طلبید. معز، لشکری به فرماندهی پدرش حسن اعزام کرد. در این نبرد، مسیحیان شکست خوردند و فرمانده شان، نیستاس به اسارت درآمد و به افریقیه اعزام شد. بدین ترتیب، در سال ۱۳۵۴ق/ م۱۹۵۹م، رامتا توسط مسلمانان فتح شد. حسن، مؤسس خاندان کلبی، در حین محاصره شهر درگذشت (احمد، ۱۳۶۲، ص۱۶۰). این جنگ، به المجاز شهره است (ابناثیر، ۱۳۷۱، ج۱۹، ص۱۶۰).

فاطمیان نمی خواستند کلبی ها دائماً در سیسیل حکومت کنند؛ ازاین رو پس از شانزده سال حکومت، احمد با خانواده اش به افریقیه فراخوانده و یعیش، حاکم سیسیل شد. با آغاز بینظمی ها در سیسیل، یعیش فرا خوانده و ابوالقاسم علی بن حسن، برادر احمد در سال ۱۳۵۰ مراحکم آنجا شد. با انتقال پایتخت از افریقیه به قاهره، استقلال کلبیان مسجل گردید (احمد، ۱۳۶۲، ص ۱۵۵۰).

با مرگ ابوالقاسم در جنگ با ایتالیایی ها، بزرگان سیسیل، پسرش جابر را به امارت برگزیدند و عزیز، خلیفه فاطمی، انتخابشان را تأیید کرد (زارع، ۱۳۹۲، ص۴۹). امّا چندی بعد جابر به علت بی کفایتی، عزل شد و جعفر بن محمد به جایش نشست. با مرگ جعفر، برادرش عبدالله بن محمد حکومت یافت، امّا وی در همان سال از دنیا رفت (احمد، ۱۳۶۲، ص۵-۵۲). پس از وی، ابوالفتوح یوسف بن عبدالله، جانشین پدر شد (ابناثیر، ۱۳۹۸، ج۸، ص۵۷) و خلیفه فاطمی پس از تأیید، لقب ثقه الدوله را به او عطا کرد. یوسف در سال ۸۸۸ق/ ۹۹۸ م بر اثر

بیماری از کار کناره گرفت و پسرش جعفر، با دریافت عناوین تاجالدّوله و سیف الملّه از الحاکم، خلیفه فاطمی، جانشینش شد. جعفر، فردی بی کفایت بود و انحطاط کلبیان از زمان او آغاز گردید. در زمان وی، شورش هایی در سیسیل انجام شد. برادرش، علی بن یوسف، در سال ۴۰۵ق/۱۰۱۵م به کمک بربرها و بردگان سیاه پوست شوریدند، امّا سرکوب شدند و علی کشته شد. شورش دیگری نیز در پالرمو رخ داد که یوسف، پدر جعفر، پادرمیانی کرد و شورشیان آرام شدند. یوسف، پسرش جعفر را عزل و پسر دیگرش، احمد، معروف به اکحل را منصوب کرد. احمد از الحاکم، خلیفه فاطمی، لقب تأییدالدوله گرفت (احمد، ۱۳۶۲، ص۲۵). در زمان احمد، منازعاتی میان او و بیزانس انجام شد. در این زمان، اتحادی میان کلبیان و شورش سیسیلی ها به رهبری ابوحفص را حمایت کرد. در سال ۴۳۰ قر/ ۱۰۳۷ م احمد در زبری، نبرد با شورشیان شکست خورد و به قتل رسید. در همین سال، بیزانسی ها با سپاه نیرومندی به مسینا حمله کردند و مسیحیان سیسیل هم به آنها پیوستند (همان، ص۵۵).

حکومت کلبیان در سال ۴۳۱-۴۳۲ق/۱۰۴۰م دچار آشفتگی شد و تا یک دهه ادامه یافت. در همین سال، حسن الصمصام (صمصام الدوله)، عبدالله بن معزّ زیری را شکست داد و پس از مدتی از قدرتش کاسته شد. در همین دهه انحطاط، سیسیل به قلمروهای کوچک تقسیم گردید. قائد عبدالله بن منکور (منکوت)، حاکم تراپانی (طرابنه/اطرابنش)، مارسالا، مادزارا، شیاکا و جلگههای غربی شد و علی بن نعما (ابن حواس)، حاکم کاستروجووانی، جرجنتی و کاسترونووو گردید (همان، ص۵۸-۵۸). در سال ۴۳۵-۴۳۶ق/۴۳۹م صمصام توسط سران سپاه معزول شد (زارع، ۱۳۹۲، ص۵۲). در ادامه، گروه اشراف بر سیسیل حکومت کردند که ابن حواس، قدرتمندترینشان بود. میان سالهای ۴۴۴-۴۵۵ق/ ۱۰۵۳-۱۰۶۳م، محمد بن ابراهیم بن ثمنه (ابن ثمنه)، حاکم سیسیل شد (همان، ص۵۸-۵۸).

## ۲\_۵. دلایل فراز و فرود کلبیان

عللی که موقعیت کلبیان را در سیسیل تثبیت کرد، عبارتند از: الف) رضایت عمومی مسلمانان سیسیل؛

ب) آرامش نسبی جزیره؛

ج) گسترش مهاجران مسلمان به سیسیل؛

د) نیاز خلفای فاطمی به حکومتی دستنشانده، صدیق و کارآمد در عملیات دریایی در سیسیل (همان، ص۵۱).

دلایلی که باعث فرویاشی دولت کلبیان شد، عبارتند از:

الف) اختلاف میان بربرها، اعراب و مسلمانان بومی جزیره؛

ب) بركشيدن افراد نالايق؛

ج) ضعف تدريجي فاطميان؛

د) تهاجمات آلزيري (زارع، ١٣٩٢، ص٥٥-٥٨).

#### ۵\_۳. فرهنگ و تمدن در دوره کلبیان

یکی از نویسندگان معتقد است که سیسیل هرگز در دوران تاریخی خود، تمدن و ثروت دوره کلبیان را نداشته است. در این زمان، دانشگاه پزشکی پالرمو، همسنگ دانشگاههای بغداد و قرطبه بوده است (امیرعلی، ۱۳۶۶، ص۵۶۵).

کلبیان مانند فاطمیان، شیعه اسماعیلی بودند. در روزگار خاندان ابوالحسین، در آن جزیره عقاید عبیدیان (فاطمیان) را تبلیغ می کردند. آنها در نماز میّت، پنج تکبیر می گفتند و به اسلام ابوطالب علیه اقرار داشتند (ابن خلدون، ۱۳۷۵، ج۱، ص۴۸۶). کتاب دیوان ابی طالب یکی و ذکر اسلامه توسط ابونعیم لغوی گردآوری شده که در سیسیل از دنیا رفته است (آقابزرگ تهرانی، ۱۴۰۸، ج۲۶، ص۴۵-۴۶).

هنر و معماری اسلامی به جای مانده در سیسیل، برخی به دوره کلبی ها مربوط می شود. مقرنس ها و نقوش گیاهان، حیوانات و شکار در سقف کلیساها و قلعه ها، مؤید این مطلب است. کلیسای سَن کاتالدو، در پالرمو که دارای سه گنبد عربی کوچک سرخ رنگ و خطوط عربی است، از بناهای دوره کلبیان می باشد (ماریومورینو، ۱۹۶۸، ص۵۱–۵۷). (تصویر شماره ۱)



تصویر شماره ۱: کلیسای سن کاتالدو، پالرمو (منبع: اینترنت)

رواق کلیسای مونرئالی (تصویر شماره ۲) و خطوط عربی ـ کوفی در ستون های کلیسای لامورتورانا (تصویر شماره ۳) به دوره کلبیان بازمی گردد (همان).



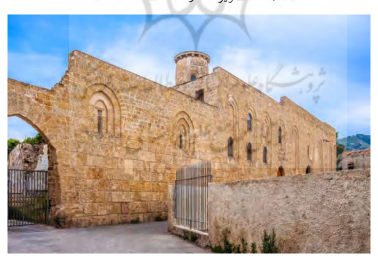
تصویر شماره ۲: رواق کلیسای مونرئالی، پالرمو (منبع: اینترنت)

- 1. Monreale.
- 2. Lamartorana.



تصویر شماره ۳: خطوط عربی ـ كوفي در ستونهاي كليساي لامورتورانا (منبع: اينترنت)

از دیگر مظاهر معماری کلبیان در سیسیل، قصر معروف فاوارا واقع در پالرمو است که احتمالاً به دستور امیر جعفر ساخته شده است (خبرگزاری ایرنا، «نگاهی به جزیره سیسیل و...» (https://www.irna.ir/news/5785543)



تصوير شماره ۴: قصر فاوارا، پالرمو (منبع: اينترنت)

## ۶. نورمانها در سیسیل

دسته ای از شهسواران نورمان (نورماندی) هنگام بازگشت از زیارت بیت المقدس، مسلمانانی را که شهر سالرنو را به محاصره درآورده بودند، متواری ساختند. گوآئیمار چهارم، امیر سالرنو، تحت تأثیر این حرکت قرار گرفت و از نیروهای مزدور ارتش نورمان دعوت کرد که به سپاه وی بپیوندند. در نتیجه، بسیاری از ماجراجویان نورمان به جنوب ایتالیا وارد شدند (احمد، ۱۳۶۲، ص۸۸).

برخى از علل توجه نورمان ها به سيسيل عبارتند از:

الف) وجود زمینهای حاصلخیز؛

ب) حضور گسترده مسلمانان و احتمال تهاجم به ایتالیا؛

ج) وجود هرج ومرج و كاهش قدرت كلبيان؛

د) قول ابن ثمنه برای اهدای بخشی از جزیره در ازای کمک نورمانها؛ چراکه بخشهایی از جزیره به دست ابن حواس اشغال شده بود؛

هـ) تقسیم سیسیل به قلمروهای کوچک (همان، ص۸۳\_۸۴).

البته گوستاو لوبون وضعیت رقت بار مسیحیان در سیسیل را دلیل تهاجم نورمان ها می داند (لوبون، ۱۳۵۸، ص۲۷۲).

## ۱ـ۶. جنگها و رخدادهای تاریخی

نخستین فرمانده نورمانها که عازم سالرنو شده بود، گیوم ملقب به پولاددست، یکی از پسران تانکرد اوتویلی (تنکرید) بود. بعد از درگذشت گیوم در سال ۴۳۹-۴۴ق/۱۰۴۸م، برادرش، دروگو و پس از او، برادر دیگر، روبر گیسکار، وارد میدان سیاست شد (احمد، ۱۳۶۲، ص۲۸). از طرف دیگر، روژه (روجر/رجار)، ۲ برادر دیگر، رقیبی برایش بود. وی به دعوت ابن ثمنه، مسینا را تصرف کرد و آنجا را مرکز عملیات قرار داد. مسیحیان اطراف، هیچ مقاومتی در برابر نورمانها نشان ندادند. در این حملهها، ابن ثمنه، یاور دو برادر مسیحی بود، امّا در نبردی کشته شد (همان، ص۲۸-۸۴).

2. Count Roger.

<sup>.</sup> ۱. نورمانها قومی از شمال اروپا بودند که فرانسه و انگلستان را فتح کردند و از شرق تا قسطنطنیه پیش رفتند. آنها در ایتالیا و سیسیل حکومتی تشکیل داده و مسلمانان را از آنجا بیرون راندند (لوبون، ۱۳۵۸، ص۳۷۰).

برخی از مسلمانان سیسیل به افریقیه رفته و وضع فلاکت بار مردم را به معزبن بادیس گزارش دادند. او ناوگانی به سوی جزیره فرستاد، امّا به سبب طوفان، پراکنده شدند (همان، ص۵۸). چندی بعد تمیم، پسر معز، نیروی دیگری به فرماندهی پسرانش ایوب و علی به جزیره فرستاد. آنها حاکمیت پدرشان را بر پالرمو و مادزارا تا چفالو استوار کردند. از سال ۴۵۴\_۴۵۵ ق/۳۶۰م، ایوب، کارآزموده ترین رهبر نظامی در سیسیل بود و مالک الرقاب (صاحب اختیار) جرجنتی، کاستروجووانی و پالرمو گردید. در سال های ۴۵۷\_۴۵۰ ق/ ۱۰۶۷ میان مسلمانان و نورمان ها نزاعهایی درگرفت. روژه در سال ۴۶۰\_۴۶۱ ق/ ۱۰۶۸ ایوب را در میزیلمری شکست داد و آنها به آفریقا برگشتند (همان).

نورمان ها چند سال بعد عازم جزیره شدند و توانستند مقر طرفداران ابن ثمنه را با خیانت به تصرف درآورند. آنها سيس پالرمو را در سال ۴۶۴ق/۲۰۰۱م تصرف كردند و آنجا را پايتخت خود قرار دادند. مدتى بعد، مادزارا و در سال ۴۶۴\_۴۶۵ ق/ ۱۰۷۲ م تمامى سواحل شمال غربی جزیره به دست برادران روبر و روژه افتاد. مسلمانان در منطقه وال دمونه، کاستروجووانی و سیراگوزا در جنوب بودند. رهبر مسلمانان در این زمان، بناورت بن عروه (بناروت) بود. مسلمانان سیسیل بار دیگر از زیری ها کمک خواستند. تمیم زیری، ناوگانی به نیکوترا در كالابريا فرستاد، امّا توسط نورمان ها در سال ۴۶۷\_۴۶۸ ق/۱۰۷۵م عقب زده شد. در ادامه، ميان مسلمانان به فرماندهی ابن عروه و نورمان ها درگیری هایی رخ داد. ابن عروه با آتش زدن کلیساها و اسارت گرفتن کشیشان، واکنش مسیحیان ایتالیا را برانگیخت و مبارزه با مسلمانان، جنبه جهاد به خود گرفت. روژه از این مسئله استفاده کرد و باعث فتوح نورمان ها در سیسیل شد. در سال ۴۷۹-۴۷۸ ق/ ۱۰۸۶م ابن عروه به قتل رسید و سیراگوزا و جرجنتی به تصرف مسیحیان درآمد. كاستروجوواني نيز به سبب تسليم و مسيحي شدن حمّود، تسليم شد (همان، ص١٥٥ـ٨٨). در سالهای ۴۷۸-۴۸۱ق/ ۱۰۸۶-۱۰۸۸ روژه، بوترا را اشغال کرد و مسلمانان آنجا به کالابریا تبعید شدند. در سال ۴۸۳\_۴۸۴ ق/۱۰۹۱م نوتر، آخرین شهر مسلمانان، تسلیم شد (ناصری طاهری، ۱۳۷۵، ص۱۲۲). فتح سیسیل توسط نورمانها، سی سال (۴۸۴\_۴۵۳\_۱۰۶۱) فتح سیسیل توسط نورمانها، سی سال (۴۸۴\_۴۵۳\_۱۰۶۱) طول کشید (آل علی، ۱۳۷۰، ص۳۵۳) و روژه بیشترین نقش را در تصرف جزیره داشت؛ هرچند برادرش . ۱. نویسنده اسلام در غرب، تاریخ تصرف را سال ۴۶۲ق/ ۱۰۷۰م می داند (آل علی، ۱۳۷۰، ص ۳۵۳).

نیز کمکهایی به او کرده بود (احمد، ۱۳۶۲، ص۸۹). گفته می شود که نورمان ها در تهاجمات خویش به سیسیل، جنایات زیادی انجام دادند (ر. ک: لوبون، ۱۳۵۸، ص۳۷۲\_۳۷۶).

روژه در سالهای ۴۸۴\_۴۹۴ق/۱۰۹۱م با تساهل بر جزیره حکومت کرد؛ ازاین رو مسلمانان مطیع او شدند و حتی در سیاهش، مسلمان نیز وجود داشت. وی در برابر فشار مقامات کلیسا مبنی بر تغییر مذهب مسلمانان، مقاومت می کرد. در این میان، تنها مسلمانان پانتالیکا علیه او شوریدند، امّا سرکوب شدند. روژه در سال ۴۹۴ق/۱۱۰۱م درگذشت (احمد، ۱۳۶۲، ص۸۹-۹۰) و پس از او، همسرش، کنتس آدلائید، به مدت ده سال ۴۹۴-۵۰ق/ ۱۱۰۱\_۱۱۱۱م به نام سیمون، پسر اوّل و روژه دوم، پسر دوم، بر سیسیل و کالابریا فرمان راند. روژه دوم که پس از مادر به حکومت رسید، برترین فرمانروای نورمان ها بود. او در رویارویی با اروپاییان، از مسلمانان سیسیلی نیز استفاده کرد. میان روژه دوم و دولت های شمال آفریقا نیز برخوردهایی صورت پذیرفت و تصرفاتی انجام گرفت. روژه دوم، هم پادشاه سیسیل و هم افریقیه شده بود و مردم افریقیه به او خراج می پرداختند. وی در سال ۵۴۸\_۵۴۹ق/۱۱۵۴م درگذشت. پس از روژه دوم، پسرش گیوم اوّل، معروف به گیوم بد، در همین سال به حکومت رسید. او امور دولت را به وزیران سپرد. از وقایع زمان او می توان به اشغال شهرهای بادی، ترانی، جوننتسو و مولنتا در سال ۵۴۹ق/ ۱۱۵۴\_۱۱۵۵م اشاره کرد که البته آنها را پس گرفت. در سال ٥٥٠-٥٥١ قيامي از طرف اشراف و در شمال آفريقا نيز قيام هايي انجام شدكه باعث ازدست دادن پاسگاه های شمال آفریقا شد (همان، ص۹۶-۹۶). گیوم اول پیش از مرگ در سال ۵۶۱ق/۱۱۶۶م ملکه مارگریت را به نیابت از سلطنت تعیین کرد، امّا شورای ده نفره که توسط اشراف یاغی تشکیل شده بود، قدرت را از ملکه گرفت (همان).

گیوم دوم، ملقب به گیوم خوب در سال ۵۶۷–۵۶۷ق/۱۱۷۱م به حکومت رسید. او باب مراوده را میان اروپا و سرزمین قدس گشود و از نخستین کسانی بود که در آغاز جنگ سوم صلیبی، صلیب برگرفت؛ امّا نتوانست در جنگ شرکت کند و در سال ۵۸۵ق/۱۸۹م از دنیا رفت (همان، ص۹۷). بعد از گیوم دوم، تانکرد، نوه روژه دوم، حاکم شد. در نخستین سال حکومت، مسلمانان سیسیل شورش کردند که پایان حضور مسلمانان در سیسیل بود.

هنگامی که جنگ سوم صلیبی به سیسیل رسید، ریچارد شیردل مسینا را اشغال کرد، امّا تانکرد با وی صلح نمود. تانکرد در سال ۵۹۰ق/۱۱۹۴م از دنیا رفت (همان، ص۹۹). پس از تانکرد، گیوم سوم به جای پدر نشست، ولی مادرش، سیبیلانیابت سلطنت داشت. در سال ۵۹۰ق/۱۱۹۴م، هنری (هانری) ششم، امپراتور آلمان، به طرف جنوب ایتالیا حرکت کرد و با کمک ناوگان های پیزا و جنوا، سیسیل را فتح کرد و به حکمرانی نورمان ها خاتمه داد و دوره سوایی ها آغاز شد (همان، ص۰۰۰).

## ۲\_۶. فرهنگ و تمدن

فرهنگ و تمدن سیسیل در زمان نورمانها، به دو تمدن بزرگ و تأثیرگذار جهان، یعنی تمدن یونان و تمدن عرب و اسلام پیوند خورده بود. نورمانها با تسامح خود نسبت به دانشمندان مسلمان، زمینهای را فراهم آوردند که در آن، پیشرفت چشمگیری در زمینههای مختلف علوم، از جمله پزشکی، ریاضیات، نجوم و فلسفه، حاصل شد. سلاطین نورمان با آگاهی از برتری مسلمانان و اعراب در این زمینهها، از دانش و تجربه آنها بهره بردند و بدین ترتیب، سیسیل به یکی از مراکز مهم علمی و فرهنگی در اروپا تبدیل شد (لوبون، ۱۳۵۸، ص۲۷۰). در این دوره، هویت اسلامی عربی سیسیل حفظ شد و مساجد و مراکز اسلامی همچنان فعال بودند. بانگ اذان از منارهها بلند بود و نماز عید به طور منظم برگزار می شد (ابن جبیر، ۱۳۵۸، ص۲۰۰).

روژه دوم به زبآن عربی سخن میگفت و می نوشت و دستورات و بخشنامه های او به زبان های عربی، یونانی و لاتینی نوشته می شد (لوبون، ۱۳۵۸، ص۲۷۷). وی در دربار خود، از وزیران و کارگزاران مسلمان و نیز مسیحی مسلط به زبان عربی استفاده می کرد و تعداد بی شماری از دانشمندان عرب در دربار او بودند (آل علی، ۱۳۷۰، ص۳۵۳). ادریسی، جغرافی دان معروف، که متولد سال ۴۹۳ ق/۱۱۰۰ م در سوته مغرب است، کتاب نزهه المشتاق فی اختراق الأفاق را برای وی تألیف نمود (حاجی خلیفه، بی تا، ج۲، ص۱۹۴۷ و آل علی، ۱۳۷۰، ص۳۵۳). این اثر، به کتاب روجار (روژه) هم معروف است (ابن خلدون، ۱۳۶۳، ج۳، ص۱۹۹۷). روژه دوم در حرمسرای ۲۰ سلط به زبان عربی برای دیگر حاکمان مسیحی سیسیل مانند گیوم هم ذکر شده است (ر.ک: ابن جبیر، ۱۳۷۰، ص۳۹۵).

خود، زنان مسلمان داشت. وی به مطالعه علمی در سنت های اسلامی می پرداخت. برخی او را در باطن، مسلمان میدانند (احمد، ۱۳۶۲، ص۹۵-۹۴). از سکه های باقی مانده از دوره روژه دوم نقل شده که دارای کلمات و نقوش عربی بوده است (آل علی، ۱۳۷۰، ص۳۵۳).

شـعار گـيـوم خـوب، الحمد لله شـكراً لأنعمه بوده اسـت. برخـي از دولتمـردان، كارگزاران و بازرسان وی، مسلمان بودهاند. برخی نیز به ظاهر ادعای مسیحیت می کردند (ابن جبیر، ۱۳۷۰، ص۳۹۵-۳۹۵). ابن جبیر که در سال ۵۷۹ق/۱۱۸۴م از پالرمو و سایر شهرهای سیسیل دیدار کرده بود، آبادی و مملکت داری آنجا را توصیف می کند. او از کشاورزی پیشرفته و ردیف کاری درختان میوه، بهویژه انگور و وجود تعداد بیشماری درخت پاپیروس مثال میزند. همچنین به لباس زنان مسيحي اشاره مي كند كه همانند البسه زنان مسلمان بوده است؛ حتى بانوان مسیحی، روبند داشته و مانند زنان مسلمان خود را معطر و خضاب می کردند (همان، ص۴۰۶). فردریک دوم، نواده روژه دوم، ملقب به امپراتور روم مقدس، بزرگترین پادشاه نورمان هاست که علاوه بر سیسیل، بر آلمان هم حکومت می کرد و در جنگ های صلیبی شرکت نمود. فردریک آن چنان شیفته آداب و رسوم مسلمانان و اعراب بود که از وی بالقب نیمهمشرک یاد می شود. او به سبک عربها لباس می پوشید و در دربار خود، دانشــمندان عرب:زبان را گرد آورده بود (آلءلي، ۱۳۷۰، ص۳۵۴). وي مؤسـس مركز علمي نايل در سال ۶۲۰ق/۱۲۲۴م است که آغازگر جنبش علمی در اروپا بود. توماس اکوئیناس، ۲ دانشمند اروپایی قرون وسطا، از فارغ التحصیلان این دانشگاه است (آل علی، ۱۳۷۰، ص۳۵۵). در این مرکز، مجموعهای از تألیفات فلسفی ابن رشد و سایر فلاسفه مسلمان و کتب دیگر فراهم آمده بود و به تدریج به لاتینی ترجمه و در شمار کتابهای درسی قرار میگرفت. این اقدامات در فاصله سالهای ۵۴۴-۴۹۰ق/ ۱۱۹۷-۱۲۵م زیر نظر متفرید، فرزند فردریک صورت گرفت (مشکاه الدینی، ۱۳۵۰، ص ۴۰۸). حتی نسخه هایی از این کتاب ها، به دانشگاه های پاریس و بلوین " ارسال شد (آل علی، ۱۳۷۰، ص۳۵۵).

<sup>1.</sup> Fredrick II.

<sup>2.</sup> Thomas Aquinas.

<sup>3.</sup> Bologna.

فردریک به ابن العربی و مترجمان دستور داد کتابهای پرورش حیوانات را از عربی و فارسی برای او ترجمه کنند و این کار، مقدمه نگارش کتاب او در تربیت باز و شاهین و نخستین کتاب در پرورش حیوانات در سراسر اروپا بوده است. حتی حاکم ایوبی، حیواناتی از جمله زرافه مصری برای او فرستاد. این برای نخستین بار بود که زرافه به اروپا راه پیدا می کرد (آلعلی، ۱۳۷۰، ص۲۵۳). تئودور، منجم دربار، کتاب سر الأسرار را که در زمینه بهداشت و تندرستی بود، برایش از عربی ترجمه کرد. پس از مرگ تئودور، اسکات جانشین او شد که از بزرگ ترین محققان و دانشمندان سیسیل و ایتالیا به شمار می رفت. او چند کتاب از جمله کتاب های ابن سینا را به لاتینی ترجمه کرد (همان، ص۲۵۵). حاکمان مسیحی سیسیل، با امیران مسلمان مغرب ارتباط و تعامل داشته اند. ابن سبعین، فیلسوف، پزشک و گیاه شناس اندلسی، در پاسخ به فردریک دوم، که سؤالاتی را در طبیعیات و الهیات مطرح نموده و از عبدالواحد الراشد، خلیفه موحدان، تقاضای پاسخ کرده بود، کتاب یا رسالهای تحت عنوان الأجوبه عن الأسئله الصقلیه را نگاشت (همان، ص۳۶۳).

فرج بن سلیم، پزشک کلیمی است که به روزگار شارل اوّل بوده و کتاب الحاوی رازی و کتاب های دیگر را به زبان لاتینی ترجمه کرده است (همان، ص۳۵۶). یکی از خاورشناسان، علت اصلی انتشار علوم در اروپا را جنگهای صلیبی نمی داند؛ بلکه عامل آن را کشورهای اسیانیا، سبسیل و ایتالیا دانسته است (لوبون، ۱۳۵۸، ص۴۰-۵۰۷).

هنر و معماری اسلامی، بر هنر و معماری دوره نورمانها، بسیار تأثیرگذار بود. با مقایسه آثار هنری و معماری باقی مانده در ایران و سیسیل و به سبب حضور معماران و هنرمندان ایرانی در سیسیل، این تأثیر به خوبی مشاهده می شود (ر. ک: فتحی و دیگران، ۱۳۹۹، ص۱۰۱–۱۱۷). به نظر می رسد که بنای کوبولا در پالرمو، گرته برداری از آرامگاه امیر اسماعیل سامانی در بخارا است (همان، ص۱۱۱) (تصویر شماره ۵).



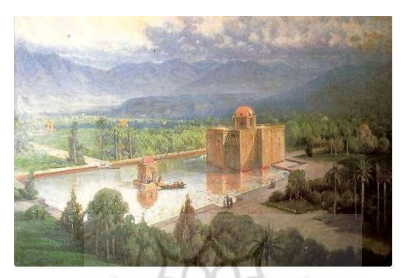
تصویر شماره ۵، مقایسه کوبولا در پالرمو با مقبره امیر اسماعیل سامانی در بخارا (منبع: فتحی و دیگران، ۱۳۹۹، ص۱۱۱)

از نمونه های دیگر تأثیر معماری اسلامی، قصر القبه (کوبا) در پالرمو است که توسط هنرمندان خلاق مسلمان برای روژه دوم ساخته شده است (تصویر شماره ۶).



تصوير شماره ٤: قصر القبه (كوبا) (منبع: اينترنت)

با توجه به نقاشی به جامانده از این قصر که در میان آب قرار دارد، به نظر می رسد معماران مسلمان، گرد قصر، دریاچهای مصنوعی ساخته بودند که زیباییش را دوچندان کند (تصویر شماره ۷).



تصوير (نقاشي) شماره ٧: قصر القبه (كوبا) (منبع: اينترنت)

قصر باگنبدهای عربی، طاق ها، گچبری ها و مثلث هایی با حکاکی خطوط عربی ـ کوفی تزئین شده است (بساتین، بی تا، http://manuscripts.ir/ar) (تصاویر شماره ۸ و ۹)



تصوير شماره ٨: قصر القبه (كوبا) (منبع: اينترنت)



تصویر شماره ۹: خطوط عربی منقوش در قصر القبه (منبع: اینترنت)

مناره مربع شکل که در اندلس، مغرب، تونس و مصر رواج داشته است، در سیسیل و سپس اروپا تقلید شد. نمونه هایی از این معماری، در کلیسای جامع پالرمو مشاهده می شود (تصویر شماره ۱۰).



تصویر شماره ۱۰: منارههای (ناقوس خانهها) مربعشکل در کلیسای جامع پالرمو (منبع: اینترنت)

صنعت کاشی کاری با نقش و رنگ آمیزی چشم نواز، در سیسیل به وجود آمد که متأثر از هنر اسلامی بود. نمونه هایی از آن در کلیسای پلاتین (پالاتین/ کاپلا پلاتینا) در پالرمو دیده می شود (آل علی، ۱۳۷۰، ص ۳۵۷) (تصویر شماره ۱۱). این کلیسا، جزو ده کلیسای زیبای جهان محسوب می شود. تأثیر تصاویر نمازخانه این کلیسا از هنر ایرانی به ویژه دوره ساسانی، به خوبی دیده می شود (ر. ک. فتحی و دیگران، ۱۳۹۹، ص ۱۰۱–۱۱۷).



تصویر شماره ۱۱: نمازخانه کلیسای پلاتین (منبع: اینترنت)

قصر نورمن (نورمان) در پالرمو، از قصرهای زیبایی است که در قرن سوم هجری توسط مسلمانان ساخته شده و در زمان فردریک دوم نورمانی، بازسازی و باشکوه تر گردیده است (تصویر شماره ۱۲).



تصوير شماره ١٢: قصر نورمن، پالرمو (منبع: اينترنت)

قصر زیزا (عزیزه) که در پالرمو قرار دارد، به عهد نورمان ها بازمی گردد. مقرنسهای آن همانند قصر الحمرا در اسپانیا و مسجد جامع اصفهان دوره سلجوقی است (همان، ص۱۱۰ـ۱۱۱) (تصاویر شماره ۱۳ و ۱۴).



تصویر شماره ۳: قصر زیزا (عزیزه)، پالرمو منبع:https://www.wondersofsicily.com/palermo-la-zisa.htm و لوبون، ۱۳۵۸، ص۳۷۱)



تصویر شماره ۱۴: مقرنسکاریهای قصر زیزا (عزیزه)، پالرمو (منبع: https://www.wondersofsicily.com/palermo-la-zisa.htm و لوبون، ۱۳۵۸، ص۳۷۵)

کاشی های موجود در قصر زیزا هم زیبا و چشمنواز میباشد (تصویر شماره ۱۵).



تصویر شماره ۱۵: کاشی های قصر زیزا (عزیزه)، پالرمو (منبع: (https://www.wondersofsicily.com/palermo-la-zisa.htm

پارچه های ابریشمی و مخملی در کارگاه های نساجی سیسیل، توسط هنرمندان مسلمان تهیه شده و لباسهای زربفت و قلاب دوزی شده، به سبک لباس خلفا، برای پادشاهان و اشراف بافته می شد (آل علی، ۱۳۷۰، ص۳۵۷).

## نتيجهگيري

سیسیل، جزیرهای سبز و حاصلخیز در قلب مدیترانه، بیش از چهار قرن تحت تأثیر فرهنگ و تمدن اسلامی بود. در این دوره، مسلمانان با بهرهگیری از منابع طبیعی جزیره و همچنین دانش و مهارت خود، آن را به یکی از مراکز مهم اقتصادی، فرهنگی و هنری در اروپا تبدیل کردند. در آغاز، حملات مسلمانان به سیسیل با هدف جهاد و گسترش اسلام انجام می شد. امّا با گذشت زمان، مسلمانان به این جزیره علاقمند شدند و به فکر تسخیر آن افتادند. سرانجام، در دوره حکومت اغلبیان، سیسیل به تصرف مسلمانان درآمد. در دوره حکومت فاطمیان و کلبیان، تسلط مسلمانان بر سیسیل ادامه یافت. در این دوره، فرهنگ و تمدن اسلامی در این جزیره به اوج خود رسید. با سقوط کلبیان، نورمانهای مسیحی در

سیسیل به حکومت رسیدند، امّا بزرگان و دانشمندان مسلمان توانستند با نفوذ بر حاکمان نورمان، فرهنگ و تمدن اسلامی را در این جزیره حفظ کنند. امروزه، پس از گذشت قرنها، هنوز هم می توان آثار و نشانه های فرهنگ و تمدن اسلامی را در سیسیل مشاهده کرد. این آثار شامل مساجد، کلیساها، قصرها و سایر بناهای تاریخی است. تسامح و تساهل حاکمان مختلف سیسیل، به ویژه نورمان های مسیحی باعث شد که گروه های مختلف مذهبی و قومی در این جزیره با یکدیگر در صلح و آرامش زندگی کنند. این همزیستی مسالمت آمیز، زمینه ساز شکوفایی و توسعه فرهنگ و تمدن اسلامی در سیسیل شد. در این سده ها، هنر، معماری، دانش و فنون گوناگون در سیسیل ترقی یافت و حتی در اروپا تأثیر گذاشت، امّا فرجام این منطقه همانند اسپانیا رقم خورد و مسلمانان، پس از قرن ها حضور در این جزیره، آن را ترک کردند.

ژوبشگاه علوم النانی ومطالعات فریخی پرتال جامع علوم النانی

#### فهرست منابع

- ۱. آل علی، نورالدین، ۱۳۷۰ش، اسلام در غرب، تهران: دانشگاه تهران.
- ۲. آیتی، محمدابراهیم، ۱۳۶۳ ش، اندلس یا تاریخ حکومت مسلمین در اروپا، تهران: دانشگاه تهران.
- ٣. ابن اثير جزري، ابوالحسن على بن عبد الواحد الشيباني، ١٣٩٨ ق، الكامل في التاريخ، بيروت: دار الفكر.
- ۴. ــــــــ، ۱۳۷۱ ش، کامل (تاریخ بزرگ اسلام و ایران)، ترجمه: ابوالقاسم حالت و عباس خلیلی، تهران: علمی.
- ۵. ابن جبیر، محمدبن احمد، ۱۳۷۰ش، سفرنامه ابن جبیر، ترجمه: پرویز اتابکی، مشهد: آستان قدس رضوی.
- ابن خلدون، عبدالرحمان، ۱۳۶۳ش، العبر، ترجمه: عبدالمحمد آیتی، تهران: مؤسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی.
  - ۷. ـــــــــ، ۱۳۷۵ ش، مقدمه، ترجمه: محمدپروین گنابادی، تهران: علمی و فرهنگی.
- ۸. ابن خلکان، ۱۳۸۱ش، منظر الانسان (ترجمه وفیات الاعیان)، ترجمه: احمد بن محمد بن عثمان سنجری، تصحیح و تعلیق: فاطمه مدرسی، ارومیه: دانشگاه ارومیه.
- ۹. احمد، عزیز، ۱۳۶۲ ش، تاریخ سیسیل در دوره اسلامی، ترجمه: نقی لطفی و محمد جعفر یاحقی، تهران: علمی و فرهنگی.
- ۱۰. ارسلان، شکیب، ۱۳۷۰ ش، تاریخ فتوحات مسلمانان دراروپا، ترجمه: علی دوانی، تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلامی.
  - ۱۱. امیر علی، ۱۳۶۶ ش، تاریخ عرب و اسلام، ترجمه: فخر داعی گیلانی، تهران: گنجینه.
- ۱۲. بوسورث، کلیفورد ادموند، ۱۳۷۱ ش، سلسلههای اسلامی ، ترجمه: فریدون بدرهای، تهران: مؤسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی (پژوهشگاه).
  - ١٣. تهراني، شيخ آقابزرگ، ١٤٠٨ ق، الذريعه الى تصانيف الشيعه، قم: اسماعيليان.
  - جودكي، حجت الله، ١٣٧٩، «اغالبه»، فصلنامه تاريخ اسلام، سال اول، ش٣، پاييز، ص٤٩ـ١٠٥.
- ۱۵. حاجی خلیفه، مصطفی بن عبدالله، بی تا، کشف الظنون ، تصحیح و تعلیق: محمد شرف الدین یالتقایا و رفعت بیلگه الکلیسی، بیروت: دار احیاء التراث العربی.
  - ۱۶. حتى، فيليپ خليل خورى، ۱۳۴۴، تاريخ عرب، ترجمه: ابوالقاسم پاينده، تهران: حقيقت.
  - ۱۷. حموی، شهابالدین ابی عبدالله یاقوت، بی تا، معجم البلدان، بیروت: دار الفکر و دار صادر.
- ۱۸. زارع، محمدرضا، ۱۳۹۲ش، «شیعیان اسماعیلی و حضور تاریخی آنان در سیسیل»، فصلنامه علمی ـ پژوهشی شیعه شناسی، سال ۲۱، ش۴۱، بهار، ص۴۱-۶۲.
  - ١٩. عباس، احسان رشيد، ١٩٩۴م، معجم العلماء والشعراء الصقليين، بيروت: دار المغرب الاسلام.
    - ۲۰. عودی، ستار، ۱۳۸۵ ش، تاریخ دولت اغلبیان در افریقیه و صقلیه، تهران: امیر کبیر.
- ۲۱. فتحی، شبنم و دیگران، ۱۳۹۹ش، «تأثیرپذیری هنر جزیره سیسیل در دوره نورمنها از هنر اسلامی ـ ایرانی»، دوفصلنامه علمی نگارینه هنر اسلامی، دوره ۷، ش۱۹، بهار و تابستان، ص۱۱۷-۱۱۷.
- ۲۲. گلی زوارهای، غلامرضا، ۱۳۸۹ش، «اروپا، مسلمانان و سرزمین اسلام، نفوذ اسلام در ایتالیا(۱)»، درس هایی از مکتب اسلام، ش ۵۹۶، دی، ص ۳۹–۴۶.

- ۲۳. لوبون، گوستاو، ۱۳۵۸ ش، تمدن اسلام و عرب، ترجمه: سیدهاشم حسینی، تهران: کتاب فروشی اسلامیه.
  - ٢٤. ماريومورينو، مارتينو، ١٩٤٩م، المسلمون في صقليه، بيروت: الجامعه اللبنانيه.
- ۲۵. مرادی، حیات، ۱۳۹۰ش، «بررسی گفتمان سلطه در نامه زیادهالله سوم اغلبی علیه ابوعبدالله شیعی»، فصلنامه تاریخ اسلام، دوره ۱۲، ش۴، دی، ص۱۵۱-۱۶۷.
- ۲۶. مشکاه الدینی، عبدالمحسن، ۱۳۵۰ش، «نمونه هایی از تأثیر تمدن اسلامی در ملل دیگر»، مجله دانشکده ادیبات و علوم انسانی مشهد، ش۲۶، تابستان، ص۳۶۵\_۴۳۰.
- ۲۷. مقدسی، ابوعبدالله محمدبن احمد، ۱۳۶۱ ش، احسن التقاسيم فی معرفه الاقاليم، ترجمه: علينقی منزوی، تهران: شرکت مؤلفان و مترجمان ايران.
- ۲۸. مونس، حسین، ۱۳۸۲ ش، اطلس تاریخ اسلام، ترجمه: آذرتاش آذرنوش، تهران: سازمان جغرافیایی وزارت دفاع و پشتیبانی نیروهای مسلح.
- ۰۳. ناصری طاهری، عبدالله، ۱۳۷۵ ش، مقدمه ای بر تاریخ سیاسی ـ اجتماعی شمال آفریقا از آغاز تا ظهور عثمانی، تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.

### پایگاه اطلاع رسانی

- ۳۱. خبرگزاری ایرنا، «نگاهی به جزیره سیسیل و یادگارهای مسلمانان در آن(۴)»، ۱۳۷۶/۱۱/۱۹ //https://www.irna.ir/news/5785543/.
  - ۳۲. بساتین، اخبار المخطوطات، «یادگارهای مسلمانان در قصر هنری سیسیل»، بیتا.
- 33. http://manuscripts.ir/ar/.
- 34. "The Wonders of Sicily" بي تا.
- 35. https://www.wondersofsicily.com/palermo-la-zisa.htm.

کاه علوم انسانی ومطالعات فریجی