# تاريخ الطب في إيران الإسلامية

قيس آل قيس \*

#### الملخص

يعتبر الطب منأقدم العلوم البشرية حيث أن هذا العلم يخدم بقاء الإنسان ذلك البقاء الذي طالما تطلعت إليه البشرية منذ أمد بعيد.

و من هذا المنطلق يلقي هذا المقال الضوء على نشأة هذا العلم من ناحية و تطوره و تدوينه من ناحية أخرى كما أنه يدرس ظهور الطب و تطوره فيالإسلام مشيرا إلى الأطباء المسلمين والجامعات الإسلامية التي كانت تدرّس الطب و تنشره بين المسلمين.

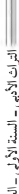
و أخيرا ينطلق نحو الغاية المنشودة و هي دراسة تاريخ الطب بعد ظهور الإسلام في إيران الإسلامية.

> ثرة وبشكاه علوم الناني ومطالعات فرشخي يرتال جامع علوم الشاني

الكلمات الدليلية: الطب، الإسلام، الأطباء، الحكماء، الترجمة، المستشفى، بيمارستان.

تاريخ الوصول: ١٣٨٨/٣/١٢هـ. ش

تاریخ القبول: ۱۳۸۸/٥/۲۰هـ. ش



<sup>\*.</sup> أستاذ مشارك بمعهد العلوم الإنسانية والدراسات الثقافية (دانشيار پژوهشگاه علوم انساني ومطالعات فرهنگي).

#### ظهور العلوم الطبية

من المؤكّد أنَّ البحث عن نشأة العلوم الطبية أمرٌ ليس بالهيِّن بل هو عسيرٌ جداً لِبُعدِ العهد، وتباين الآراء فيه منذ القِدَم، ولم نجد لذوى الآراء الصادقة قولاً مرجَّعاً يعتمد عليه، والآراء السائدة في هذا المضمار تنقسم الى قسمين، القسم الاوّل يقول بقدمه ويعتبرونه كأحد الأشياء القديمة لم تزل مُذْ كانت، مثل خلق الانسان، والقسم الثانى يقول بحُدُوثِه، وهم فريقان: فريقٌ يقول إنَّ الطب خلق مع الانسان لانَّهُ من الأمور التي بها صلاح البشرية، وفريقٌ يقول انَّ العلوم الطبية أُسْتُحْدثَتْ فيما بعدُ، وهم طائفتان:

الطائفة الأولى تقول انَّ الله سبحانه وتعالى ألهم هذه العلوم الانسان، وهم أنصار آراء جالينوس (Galenos) وبُقراط (Hippocrate) و أصحاب القياس. والطائفة الثانية تقول إنَّ الانسان قد اكتشفَ هذه العلوم واستخرجها نتيجة تجاربه وهم أنصار ثاسلُوس (Thessalos) وفيلن، وهؤلاء مختلفون أيضاً في الوضع الذي استُخْرجَتْ به.

يقول قسمٌ منهم إنَّ المصريّين هم الذين استخرجوها، ويقول القسم الآخر ان هُرْمُس (Hermes) هو الذي استخرج الطب والفلسفة، وهناك طائفة تقول إنَّ أهل «فولوس» أو أهل «موسيا» و «أفروجيا» كانوا يعالجون الناس بإيقاعات المزمارو ألحانه، وبعضهم يقول إن حكماء أهل «قو» وهي الجزيرة التي كان بها بقراط وآباؤه هم الذين اكتشفوا الطب وعلومه.

وأغلب المؤرخين القدماء يعتقدون أنَّ الطب ظهر في جُزُر ثلاث هي: جزيرة رُودس (Rhodes) إحدى جزر الأرْخبيل اليوناني قرب الساحل الغربي الجنوبي من تركيا الآسيويَّة، وجزيرة قنيْدَسَ وهي جزيرة صغيرة في دوديكانيز (Dodecanese) في أرْخبيل سپوراد، وجزيرة قُو (Cos) في غرب مجمع الجزائر في بحر إيْجَة مَوْطِن أَقْ الطَ.

ورُوى أنَّ الكِلْدانِيّينَ (وهمْ سكَّانُ جنوب العراق في الألْفِ الأوَّلِ قبل الميلاد) هم الذين استخرجوا العلوم الطبية، وقيل السَّحرةُ من أهل اليمنِ في جنوب الجزيرة العربية،

١. هو إلهُ الفصاحة والتجارة عند اليونان ورسول الآلهةِ، سمَّاهُ الرومان: مِرْكُور بن جُوبيتَر.

وقيل سحرة بابل العراق أو سحرة بلاد فارس (إيران)، ويقول البعضُ إنَّ أول من استخرج هذه العلوم أهل جزيرة كريت (Crete) اليونانية، وقيل أهلُ طُور سينا وهي بلدة في جزيرة سيناء جنوب غربي جبل موسى على قناة السُّويْس.

أمّا الذين قالوا بأنَّ الله سبحانه وتعالى ألْهَمَ الانسانَ هذا العلم (وهم أنصار جالينوس وبُقراط كما ذكرنا) فَيَعْتَقِد بعضهم «هو إلْهَامٌ بالرؤيا» حيثُ أنَّ جماعة رأوْا في منامهم أدوية استعملوها في اليَقْظَة فَشَفَتْهُمْ وشَفَتْ من استعملها بعدهم.

والبعضُ الآخرُ يعتقد أنَّ الإلهامَ كان بالتجربة حيثُ استعمل الإنسان بعض النباتات صدفةً فكان فيها الشفاءُ، فاشتهرت بين الناسِ وعمَّ استعمالها، وساد أمرُ التجرُبةِ بين أرباب هذه المهْنَة.

وأمّا الذين قالوا: إنَّ الله خلق صناعة الطبّ مُذْ خلق الإنسان لأنه من الأمور التي بها صلاح البشرية، واحتجُّوا في ذلك بانَّهُ لا يُمكنُ لعقل الانسان أن يستخرجَ هذا العلمَ. ورأيتُ في طبقاتِ الأطباءِ نقلاً عن تفسير كتاب الإيمان: «وأمّا نحنُ فالأصْوَبُ عندنا والأولى أن نقولَ إنَّ الله تبارك وتعالى خلق صناعة الطب وألهمها الناس، وذلك أنَّهُ لا يمكن في مثل هذا العلم الجليل أن يَدْرُكَهُ عقلُ الانسان، لكنَّ الله تبارك وتعالى هو الخالقُ الذي هو بالحقيقة فقط يمكنه خلقهُ». (طبقات الأطباء لابن أبي أصيبعة، ص ١٣)

الطبُّ قبل التَّدْوين الطبُّ قبل التَّدْوين

اتَّفقَ أكثرُ المؤرخينَ ورجالُ العلومِ الطبيّةِ أَنَّ «أسقليبيوس ــ Asclepios» أوّل من تكلّم في شيء من الطب على طريق التجربة وانكشفت له أمورٌ عجيبةٌ من أحوالِ العلاج والتمريض بإلهام من الله جلَّ شَأْنُهُ فعظَّمَهُ أهلُ بلده حتى صار عندهم إله الطب، لانَّهُ أبرأ المرضى الذين يَئِسَ الناسُ من بَرْئِهِمْ ولمّا شاهدَ الناسُ أفعالهُ ظنَّ بعضُ العامَّةِ أَنَّهُ يُحيى المَوْتَى.

وعاش أسقليبيوسُ قبلَ الطوفانِ بِخَمْسَةِ قُرُونٍ وذكرَ المؤرخونَ أَنَّهُ علَّمَ أَبناءَهُ صنعةَ الطبِّ مُشَافَهَةً وحذَّر عليهم أن يُعَلِّمُوها الغُرَبَاءَ.

وقد ذُكرَ عنه أفعالٌ تُليقُ بالخُرافات لا بالحقائق العقلانيَّة.

وخلَّفَ «أسقليبيوسُ» هذا ابْنَيْنِ ماهرين في صناعة الطب وعهد إليهما أن لا يُعَلِّمَا الطب إلا لأولادِهما وأهل بيتهما، وأن لا يُدْخِلا في صناعة الطب غريباً.

وأتمَّ مسيرة «أسقليبيوسَ» تلامِذَةٌ من آل بيته، وهم: مَاغِيْنَسُ، وسُقْرَاطُونُ، وخُرُوسِيْسُ، ومِهْرَارِيْسُ، ومُورِيْدِسُ، ومِيْساوسُ. وكان هؤلاء يَنْتَحِلُونَ رأَى أستاذهم، وهو رأى التَّجربة، ولم يزل الطب يتنقَّلُ بين هؤلاء التلاميذ من جدٍّ لأب ونجل وحفيد إلى أن ظهر: غُورسُ (Gors)، وهو ثانى حُذَّاقِ الأطباء المشهورين بعد «اسقليبيوس»، وخلف من الأطباء بين ولد وحفيد سبعة أشخاص وهم: مَرْقِسُ، وجُورْجِيسُ، ومالسْطِسُ، وفُولِسُ، ومَاهَالسُ، وأراسُطُواطسُ الأوّلُ، وسَقيْرُوسُ، وكان كلُّ واحد من هؤلاء ينتحلُ رأى أستاذه وهو رأى التجربة، ولم يزلْ هذا العلم يتنقّلُ بين هؤلاء وأبنائهم، إلى أن ظهر مينسُ (Menes) وهو ثالثُ الأطباء المشهورين حيثُ جدّدَ النظر في نظرية الآباء القائمة على التجربة وضمَّ اليها القياس، وقال: لا تجربة بلا قياس لأنَّ التجربة تكون خطراً على حياة المريض، وخلَف من التلاميذ أربعةً، وهم: قَطُرطُسُ، وأمِينُسُ، وسُورانُسُ، ومثينَاوسُ القديمُ، حيثُ عملوا بطريقة القياس والتجربة، ولم يزل الطب ينتقل من أستاذ على طالب، إلى أن ظهر بَرْمَانيدس (Parmenides)، وكانت الفترة بينه وبين مِيْسَ ٧١٥ سنة، ونقضَ بَرْمَانيْدسُ نظريَّةَ الأقْدَمينَ، وقال: «إنَّ التجربة خطأً وحدها كانت أمْ مع القياس»، ثمَّ اتَّخذَ القياس مَذْهَبَاً.

وبعد وفاته خلَّفَ ثلاثة تلاميذ وهُمْ: ثَاسِلْسُ، وأَفْرِنُ، ودُيوفِيلسُ، فوقَعَ بينهمُ الخِلافُ، فاتَّخَذَ أَفْرِنُ التجربةَ مَذْهَباً، واتخَّد دُيوفِيلسُ القياس مَذْهَباً، أمَّا ثَاسِلْسُ فانتحلَ الحيلَ، وقال: «إنَّما الطب حيلة»، ولمْ تزلْ هذه الحالُ بينهمْ إلى أن ظهر أفلاطونُ بعد ٧٥٣ سنةً.

وعندما ظهر إفْلاَطُونُ (Phaton): وجد القوم على ثلاثة مذاهب كما ذكرنا أعلاه فنظرَ مقالاتِهِمْ، وعَلِمَ أَنَّ التجربةَ وحْدَها رديْئَةٌ وخَطِرَةٌ، والقياسَ وحدهُ لا يصُحُّ، فانتحل الرأييْنِ جميعاً، وأَسْقَطَ رأى أصحابِ الحيلِ ومن انتحلَ رأياً واحداً من التجربة والقياسِ،

وعندما تُوفِّيَ أفلاطون خلَّفَ ستَّةَ تلاميذَ من أولاده وأقاربه، وهُمْ:

١ ميْرُونسُ: وأفردهُ بالحكم على الأمراض.

٢ فُورُونُوس: وأَفْرَدَهُ بمعالجة الأبدان.

٣\_ فُورَاسُ: وأفردهُ بالفصد والكيِّ.

٤\_ ثَافْرُورس: أفردهُ بعلاج الجراحاتِ.

۵\_ سَرْجسُ: وأفردَهُ بعلاج العين.

٤\_ فَانِيْسُ: وأفردهُ بِجَبْرِ العظام المَكْسُورَةِ وإصلاح المخْلُوعَةِ.

ولم يزل الطبُّ يجرى على هذه الطريقة إلى أن ظُهَرَ «أسقليبيوس الثاني».

أسقليبيوسُ الثاني: سار على الدَّرْب الذي رسمهُ إفلاطُونَ، وخرَّجَ ثلاثةَ طُلاَّب من أهل بيته لا غريب فيهم ولا طبيبَ سوَاهُمْ، وهُم: بُقْرَاطَ، ومَاغَاريْنَسُ، وأَرْخَسُ وما هي إلا فترة حتى توفي مَاغَاريْنَسُ، وشاءت الأقْدَارُ أن يَتْبَعَهُ بعد مدَّة الطبيبُ الآخرُ ﴿ أَرْخَسُ، وبقى بُقْرَاط وحيد زمنه طبيباً كامل الفضائل تُضْرَبُ به الأمثالُ، وعلَّمَ الغُرَبَاءَ الطبُّ وجعلهم كأوْلاده، وبفَضْل بُقراط الحكيم خرجَ الطبُّ من دائرته المُغْلَقَة خوفاً عليه من الزّوال والفناء.

تَدْوِينُ العلومِ الطبيةِ اتَّفقَ المؤرِّخُونَ على أنَّ أوَّلَ من دوَّنَ عِلْمَ الطبِّ، بُقْرَاطَ الحكيم (Hippocrate) الذي ولدَ في جزيرة قوس (Gos) باليونان نحو سنة ۴۶٠ ق.م، وتُوفي سنة ٣٧٧ق.م، ونُقلَتْ مُصَنَّفَاتهُ إلى العربية، منها: كتابُ تَقْدمَة المعرفة، وكتابُ طبيعة الانسان. وكان في زمن أردشيرشاه من مُلُوك الفُرْس، وكان يسكنُ حِمْصَ من مُدُنِ الشَّام.

ثمَّ ظهر من بعده جالينوس الحكيم (Galenos) (نحو ١٣١-٢٠١م) إمامُ أطباء عصْره وصاحب الاكتشافات الخطيرة في التَّشْريح، ومؤلفُ الكتب الجليلة في الطبّ وغيره ومؤلَّفاتُهُ تَنيفُ على ستين تأليفاً، وهو من أكبر مراجع أطباء العرب والمسلمين. ثُمَّ أتمَّ مسيرتهُمَا فيلغريوس (philigarius) وهو طبيبٌ وجرَّاحٌ اشتهرَ بين الأطباء

المسلمين بكتابه (أمراض اللثَّة والأسنان) الذي ترجمهُ إلى العربية ثابتُ بنُ قُرَّةِ بنِ زَهْرُوْنَ الحرّاني (٢٢١-٢٨٨هـ).

أوريباسيوس (٣٢٥)، (٣٢٥) ولهذا الطبيبُ شُهرةٌ واسعةٌ لدى أطباءِ الأمصار الإسلامية له كُناشٌ في الطبِ ترْجَمَهُ حنينُ بنُ اسحاقَ الطَّبيبِ (١٩٤-٢٤٠هـ) إلى العربية. ثمَّ سادتْ بعد هؤلاء سجيَّةُ تَدْوِين المؤلفاتِ الطبيّة حتى وصلتْ إلى ما وصلت إليه في عصرنا الحاضر.

# الطبُّ في الإسلام

المقصودُ من الطبّ في الإسلام هي التعاليمُ الطبيّةُ التي وردت في القرآن المجيد، أو التي اقْتُبِسَتْ من السُّنَّةِ النَّبويَّة على صاحبها وآلِهِ أَلفُ الصلاةِ والسلام، ثمَّ انتشرتْ مع الفتوحات الإسلاميةِ التي شملت الأنحاء المعمورة، وعمل بها المسلمون أيْنَما وُجِدُوا لاعتقادهم الرّاسِخ بالقُرآن المجيد وتنفيذِ ما جاء به حَرْفيّاً.

وقد أشار القرآنُ الكريمُ إلى الماء وهو عنصرُ الطهارةِ في ٤٣ آية وعيّنَ دَوْرَهُ الفعّالَ في النّظَافَةِ، ابتداءً من الوضوءِ للصلاة وانتهاءً بأنواعِ الطهارة والغسل الواجب والاستحمام، ومَنْ درسَ القرآنَ المجيدَ يتبيّنُ لهُ أَنَّ القرآنَ لَم يَهْتَمّ بالعلاجِ فقط وإنّما تجاوزَهُ إلى الوقاية قبل المرضِ حيثُ قال عزّ وجلّ: ﴿كُلُوا واشْرَبُوا ولا تُسْرِفُوا﴾ (سورة الأعراف، الآية ٣٦) ﴿والْوالدَاتُ يُرْضِعْنَ أولادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَاملَيْنِ ﴾ (سورة البقرة، الآية ٣٣٠) وقالَ الرسولُ الأكرمُ (ص): ﴿العلمُ علمانِ، عِلْمُ الأبدانِ، وعِلْمُ الأديانِ» ويظهرُ من هذا أنّ الرّسُولَ (ص) كان يُقدِّمُ العلمَ المُتعلِّقَ بالبَدنِ، على العلمِ المتعلِّقِ بالدين، كما كانت أحاديثُهُ (ع) في هذا المضمار قد جَلَبَتْ أنظارَ عُلَمَاء الطبّ من القرنِ السابع الميلادي ومْ منا هذا، منها:

قال (ص): «المِعْدَةُ بَيْتُ كُلِّ داءٍ والحِمْيَةُ رأسُ كُلِّ دَوَاءٍ».

وقال (ص): «شُرْبُ الأَلْبَانِ مَحْضُ الإيمان».

وتَرَكَ لنا الرَّسولُ الأكرمُ مجموعةً كبيرةً من التَّعاليم الطبيّة مقسَّمةً على ثلاثة فُنُون:

١\_ قواعد الطبِّ.

٧\_ الأدوية والأغذية.

٣\_ علاج الأمراض.

وقَدْ جَمَعَها عددٌ من العلماء في كتاب وسمُّوهُ: «الطبّ النبويّ»، منهم: أبو نُعيم أحمدُ بنُ عبد الله الأصفهانيُّ المتوفى سنة ٤٣٠هـ، وأبو العباس جعفر بن محمد المستغفري المتوفى سنة ٤٣٢هـ، وجلال الدين عبدالرحمن السيوطى المتوفى سنة ٩١١هـ، وطبعَ الكتابُ في مصر سنة ١٣٤٤ه.ق طباعة حديثة في ٢٧٩ صفحةً. (راجع كشف الظنون، ج٢، ص ١٠٩٥، وفهرست الكتب العربية المطبوعة فهرست كتابهاي چاپي عربي تأليف خان بابا مشار (بالفارسية)، ص ۶۰۵)

وقد سارَ على هذا النَّهْج الأئمةُ الأطهارُ عليهمالسلام حيث وصلنا من هذا التُّراثِ «طبُّ الإمام الصادق (ع)» طبع في النجف الأشرف طباعة حديثة سنة ١٣٧٢ ه.ق، و «طبُّ الإمام الرضا» تأليفُ الإمام على الرضا ابن الإمام موسى الكاظم عليهما وعلى آبائهمًا السلامُ، وقد طُبع هذا الكتاب ضمن المجلد الرابع عَشَرَ من كتاب بحار الأنوار. وبشكل كتابِ مستقلِ في بغدادَ (وبدون تاريخ) باهتمام الدكتور صاحب زيني في ١٧٠ صفحة.

> ثروبشكاه علوم الناني ومطالعات فرشخي الطتُ الاسلاميُ

منَ المُتَّفَق عليه تاريخياً أنَّ الطبُّ الإسلامي امتدادٌ للطب الفارسي واليوناني والإسْكُنْدَرانيّ، وأنَّ كافةَ أطباء العصر الإسلامي قد استندوا في دراستهم على مصادر وآثار علماء الأقطار المذكورة. ونهض بأعباء النهضة الطبية رجالٌ من كافة أرجاء البلدان الإسلامية، وقاموا بأعمال مهمة منها ترجمةُ المصنَّفات والمؤلَّفات من اللغات المختلفة إلى اللغة العربية والتي تُعْتَبِرُ لغة العلم والثقافة في ذلك الأوان. وكان أغلبُ هؤلاء العُلَماء المسلمين من غير العرب، لذا فقد نسب أكثر المؤرخين هذه العلوم إلى العرب بدل الإسلام وذلك لأنَّهُمْ اعتبروا لغةَ الدينِ والقُرآن والتي تكلُّمَ وكتبَ بها كُلُّ مسلم لغةَ

قوم، وخلطوا بين الطبِّ الإسلامي والطبّ العربيّ.

كما أنَّ أشهرَ أطباء الإسلام هم من خِرِّيجي جامعة جُندي سابور (جندي شابور)، رحلُوا بعلومهم إلى البلاد العربية وكان فخرهُمْ أنَّهم من منتسبي جندي سابور.

ومما تجدرُ الإشارةُ إليه هو أنَّ العلوم الطبية في الجزيرة العربية قبل ظهور الإسلام كانت علوماً بدائيةً ونتيجةً لامتزاجها بالعلوم الطبية للدول الإسلامية الأخرى فقد صار لها شأنٌ مرموقٌ، وكانت اللغةُ العربيةُ هي السائدة في كافة الأقطار التي آمنتْ بالإسلام ديناً والقرآنِ كتاباً ومحمَّد (ص) رسولاً، لذا دُوِّنَتْ كافةُ العلوم بِلُغةِ الدينِ الجديد الذي يحملُ رسالة الهداية والإصلاحِ ولواءَ الحريةِ والعدالةِ ومشعلَ الرَّحَمْةِ والقُوَّةِ، كي يعمر الأرضَ والنَّفُوسَ بالعمرانِ والإيمانِ، وبما أنَّ الطبَّ قد شارك العلوم بهذه الميزة فإنَّنا سنستعْرِضُ تاريخَ العلوم الطبيّةِ الإيرانيةِ والإسلاميةِ ضمن إطارِ واحدٍ.

### الاطبَّاءُ المسلمون

لقد حافظت جامعة جندى سابور على مكانتها العلميّة البارزة التى تميّزت بها قبل الإسلام خلال القرن الأول والثانى الهجرى (أى: قبل التمركُز العلميّ في بغداد) وبعده وقد من أطباء ملأت شهر تُهُم العالم أمثال جورجس بن جبرائيل المتوفى سنة ١٥٢ه، عيسى بن شهلافا المتوفى سنة ١٨٥ه، عيسى بن شهلافا المتوفى سنة ١٨٥ه، وبخت يشوع الكبير بن جورجس المتوفى حوالى سنة ١٨٠ه، وأبى يوحنا ماسويه المتوفى بعد سنة ١٠٠ه، وجبرائيل بن بخت يشوع المتوفى سنة ٢٠٣ه، وميخائيل بن ماسويه المتوفى سنة ٢٠٣ه، ويوحنا بن ماسويه المتوفى سنة ٢٠٣ه، وبخت يشوع بن جبرئيل بن بخت يشوع المتوفى سنة ٢٠٣ه، وسابور بن سهل المتوفى سنة ١٥٥ه، وبخت يشوع بن جبرئيل بن بخت يشوع المتوفى سنة ٢٥٠ه، وبخت يشوع المتوفى سنة ١٨٥٠ه، وغير هؤلاء.

وقد ْ إِغْتَبَرَ المحقِّقُونَ والمُؤرخُونَ طبَّ جندى سابور القاعِدَةَ العريضةَ التي يَسْتَنِدُ عليها الطبُّ الإسلاميُّ، وأساتذة جُنْدِي سابُور أساتذة مدرسةِ الطبِّ الإسلامي حيثُ قدَّمَ هؤلاءِ خَدَماتٍ طبيّةً جليلةً شَمَلَتْ أرجاءَ العالم الإسلامي. وهنا يجبُ أن لا ننسى دَوْرَ

الأطباء النّساطرة (Nestoriens) أتباع بطريْكِ القسطنطينية (Nestorius) حيثُ قَدَّمُوا خَدَمات جليلةً بِنَقْلِهِم العلوم اليونانيّة إلى منطقة الشرق الأوسط، والصّابئة أو الحرّانييّن وهم فرقْة تُولِّهُ الكواكبَ وكان مقرَّهُمْ في حَرّانِ في بلاد ما بينَ النَّهْرَينِ ظَهَرَ منهم أطباء أجلاء ذكرهم ابن أبي أُصيبعة في كتابه عيون الأنباء في طبقات الأطباء، وخير الدين الزركلي في الأعلام، ج٢، ص ١٨٢ «الحرّاني»، حيث قاموا بترجمة الكتب السريانيّة إلى العربية، أو بتأليف كتب في هذا المضمار، أو إدارتهم المُسْتَشْفياتِ والبيمارستانات ومعالجتهم المرضى، وطبّ الاسكندرية بمصر حيث انتقل إليها الطب اليوناني عن طريق أثنا (Athenes)، وطب الأنْدَلُس انتقل إلى الشرق أثناء الحكم الأموى بقُرطُبةَ.

# أَطِبَاءُ جُنْدِي سَابُور

كانَ لجامعة وبيمارستان جندى سابور دَوْرٌ مُهِمٌ في الطبّ الإسلامي، واستمرَّتْ أهميّةُ هذا الدَّورِ الفعّالِ إلى أواخرِ القرنِ الثالثِ الهجرى، وكان لمدرسة جندى سابور الفضلُ الأكبرُ على العلوم الطبيّةِ في العصر الاسلاميّ، حيثُ أُخَذَتْ على عَاتِقها القِسْطَ الأوفرَ في إعدادِ الأطباءِ والصيادلة، وعلى رأسِ هؤلاء الأطباء أبناء بخت يَشُوعَ الذين خدموا العلوم الطبية حوالي ٢٥٠ سنةً.

وكان الأساتذةُ في جُندى سابور قبل الإسلام خَلِيْطاً من الإيرانيين والسّريانَ واليونانيّينَ، وكان التَّدْريسُ باللغة اليونانية، أمَّا الفارسيةُ فكانت تُسْتَعْمَلُ في علوم الصَّيْدَلَةِ وتَحْضيرِ الدَّواءِ، وتَقَدّمُ الأَطباءُ الإيرانيون في هذا المضمار حيثُ اقْتَبَسُوا علوم الأطباء الأجانبِ وأضافُوا إليها اكتشافاتهم وتجاربَهُمْ فَوصَلُوا درجةً تفُوقُ درجةَ الأطباء اليونانيين.

وكانت جامعة جندى شابور تُدرّسُ الحكمةَ والفلسفة والرياضيات والعلوم الطبيعية كما خصَّصَتْ لمدرسة الطب مستشفى يتمرَّنُ بها الطلبةُ. كما كان الطلابُ يَرِدُونَ إلى هذه الجامعة من المُدُن الإيرانية والدُّول المجاورة.

قال القِفْطِيُّ في تاريخ الحكماء، في ترجمة الحارثِ بن كلدَة الثَّقَفِيُّ: «طبيبُ العَرَب

فى وقته، رَحَلَ إلى فارسَ وأخذَ الطبَّ عن أهلِ جندى سابور وغيرها فى الجاهلية وقبل الإسلام...» (تاريخُ الحكماء للقفطى، ص ١٤٢. كما روى القفطى أنَّ الحارث هذا كان طبيبَ الرسول (ص) فى الإسلام)

## جامعة جندي سابور وبغداد

كانت علاقة جُندى سابور ببغداد قائمةً على إحضار أطباء هذه الجامعة إلى بغداد طَوْعاً أو كُرْهَا وللأسباب التالية:

١ قِلَّةُ الأطباء الحاذِقينَ قبل المركزيّة الطبية ببغداد والشهرةُ الواسعةُ التي كانت يتمتَّعُ
بها أطباء جُندى سابور.

٢\_ قِلَّةُ الثقة بِعِلْمِ ومهارة الأطباء العرب من قبل الخلفاء والأمراء في أوائل العصر
٢٠ العبَّاسيِّ.

٣\_ إفراطُ الخلفاءِ والأمراءِ في الغذاءِ والشرابِ والـ...، ممَّا جعلهم يَبْتَلَوْنَ بأَمْراضِ يَعْجَزُ الطبيبُ غيرُ المُتَفَوِّقِ مُعَالجتها، لذا اضطرّوا السِّتِدْعاءَ أطباء مُتَخَصِّيْنَ من جندى شابور.

۴\_ رغبة خلفاء بنى العباس فى جعل عاصمة مُلْكِهِمْ (والتى شُيِّدَت حديثاً) مركزاً للعلوم والفُنون والآدابِ كى يَسْطَعَ كوكبُ العلم فى بغداد وتأفَل أنوار المراكز العلمية الأخرى كجامعة جُندى سابور مثلاً.

۵\_اهْتَمَّ بعضُ خلفاء بنى العباس كهارون الرَّشيد (١٧٠-١٩٣ه)، والمأمُونِ (١٩٨-١٩٨ه) علماء العربية، والدورُ الفعَّالُ المتميزُ الذي قام به علماء ايران.

وكانت أوَّلُ رابطة حصلت بين بغداد وجندى سابور هى إحضارُ جورجس الطبيب إلى بغداد من قبل الخليفة المنصور فى القرن الثانى الهجرى، قال القفطى فى تاريخ الحكماء: «كان المنصورُ فى صدر أمرهِ عندما بنى مدينة السلام بغداد فى سنة ثمان وأربعين ومائة للهجرة أدركهُ ضعفٌ فى معدته وسوءُ استمراء، وقلَّةُ شهوة، وكلما عالجهُ

الأطباء ازداد مرضه، فتقدَّمَ إلى الرَّبيعِ (حاجِبهِ) بجمعهم، فلمَّا اجتمعوا قال لهم المنصور: أريد طبيباً ماهراً. فقالوا: ما في عصرنا أفضل من جورجِسَ رئيس أطباء جندى سابور، فتقدَّمَ المنصور بإحضاره. فأنْفَذَهُ العاملُ بجندى سابور بعد ما امتنع عن الخروج، وأكرههُ العاملُ فخرجَ ووصّى ولدهُ بخت يَشُوعَ بالبيمارستان...». (تاريخ الحكماء للقفطى، ص

أما تدريسُ الطب فى بغداد فكان بواسطة أساتذة الطب القادمين من جُندى سابور حيثُ اجتمع عددٌ من الطلبة فى حلقة محاضرات جُورجسِ بن بختْ يَشُوعَ، وعيسى بن شهلافا وكانت هذه الحلقاتُ نواة مدرسة الطبِّ فى بغداد.

وكانت حلقةُ درسِ يُوحنا بن ماسويه من الحلقات الناجحة فكان برنامجها الدِّراسيّ يشتمل على العلوم الطبية والفلسفة والحكمة والطبيعيات، وقد تخرج منها عددٌ من كبار العلماء، منهم: الطبيب الفيلسوف ثابت بن قُرَّةَ (٢٢١-٢٨٨هـ).

وقد ألَّفَ ثابت هذا ١٥٠ كتاباً (انظر الأعلام للزركلي، ج٢، ص٨) والفيلسوفُ الطبيب المنجم المترجم قسطا بن لُوقاً البعلبكيُّ (٢٠٠-٣٥) كان جيد العربية وله مؤلّفات كثيرة وقام بتعريب عدد من المصنَّفاتِ اليونانية (معجم المؤلفين لكحالة، ج٨، ص١٣١، وعيون الأنباء، ص٣٦) وحُنيْنُ بن اسحاقَ الطبيب (١٩٤-٢٤٠ه) وكان يجيدُ اللغاتِ اليونانية والسريانية والفارسية، عيَّنهُ المأمون رئيساً لديوان الترجمة، وله كتبٌ ومترجماتٌ كثيرةُ تزيدُ على المائة (انظر الأعلام للزركلي، ج٢، ص٣٢٥) والمترجم المعروف الحجاج بن يوسف بن مطران، كان في زمن هارون الرشيد والمأمون، وترجم كتباً عديدةً.

فكانت هذه التَّراجمُ أساساً للطبِّ الإسلامي وكان لها الأثرُ الأكبر في تقدَّمِ العلوم الطبية، ودراسةُ هذه الكتب ساعد الكثير من طلبة العلوم في الوصول إلى غاياتهم، ونتيجةً لهذا فقد نبغَ جماعةٌ من الأطباء المسلمين، وارْتَقُوا بالعلوم الطبية الإسلامية إلى أعلى المستويات.

ومِمَّا تجدرُ الإشارة إليه هو أنَّ مستشفى جامعة جُندى سابور كانت أكبر مستشفيات العالم في ما قبل الإسلام وإلى سنة ١٧١ه/٧٨م حيث قرَّرَ هارون الرشيدُ أن يُشيِّدَ

مستشفى على طراز جندى سابور، فاستدعى الطبيب الإيرانى المشهور جبرائيل بن بخت يشوع وأمره بإنشاء مستشفى فى بغداد، فقام جبرئيل بإنشائها على هيئة جندى سابور، وعندها أتمَّ عمله عيَّنه الرشيد رئيساً لهذه المستشفى والتى سُمِّيتْ بمستشفى الرشيد، ثمَّ جُلِبَ إليها الأطباء من جندى سابور منهم الطبيب والصيدليُّ المشهور أبو يوحنا ماسويه صيدليُّ جندى سابور المشهور وغيره كما وضع لها برنامجاً يُطابقُ برنامج جندى سابور وبعد مدة أحال رئاستها إلى دهشتك أحد أساتذة جُندى سابور ولكنَّ دهشتك هذا لم يوفَّق في عمله فاستقال من منصبه مما اضطرَّ جبرئيل أن يُعيِّن أخاهُ ميخائيل بن بخت يشوع رئيساً للمستشفى المذكور واستمرَّ هذا التبادلُ الثَّقافيُّ والإسنادُ العلمى بين جندى سابور وبغداد من النَّصْفِ الثانى من القرن الثانى الهجرى واستمرَّ طيلةَ الحكمِ العباسى.

ومن هذا يتبيَّنُ للقارئ العزيز مدى التبادل الثقافي والإسناد العلمي بين جندى سابور ٢٢ وبغداد، والدَّور الفعَّال للأطباء الإيرانيين في تقدُّمِ العلوم الطبيَّةِ وخصوصاً جامعة جندى سابور.

تاريخُ الطبِّ في إيران الإسلامية

إنَّ تاريخ الطبِّ وحركة النمو والتكامل للعلوم الطبية في إيران الإسلامية يبدأ من سقوط الدَّوْلةِ الأمويةِ واستيلاء بني العباس على الخلافة في النِّصْفِ الأوَّل من القرن الثاني حيثُ بايع الناسُ أبا العباس السَّفاحَ بالخلافة جهراً في الكوفة سنة ١٣٢ه ثم بني مدينة الهاشميّة قربَ الأنبار وجعلها مقرَّ خلافته، توفِّي السفَّاحُ سنة ١٣٤ه، ووُلِيَّ الخلافة أخوهُ أبو جعفر المنصورُ، وأمرَ سنة ١٤٥ه بناءَ مدينةِ بغداد، وبعد ذلك جعلها دارَ مُلْكِهِ بدلاً من «الهاشميَّة» ثُمَّ دعا إليها عُلماءَ البصرةِ والكوفة، وعندما استقرَّ هؤلاء في بغداد بدأتْ حركة علميَّةٌ وشُكِّلتْ حلقاتُ الوَعْظ والحديث والفقه والأصول وعلوم العربية و...، وقصدها طُلاّبُ العلوم من كلِّ حَدْب وصَوْب.

وبعد زمن شُيِّدَتْ في الجانبِ الآخرَ لِدِجْلَةَ محلَّةٌ باسم الكرخِ يربطُها ببغداد جسرٌ على دَجلة. وكان قاطبةُ الإيرانيين قد رجَّحُوا السُّكْني في جانب الكرخ كما

شُيِّدَتْ أُوَّلُ بيمارستان ببغداد في الكرخ وكانت النَّواةَ لشجرة العلوم الطبية ونُقُطَّةَ الانطلاق في تكوين المدرسة الطبية ببغداد وعمل بها أطباء ملأتْ شُهْرَ تُهُمْ عالم تلك الفترة أمثال آل بخت يشوع وغيرهم، وتوسُّعت بغداد في زمن الرشيد وصارت مركزاً للتمدُّن الاسلامي ونشر العلوم وخصوصاً موضوع بحثنا «العلوم الطبية» وذلك لأن الخلفاء كانوا يحضرون الأطباء من البلاد المفتوحة إلى بغداد وخاصَّةً إطباء جندى سابور، وكان لأساتذة جندي سابور الفضلُ الأكبر في نشر العلوم الطبية في العصر الإسلامي وتوطيد أركان دار العلم ببغداد وعلى رأس هؤلاء آل بخت يشوع حيث قدَّموا للعلوم الطبية الإسلامية خدمات جليلةً بين جدٍّ وأب ونجل وحفيد وفي ستة أجيال وخلال ٢٥٠ سنة حيث كانوا سادة الطب والأطباء في ذلك العصر.

# مُتَرْجِمُو الكتب العلميّة والطبيَّة

كان تعريب المؤلفات والمصنفات قبل الدولة العبّاسيّة قليلاً ومحدوداً، وعندما تشكّلت الدولةُ العباسيةُ اتّخذت ترجمة الكتُب مكاناً مرموقاً.

وحينما يرغبُ أيُّ ذي بصيرة أنْ يُدوِّنَ موضوعاً ما عن التمدُن الإسلاميّ لا يُمكنْ أنْ يَعْزُو التَّقدُّم العلميّ إلى العَرَب وحدهم أو لغير العرب (من الأمصار المفتوحة) وَحدهم، وبما أنَّ تاريخَ الطبِّ في إيران جزءٌ من تاريخ الطبِّ الإسلامي لذا لا يمكنُ الفصلُ بينهما، وعلى مَنْ يُريدُ أن يخوضَ هذا البحرَ الزاخرَ عليه أنْ يبحثَ العلوم من المغرب العربيّ والأندلس إلى إيران وجماهيريّات الاتّحاد السوفياتي السابقة وتركيا و باكستان والبنغال والهند وما إليها والصين والتِّبتَ وما جاورها لوقوعها ضمن حدود الإمبراطورية الإسلامية في عصرها الذهبي، ولكي لا نخرجَ عن الهدف المقصود من هذا المؤلِّف نكتفى هنا بذكر المُتَرْجمينَ الإيرانيينَ:

١ ـ ماسَرْ جُوَيْهُ (مَاسَرْ جيْسُ)، ذكره ابنُ النّديم في الفهرست (الفن الثالث \_ من المقالة السابعة، ص٣٥٥) وقال: «من الأطباء، وكان ناقلاً من السريانيِّ إلى العربيّ، وله من الكتب...». ثمَّ ذكر في نفس الصفحة في تَرْجَمَة «اهرن القس»: «وعَملَ كتَابَهُ (الكناش)

بالسريانية، ونقله ماسر جيسُ (إلى العربية) وزاد عليه مقالتين».

٢ عيسى بن ماسَرْ جُوَيْهُ: كان مُتَرْجماً مثل والده نقل من السريانية إلى العربية قال ابنُ النَّديم في المصدر أعلاه: «ولهُ منَ الكُتُب: كتاب الألوان، وكتاب الروائح والطَّعُوم». ٣- آل بخت يشوع: وهُمْ عائلةٌ مسيحيَّةٌ نَسْطُوريَّةٌ خدمت العلوم الطبيَّةَ بجندي سابور (جندي شابور) وبغداد خلال ثلاثة قرون منهم: بختيشوعُ الكبيرُ، ثمَّ جُورجسُ بنُ بختيشوع الذي ترجم من اليونانية إلى العربية كُتُباً كثيرةً. (انظر الأعلام للزركلي، ج٢، ص١٤٣، وعيون الأنباء لابن أبي أصيبعة، الباب الثامن، ص١٨٣)

٤\_ يوحنا (يحيى) بنُ ماسوَ يْهَ قال صاحبُ عيون الأنباء في طبقات الأطباء، ص٢٤٥: «قلَّدهُ الرشيدُ ترجمةَ الكتب القديمة مما وُجدَ بأنقرةَ وعموريَّةَ وسائر بلاد الروم حين سباها المسلمون، ووضعه أميناً على الترجمة». وقد أ لُّفَ يُوحنا ۴۶ كتاباً ذكرناها في ٢٤ كُم ترجمته وأشرنا إلى نسخها الخطيَّة في مكتبات العالم المعاصرة.

۵\_ عيسى بن صهار بخت (چهار بخت)، كان طبيباً من أطباء جندي سابور، وأستاذاً في الترجمة، ومنه أخذ يوسفُ بن عيسى الطبيب المترجم المعروف بيوسفَ النّاقل.

وترجمَ عيسي بنُ صهار بخت المقالات الثلاث الأخيرة من تفسير جالينوس لكتاب «الفصول لابقراط» من السريانية إلى العربية، وأمّا الأصلُ السريانيُّ فقد ترجمه حنين بن إسحاق من اليونانية إلى السريانية. (تاريخ الطب في إيران للدكتور محمود نجم آبادي، ص ۲۳۶)

ع\_ يوسفُ النَّاقلُ: هو أبو يعقوب يوسف بن عيسى المتطبب النَّاقلُ، ويُلَقَّبُ بالنَّاعس، وهو تلميذ عيسى بن صهار بخت، وكان يوسفُ الناقلُ من خوزستان وكانت في عبارته لكنة. (عيون الأنباء في طبقات الأطباء، ص ٢٨١)

٧ سهل بن ربن الطبرى، نُسبَ إليه ترجمة «المجسطى».

٨ عيسى بن ماسة، ذكره الدكتور نجم آبادي ضمن المترجمين. (تاريخ الطب في إيران، ص ۲۶۹)

٩ يوحنا بن بخت يشوع ترجم كثيراً من الكتب اليونانية إلى السريانية.

ونكتفي بهذا العدد من المترجمين الإيرانيين ونرجو من يرغب المزيد مراجعة طبقات الأطباء لابن أبي أصيبعة، ص ٢٧٩-٢٨٤.

#### الكتث الطبيّة

من المعروف أنَّ تدوينَ تاريخ الطبِّ يشملُ ترجمةَ حياة الأطباء والحكماء وآثارهم ومؤلفاتهم، ورُويَ أنَّ أقدمَ رسالةٍ في هذا الموضوع هي رسالة إسحاق بن حُنين (٢١٥-٢٩٨ه) «تاريخُ الأطباء والحكماء» بدأ منذ تاريخ ظهور الطبِّ إلى زمن الطبيب المشهور محمد بن زكريا الرازى المتوفى سنة ٣١١ه وممَّا لا شك فيه أنَّ كُتُباً قد سبقت رسالة ابن حُنين في هذا المضمار كَكتَاب «قسم بُقْرَاط» المنسوب إلى جالينوس، وتاريخ يحيى النحوى للأطباء والحكماء وقد ترجمه إسحاقُ بن حُنين وضمَّنَهُ كتابه المذكور أعلاه، وكان مُؤلَّفُ إسحاقَ مصدراً لكافَّة كتَّاب تواريخ الطبِّ من بعده، وهي:

١- كتابُ قينون الترجمان (من القرن الثالث الهجري) وهو الذي قال فيه ابن النديم في الفهرست: «ومنهم قينون، وهو أصح الناقلين نقلاً وأحسنهم عبارةً ولفظاً.» (الفهرست لابن النديم: (آخر الفن الثاني من المقالة الأولى) ص٢٤)

وقد استند ابن أبي أصيبعة في كتابه (عيون الأنباء في طبقات الأطباء) على كتاب قينون المذكور ونقل عنه بعض التراجم. ولم أجد في المصادر الموجودة من يشير إلى وجود هذا الكتاب في مكتبات العالم، ولعلُّهُ فُقدَ.

وممَّا تجدرُ الإشارة إليه هو أنَّ بعضهم ذكر اسمهُ «فثيون» واللهُ أعلم.

 ٢- كتاب «أدب الطبيب» تأليف إسحاق بن على الرهاوي (من أبناء القرن الثالث الهجري)، نقل عنه صاحب «عيون الأنباء في طبقات الأطباء»، والقفطي في «أخبار العلماء بأخبار الحكماء»، بعض التراجم، والظاهرُ أنَّ هذا الكتاب قد فُقدَ أيضاً ولم يصلْ

٣\_ تاريخ اليعقوبي، تأليف أحمد بن إسحاق (أبي يعقوب) بن جعفر بن وهب بن

واضح اليعقوبي\، انتهى به إلى خلافة المعتمد على الله العباسي، طبعه (هوتسما) في ليدن سنة ١٨٥٨م طباعة حديثة، وفي النجف الأشرف سنة ١٣٥٨ه، وفيه الكثير من تراجم الأطباء.

4\_كتاب سيرة الحكماء، تاليف أبي بكر محمد بن زكريا الرازى المتوفى سنة ٣١٣هـ، نقل عنه صاحب عيون الأنباء في طبقات الأطباء، ولم يصل إلينا.

۵\_ أخبارُ الأطباء (المتطببين) وأخبارُ المنجِّمين، تاليفُ ابن الداية، ينقلُ عنه ابنُ أبى أصيبعة في «عيون الأنباء»، والقفطى في «أخبار العلماء»، كثيراً، وقد فُقِدَ ولم يصل إلينا.

2\_ كتاب «التنبيه والإشراف»، تأليفُ المسعودى (على بن الحسين) المتوفى سنة ٩٥٤هم، طبع في ليدن \_ بريل سنة ١٨٩٣م طباعة حديثة، وتضمَّنَ الكثير من تراجُم الأطباء.

٧ كتابُ الفهرست لابن النَّديم، طبع مرّاتٍ عديدة، وهو من أهم المراجع في هذا المضمار.

٨ـ طبقاتُ الأطباء والحكماء لابن جلجل الأندلسي المتوفى سنة ٧٧٧هـ، طبع
بالقاهرة سنة ١٩٥٥م.

9\_ كتابُ «رتبة الحكيم» تأليف أبى القاسم مسلمة بن أحمد بن قاسم بن عبدالله المجريطي ، الأندلسي ، انظر فهرست الكتب العربية المحفوظة بالكتبخانة الخديوية بالقاهرة، ج ۵، ص ٣٨١ في الكلام على «رتبة الحكيم».

10-كتاب «صوان الحكمة» لأبي سليمان المنطقى (محمد بن طاهر بن بابا بن بهرام السجستاني) المتوفى في العقد الأخير من القرن الرابع الهجري، نشر بطهران سنة ١٩٧۴ بتحقيق الدكتور عبدالرحمن بدوى، ويعتبر من أهم المصادر في تاريخ الطبّ.

١. توفي بعد سنة ٢٩٢هـ/٩٠٥م، انظر الأعلام للزركلي، ج١، ص٩٠.

هوتشما (Houtsma) مستشرق هولندى، أحد محررى دائرة المعارف الإسلامية فى طبعتها الأولى، نشر تاريخ اليعقوبى المذكور أعلاه، وساعد على طبع تاريخ الطبرى.

٣. مجريط = مدريد.

۴. هكذا ذكره الزركلي في الأعلام ج ٨، ص ١٢١ نقلاً عن عيون الأنباء في طبقات الأطباء لابن أبي اُصيبعة.

١١\_ كتاب «مناقب الأطباء»، تأليف عبيدالله بن جبرئيل بن عبيدالله بن بختيشوع المتوفى سنة ٤٥٣ه.

١٢\_ طبقات الأمم، تأليف القاضي أبي القاسم صاعد بن أحمد الأندلسي المتوفي سنة ۴۶۲ه. طبع في مصر وبيروت.

١٣\_ بُستانُ الأطباء وروضةُ الألباء، تأليفُ موفق الدين أسعد بن إلياس بن المطران المتوفى سنة ۵۸۷هـ، منه مخطوطة في: Army Medical, Glevel and.U.S.A

١٤\_ مختارُ الحكم ومحاسنُ الكلم، للأمير مبشر بن فاتك المتوفى سنة ٥٨٩ ه. مخطوطة منه في مكتبة أحمد الثالث كتبت سنة ۶۵۸ ه، برقم ٣٢٢٩.

١٥\_ تاريخُ حكماء الإسلام للبيهقي المتوفي سنة ٥٩٥ ه طُبعَ بدمشق سنة ١٩۴۶م. ١٤\_ إخبار العلماء بأخبار الحكماء تأليف جمال الدين ابن القفطي (على بن يوسف) المتوفى سنة ٤٤۶هـ. طبع في مصر سنة ١٣٢۶هـ.

١٧\_ عيون الأنباء في طبقات الأطباء تأليفُ ابن أبي اصيبعة (موفق الدين أبي العباس أحمد بن القاسم) طبع بمصر سنة ١٢٩٩\_١٣٠٠ه.

١٨\_ وفيات الأعيان، لابن خلكان، طبع سنة ١٨٣٥\_١٨٣٣م.

١٩\_ تاريخ مختصر الدول، لأبي فرج ابن العبري، وفيه نقلٌ كثيرٌ عن ابن جَلْجَل، طُبعَ في بيروت سنة ١٨٩٠م.

٢٠ مسالك الأبصار في ممالك الأمصار، تأليف شهاب الدين بن فضل الله العمري المتوفى سنة ٧٤٩ه ، أفرد فيه قسماً كبيراً للأطباء في المشرق والمغرب، طبعت دار المعارف المصرية بالقاهرة الجزء الأول منه سنة ١٩٢٤ه/١٩٢٢م.

أمّا في أوروبا، فنرى مؤرخي زمن بعد النهضة العلمية (نهضة تجديد العلوم ـ Renaissance) قد وجهوا عنايتهم إلى آثار علماء وأطباء الإسلام ودوَّنوا في مؤلفاتهم: تاريخ الطب الإسلامي، ورجال الطب والصيدلة، والمؤلفين والنقلة، ومن هؤلاء على سبيل المثال لا الحصر:

الطب» الطب» كتابه تاريخ الطب



Histoire de La Medecine, La Haye, 1729.

Lucien Leclerc» - ۲ في كتابه تاريخ الطب العربي

Histoire de La Medecine arabe, Paris, 1876.

۳\_ «F.Wustenfeld» کتابه:

Geschichte der Arbichen Arzte and Natur for cher, Gottingen 1840.

\*Edward G.Browne» في كتابه:

Arabian Medicine, Gambrige, 1921.

۵\_ «Dr.L.Meunier» في كتابه:

Histoire de la Medecine, Paris, 1924.

۶\_ «Dr.Donald Campbell» في كتابه:

Arabian Medicine and its influence on the Middle Ages, London, 1926.

«Charles Green Cumston» ۷ في كتابه:

M.D (Mme Dispan de Floran) Paris, 1931.

,M.Steineg \_A

K.Sudhof,

في كتابهما:

Geschichte der Medizin, Jena 1928.

A.Castiglioni \_9 في كتابه:

Histoire de la Medecine, Paris, 1931.

۰ ا\_ Ch.Singer في كتابه:

A Short History of Medicine, Dxford, 1938.

۱۱\_ Karl Brockelmann في كتابه:

Geschichte der Arabichen Litteratur, Leyden, 1937, 1943.

التراث الأدرم . - السنة الأولم . - العددالثال

Dr.Cyril Elgood \_۱۲ في كتابه:

A Medical History of persia, Cambridge, 1951.

وقد ترجم هذا الكتاب إلى الفارسية زميلنا الأستاذ المرحوم محسن جاويدان، وطبع في طهران (مطبعة إقبال) سنة ١٣٥٢هـ. ش، في ٨٩٠ صفحة.

E.H. Ackerknecht \_ ۱۳ في كتابه:

A short History of Medicine, New york, 1955.

Ralph H.Major \_۱۴ في كتابه:

History of Medicine, 1954.

ایه: کتابه: Douglas Guthrie می کتابه:

A Story of Medicine, London, 1957.

Dr.Henry F.Sigerist \_ ۱۶ في كتابه:

A Story of Medicine, Newyork, 1961.

Maurice Bariety \_\V

Charles Coary

في كتابهما:

Histoire de la Medecine, Paris, 1963.

ومن المتَّفقِ عليه أنَّ كافة الكتب المذكورة أعلاه تعتبر من أمهات المراجع المعتبرةِ في عصرنا الرَّاهنِ، وقد استند مؤلِّفُوها على مصادر التاريخ والطب الإسلامي.

عهد تجديد العلوم

بدأ عهدُ تجديد العلوم الطبية في إيران مذ ظهرت مؤلفات الجرجاني (السيد إسماعيل بن حسن) في ساحة العلوم الطبية، حيث ألّف أربعة كُتبِ باللغة الفارسية جمع فيها كافة العلوم الطبية السائدة في زمانه، وأضاف اليها ما حصل عليه من تجارب في حياته العملية.

وصارت مؤلَّفاتُ الجرجاني الأساس الثابت في بناء علم الطب لطلاب العلوم وعشَّاق

الصحة وعلومها وإلى كافة المؤلفين والمصنّفين الذين أكملوا هذه المسيرة.

ومَّما يجبُ التَّنويهُ عنه هو أنَّ جماعةً قبل الجرجانيّ قد دوَّنُوا بعض مؤلفاتهم بالفارسية وأغلب مصنفاتهم كانت بالعربية كابن سينا وغيره، ولكنَّ الجرجانيّ اختار الفارسية لكتبهِ كما أوْجَدَ اصطلاحاتٍ فارسية للاصطلاحات الطبية السائدة في علوم زمانه ومن اطلع على كتابه «الذخيرة» يحصل على ما قصد.

وقد اهتم الإيرانيون بمصنّفات الجرجاني وكَثرَ استنساخُها وتداولها، وذلك لأنها حوت علوم كتب أبي زكريا الرازي، وابن سينا، مع علوم الجرجاني وتجاربه، وخاطبت الناس بلغة البيت والمدرسة والشّارع ولسان القلب والضّمير وكانت النتيجة أن سيطرتْ مؤلّفاتُ الجرجاني على أفكار كافة من ألّف في العلوم الطبية أو الصيدلة من القرن السادس إلى عصرنا الحاضر وكان كتابُ «الذخيرة» مصدر كل المصنفات التي ظهرت فيما بعدُ ككتاب «تحفة المؤمنين» المعروف بـ «تحفة حكيم مؤمن» تأليف محمد مؤمن بن محمد زمان الحسيني التّنكابُنيّ (طبع في الهند سنة ١٢۶۶ه، وفي طهران مرّات عديدة آخرها سنة ١٣٧٨ه.ق)، وكتاب «مجمع الجوامع» تأليفُ السيد محمد حسين خان بن مير محمد هادي العلوى الخراساني الشيرازي، طُبِعَ في كَلْكَتا «Calcutta» بالهند سنة مير محمد هادي العلوى سنة ١٢٤٢ه.ق، وغيرهما.

نعمْ لقد تمكَّنَ الجرجاني قبل تسعة قُرونِ أَن يُقدِّمَ نظرياتٍ تطابقُ أغلبَ نظريات الطبِّ في عصرنا الحاضر، ومن اطَّلَعَ على مؤلَّفاتِ الجرجاني يقفَ على مدى العطاء الذي قدَّمه بنتاجه العلمي للعلوم الطبية الشرقية والغربية، وتأثير هذا النتاج في السَّيْرِ التَّكَامُلِيّ للطبّ في العالم.

# تاريخُ المستشفيات في الإسلام

ا\_أوَّلُ مستشفى فى الإسلام خيمةُ رفيدة، حيثُ رُوِى أنَّ سعد بن معاذ بن النعمان بن امرئ القيس الأنصارى الصَّحابيّ كانت له سيادةُ الأوسِ، وحملَ رايَتهُمْ يوم بدر، وشهد الخندقَ ولكنهُ سُرعانَ ما أصيب فى يدهِ بجرح شديدٍ من سَهْم رماهُ به أحدُ القريشيّينَ.

(صفة الصفوة، ج١، ص١٨٠، طبقات ابن سعد، ج٣، ص٢ القسم الثانى، الإصابة، الرقم ٣١٩٧، دائرة المعارف الإسلامية الترجمة العربية، ج١١، ص ۴١، الأعلام للزركلى، ج٣، ص ١٣٩) فأمَرَ الرسولُ (ص) أَنْ يُوْضَعَ في خيمةِ «رُفَيْدَةَ» قُرَبَ المسجد الحرام، هو وبقيّة الجرحى، كي يتمكَّنَ الرسولُ الأكرم (ص) من زيارتهم. لذا اعتبرَ المؤرخونَ هذه الخيمة أوَّلَ مستشفى في الإسلام.

٢\_ دارُ المرضى التى أسسها الوليدُ بن عبدالملك فى دمشق سنة ٨٨ ه وجمع فى فنائها المجذومين والعميان والمرضى وعيَّنَ لها أطباء ومُمرِّضيْنَ وخدمةً وأجرى عليها الصَّدقة من بيتِ المال.

٣- بيمارستانُ الرشيد: تأسَّسَتْ هذه المستشفى بأمْرِ هارونَ الرَّشيدِ فى سنة ١٧١ه، حيثُ طلبَ من طبيبهِ جبرئيل بن بختيشوع أنْ يُشَيّدَها ويقُومَ بإدارتها، فاستدعى جبرئيلُ عدداً من الأطباء للإشراف على أمورها، منهم أبو يوحنًا ماسويْهُ الطبيب، وكان قبل ذلك طبيباً وصيدلانيّاً فى جندى شابور، واستمرَّ الخُلفاءُ على إحضار أطباء من جندى شابور وبقيت المستشفى فى يدى أطباء إيرانيين فى عهد الرشيد والمأمُونِ ومن جاءَ بعدهُمَا. (تاريخ البيمارستانات فى الإسلام للدكتور أحمد عيسى بك، ص٩)

۴\_ بيمارستانُ البرامكةِ، أسَّسَهَا البرامِكةُ في بغداد في أواخرِ القرن الثّاني الهجرى، وكان رئيسها ابنُ دهن الهندى. (راجع الفهرست لابن النديم \_ الفن الأول من المقالة السابعة \_ نقلة الهند والنّبط \_ ص ٣٠٥ \_ طبعة طهران)

۵ بیمارستانُ بَدْر، أسَّسَهَا بدرُ غُلاَمُ المعتضدِ العباسى فى بغداد بِمَحلَّة مُخرَّمَ، (قال ياقوتُ فى معجم البلدانِ: «مُخرَّمُ» بضم أوّله وفتح ثانيه وكسر الراء وتشديدها، محلة كانت ببغداد بين الرصافة ونهر المُعلّى، وفيها كانت الدار التى يسكنُها السلاطينُ البويهيّون والسلجوقيون، خلفَ الجامع المعروف بجامع السلطان...) وكانت مصارفُ البيمارستان تُرْسَلُ فى كُلَّ سنةِ من موقوفاتِ سِجاح والدة المتوكل العباسى.

عـ بيمارستانُ ابن الجرَّاح، أُسَّسَهَا في بغداد أبو الحسن على بن عيسى بن الجرَّاح،
ذكره الزركلي في الأعلام (ج۵، ص۱۳۲) وقال: «وزيرُ المقتدر العباسي والقاهر وأحد

العلماء والرؤساء، فارسيُّ الأصلِ... ولى مكّة واسْتَقْدَمَهُ المقتدر إلى بغداد سنة ٣٠٠ه فولاهُ الوزارة...» ورُوى أنَّهُ كان قد دفعَ كافة تكاليفِ المستشفى من خالص ماله، وعين أبا عُثمانَ سعيد بن يعقوب الطبيب الدَّمشقيّ رئيساً لها.

٧- بيمارستانُ سيّدة، أسَّسَتْهَا أُمُّ المقتدر باللهِ العباسى، وكان اسمها شَغَبُ وتُعْرَفُ بِسَيّدَة قال الزركلى في الأعلام (ج ٥، ص٢٤٥): «شغبُ أمُّ جعفر (المقتدر بالله العباسيّ) مُدَبِّرةٌ حَازِمةٌ، كانت من جوارى المعتضد بالله وتزوَّجها، ولمّا الت الخلافة الى ابْنِهَا «المقتدر» سنة ٢٩٥ ه وعمره ثلاث عشرة سنة قامت بتوجيهه، واستولتْ على أمور الخلافة... وكان لها الأمرُ والنّهي في دولة ابنها وكانت صالحةً، وكان مُتَحَصَّلُها ألفَ ألفَ دينارِ فتتصَدَّقُ بها وتخرجُ من عندها مثلها. من آثارها بيمارستانُ (مستشفى) أنشأتُهُ ببغداد، وكان طبيبهُ سنانَ بن ثابت، وكان مبلغُ النفقةِ فيه في العام سبعة اللفِ دينارِ».

٨- بيمارستان المقتدر، أسَّسَهُ ببابِ الشامِ في بغداد جعفرُ المُقتدرُ باللهِ العباسيُ سنة ٣٠٠ هـ، وكان مبلغُ النفقة فيه مائتي دينار.

9\_ بيمارستان مُعِزِّ الدولةِ الديلمي، أُسَّسَهُ ببغداد مُعزُّ الدولةِ أبو الحسين أحمدُ بن بويه الديلميُّ سنة ٣٥٥ هـ، وكان مبلغُ النفقةِ فيه خمسة آلاف دينار، تُدْفَعُ من موقوفات خُصِّتُ لهذه المستشفى.

١٠ البيمارستان العَضُدِيُّ، بناها عضدُ الدولةِ فناخسرو الديلميِّ على دِجْلَةَ غربى
جسر بغداد، وعيّن الطبيبُ المشهور محمد بن زكريا الرازى رئيساً لها.

ذكرَ ابنُ خلّكانَ في وفيات الأعيان في ترجمة فناخسرو الدَّيلمي (ج٣، ص٢١٨)، وقال: «والبيمارستان العضديُّ منسوبٌ إليه، وهو في الجانب الغربيّ، وغرمَ عليه مالاً عظيماً، وليس في الدُّنيا مثلُ ترتيبه، وفرغَ من بنائه سنة ثمانٍ وستينَ وثلاثمائة، وأعدّ لهُ من الآلاتِ ما يقصرُ الشرح عن وصفه».

والظاهرُ أنَّ هذه المستشفى قد هُدِمَت وأصْبَحَتْ أنقاضاً نتيجة لفيضان مياه دجلة. قال ابنُ الأثير في كتابه الكامل في التَّاريخِ (ج١١، ص٤٠٨، حوادث سنة ٥٤٩ هـ): «وزادتْ دجلةُ زيادةً عظيمةً... وخاف الناسُ الغرقَ، وفارقوا البلدَ، وأقامُوا على شاطئ

(TT)

دَجَلَةَ خُوفاً مِن انفتاح القورجِ وغيرهِ، ونبعَ الماءُ في البلاليع وخرّبَ كثيراً مِن الدُّورِ، ودخلَ السُّفُنُ مِن الشَّبابيك التي لهُ، فإنَّها كانت قد تَقَلَّعَتْ...».

١١ بيمارستانُ فخر المُلْكِ، أَسَّسَهَا ببغداد فخرُ المُلْكِ محمد بن على بن خلفٍ،
وزيرُ بهاء الدولة البويهي.

۱۲\_ بيمارستان واسط، ذكرها ابنُ كثير في البداية والنهاية (ج۱۲، ص۱۴، حوادث سنة ۴۱۳ هـ) وقال: «وفيها (أي سنة ۴۱۳ هـ) فُتحَ البيمارستان الذي بناهُ الوزيرُ مؤيدُ الملك أبو على الحسنُ، وزيرُ شرف الملك، «بواسطَ»، ورتَّبَ له الخزّانَ، والأشربة، والأدوية، وغير ذلك مما يُحتَاجُ إليه».

١٣ ـ بيمارستان باب المِعْوَلِ، بُنِيَتْ جنبَ محلةِ الكرخ في بغداد سنة ٢٤٩ هـ (انظر عقد الجمان في تاريخ أهل الزَّمانِ المعروف بتاريخ العيني، لأبي محمد محمود بن أحمد العيني المتوفى سنة ٨٥٥ هـ/١٤٥١م \_ حوادث سنة ٢٤٩ هـ).

١۴ بيمارستان ميافارقين، أسَّسَها نصيرُ الدولةِ بن مروان حاكم ديار بكر في عصر خلافة القائم بأمر الله العباسي.

10- بيمارستانُ المُوصِلِ، بناها سنة ۵۷۲ ه في مدينة الموصل مجاهدُ الدين قايماز بن عبد الله الزيني حاكم الموصل زمن الأتابك سيف الدين غازى بن مودود ووقف أملاكاً كثيرة تصرف عائداتُها في إدارة هذه المستشفى.

18\_ بيمارستان الرَّقَّةِ، ذكرها ابنُ أبى أُصيبعة في عيون الأنباء في طبقات الأطباء (ص ١٥١) في ترجمة بدر الدين ابن قاضى بعلبك (هو بدر الدين مظفر ابن القاضى مجد الدين عبد الرحمن بن إبراهيم البعلبكي الطبيب \_ المتوفى سنة ٤٧٥ هـ).

۱۷ بیمارستان حرّان، ذکرها ابن جبیر فی رحلته وقال إنّه شاهدها. (انظر رحلة ابن جبیر، طبعة لیدن، ص۲۴۷)

١٨\_ بيمارستان نصيبين، ذكرها ابنُ بَطوطَةَ في رحلتهِ عندما ذكر نصيبينَ ومُرُورَهُ

الآن محافظةٌ في العراق، مركزها «الكوت»، وأقضيتُها: الصُّويرةُ، النعمانيّةُ، بدرةُ، الحيُّ.

بها سنة ۷۲۰ ه.

١٩ـ بيمارستان نابلُس في فلسطين.

٢٠\_ بيمارستان دمشق الكبير.

٢١\_ بيمارستان أنطاكية، في سوريا.

٢٢\_ بيمارستان حلب في سوريا.

٢٣\_ بيمارستان حماة في سوريا.

٢٢\_ بيمارستان القُدس في فلسطين.

٢٥ بيمارستان غزّة في فلسطين.

٢٤\_ بيمارستان عكّا في فلسطين.

٢٧ بيمارستان الكرك في الأردن.

#### بيمارستانات إيران الإسلامية

١- بيمارستان جندى سابور، تعتبرُ أكبرَ أُمهاتِ مستشفيات الإسلام، وأعظمَ مصادرِ إمْدَادِ الطبِّ الإسلامي باطباء عظماء أمثال: آل بختيشوع وماسويه وابن سينا ومحمد بن زكريا الرازى و...، وذلك لقدمها في تاريخ الطبِّ ومكانتها في العلومِ الطبيةِ منذ أقدمِ العُصُور.

العصور. ٢- بيمارستان الرّى، والرّى مدينة ملاصقة لطهران، كانت من المستشفيات المهمة في إيران، وكان رئيسها الطبيب المعروف محمد بن زكريا الرّازى، (تاريخ الحكماء للقفطى طبعة مصر ١٣٢٤ هـ، ص١٩٨٨، وطبقات الأطباء والحكماء (طبعة القاهرة ـ ١٩٥٥م)، ص ٧٧) وتعتبر من أقدم بيمارستانات إيران في العصر الإسلامي.

٣- بيمارستانُ زَرَنْجَ، أَسَّسَهَا عَمْرُو بنُ الليثِ الصفّار ثانى أمراء الدولة الصفاريّة وُلِّى بعدَ وفاة أخيه يعقوب بن ليث الصفار سنة ٢٤٥ هـ، (انظر الأعلام للزركلي، ج٥، ص ٢٥٧) قال الإصطخرى في المسالكِ والممالكِ (طبعةُ ليدن، ص ٢٤١): «بني عمرُ بنُ ليثِ الصفار في زَرَنْجَ سُوْقاً ومسجد جامع وبيمارستان».

وزرنجُ كما ذكر ياقوتُ في مُعْجَمِ البلدانِ (ج٣، ص١٣٨): «بفتح أُوّلِهِ وثانيهِ ونون ساكنة وجيم، مدينة، هي قصبة سجستان (وتسمى اليوم سيستان)...».

۴- بيمارستان إصفهانَ، ذكرها ابنُ أبى أصيبعة فى «عيون الأنباء فى طبقات الأطباء»، ص ۴۶۰، عند الكلام عن أبى على أحمد بن عبدالرحمن بن مندويه الأصفهانى المتوفى بعد سنة ۳۵۰ ه وقال: «لأبى على بن مندويه الإصفهانى منَ الكتبِ عدَّةُ رسائل مشهورة إلى جماعة من أصحابه فى الطبّ، وهى: رسالةٌ إلى أحمد بن سعد فى تَدْبِير الجَسَدِ، و...، ورسالةٌ إلى المُتَقَلِّديْنَ عِلاَجَ المرضى ببيمارستان إصفهان...».

۵ـ بیمارستان نیشابور، ذکرها خیرُ الدین الزرکلی فی الأعلام، ج۴، ص۳۴۰ فی ترجمة عبدالملک بن محمد بن إبراهیم النیسابوری الخرکوشی المتوفی سنة ۴۰۷ه، نقلاً عن کتاب «تبیین کذب المفتری»، طبعة دمشق، سنة ۱۳۴۷ ه، ص۲۳۳، لابن عساکر، وقال: «قال ابنُ عساکر: بنی فی سکّتهِ مدرسةً وداراً للمرضی، ووقفَ علیها أوقافاً، ووضع فی المدرسة خزانةً للکُتُب».

عـ بيمارستان مرو، ذكرها ابن البيطار (أبو محمد ضياء الدين، عبدالله بن أحمد المالقى المتوفى سنة ۶۴۶ ها) في كتابه الأدوية المفردة المعروف بمفردات ابن العطار، طبعة مصر، ج٢، ص١٥٥، وذكر أن عيسى بن ماسة كان من أطباء هذه المستشفى.

هذه أهم البيمارستانات التي اشتهرت قبل عصر الانحطاط (أي قبل انهيار الدولة العباسية وسقوط بغداد بيد هولاكو سنة ۶۵۶ ها، ونعزف عن ذكر مستشفيات عصر الانحطاط لقلَّتها أو بالأحْرى لانعدامها، وكذلك عصر النهضة والزمن الراهن لكثرتها وخروجها عمّا نحن في صدده.

١. وسمَّاهُ حاجي كشف الظنون \_ ج ١، ص٥٧٤: جامع مفردات الأدوية والأغذية. طبع بمصر بمجلدين.