# بررسی ساختار روایی سه داستان از تاریخ بیهقی بر مبنای الگوی کنش گریهاس<sup>\*</sup>

فهیمه خراسانی ا دانشجوی دکتری ادبیات فارسی دانشگاه تربیت مدرس دکتر غلامحسین غلامحسینزاده دانشیار دانشگاه تربیت مدرس

چکیدہ

تاریخ بیهقی، اگرچه یک اثر تاریخی است، یکی از شاهکارهای ادب منثور فارسی به شمار میرود که پس از حدود هزار سال از تاریخ نگارش آن، هنوز هم خوانندگان بسیاری آن را با لذت و اشتیاق فراوان می خوانند و نویسندهٔ آن را تحسین می کنند، حال آنکه حق نام بسیاری از کلتب های تاریخی همدوره و همعرض آن را کمتر شنیده اند. فرض این مقاله دربارهٔ چرایی این توفیق است؛ تاریخ بیهقی، اگرچه یک کتاب تاریخی است، از مرحلهٔ متون تاریخی عبور کرده و به حوزهٔ متون ادبی و داستانی وارد شده است. روش برگزیده شده برای بررسی این فرض، الگوی کنش گر که اس (از نظریه پردازان مشهور روایت و معناشناسی ساختارگرا) است و نمونه هایی که از کتاب تاریخ بیهقی برای این بررسی انتخاب شده اند، داستانهای بوبکر حصیری، افشین و بودلف و خیشخانه است.

الگوی کنش شامل دو عامل است: کنشگر، هدف فرستنده، گیرنده، یاری دهنده و بازدارنده. کنشگر، نقش اصلی را دارد و سایر عوامل با توجّه به رابطه ای که با کنشگر اصلی دارند، روند داستان را پیش می برند.

بررسی متون منتخب بر مبنای مربع معنا شناسی و زنجیره های روایی موجود در داستان و سیر شکل گیری معنا در آنها، مطابقت این متون را با الگوی کنش گری اس – که معیار سنجش متون داستانی است – تایید کرده و فرض مقاله را به اثبات رسانده است.

كليد واژهها: تاريخ بيهقي، الگوى كنش، گريماس، نقد ادبي، ساختار روايي، تقابل دوگانه.

۱- نشاني پست الكترونيكي نويسندهٔ مسئول:tooska\_fahimeh@yahoo.com

## مقدمه و بیان مفاهیم

یکی از روشهای مشهور نقد ادبی که در قرن بیستم به وجود آمد، نقد ساختارگرا است که از بطن زبانشناسی جدید (سوسوری) و فرمالیسم سر برآورد؛ فرمالیست های روس با توجّه دقیقی که به فرم و شکل اثر ادبی نشان دادند، راه را برای ساختارگرایی باز کردند و سرانجام این شیوه، در مکتب پراگ به وسیله منتقدانی همچون یاکوبسن (Jakobson)، لوى استروس (Strauss) و ولادمير يراپ (Propp) به اوج شكوفايي خود رسید، و در سالهای ۱۹۵۰ تا ۱۹۲۰ ساختارگرایی وارد فرانسه شد . در واقع (Todorov) «ساختگرایی فرانسوی، بخصوص آرای تودوروف گریماس (A.J.Greimas)°، بارت(Barth) اولیه و دیگران از دهه ۱۹۶۰ به بعد و البته تحت تأثير صورتگرايان روس، بخصوص ولاديمير پراپ و اثر معروف او ریختشناسی قصههای پریان و همچنین زبانشناسی سوسوری تا مدتها بر محافل فکر جهان مسلط بود.» (سجودي، ۱۳۸۷، ص ۱۱۳) «در كنه ايده ساختار گرايي، ايده نظام جای دارد: وجودی کامل و خود تنظیم گر Self-regulating که با دگرگون کردن ویژگی هایش در عین حفظ ساختار نظام مند خود، با شرایط جدید سازگار می شود .» (اسکولز، ۱۳۸۳، ص ۲۷)

متون ساختارگرا همچون پارولهایی هستند که همه از یک نظام معین پیروی می کنند. «ساختار گرایان با توجّه به تمایزی که فردینان دوسوسور بین زبان و گفتار قائل شده است، می گویند هر چند مطالعهٔ گفتار که در سبک شناسی مطرح است مهم است امّا اصل مطالعهٔ قوانین و ساختار زبان است که در ذهن است». (شمیسا، ۱۳۷۸، ص۱۷۹) آلژیرداس ژولین گریماس که یکی از مهمترین نظریه پردازان معناشناسی ساختارگرا است، نظریهٔ روایت شناسی خود را بر پایهٔ کار پراپ در مورد ریخت شناسی حکایت پریان، قرار داد ولی سی و یک نقش کارکردی پراپ را به شش نقش کاهش داد و آن را به صورت تقابل های دوتایی «فاعل، مفعول/فرستنده، گیرنده/یاری دهنده، بازدارنده» ارائه کرد و الگوی کنش(Actant) نامید، این شش عامل به صورت زیر نیز ارائه می شوند:

فرستنده فاعل یاریدهنده گیرنده مفعول بازدارنده

البته باید توجه داشت که عوامل مذکور در مقام نقش عمل می کنند و کاری به محتوا ندارند، در نتیجه ممکن است یک شخصیت در حوزهٔ دو عامل مختلف عمل کند، یا دو شخصیت در یک عامل ظاهر شوند.

گریماس در این خصوص معتقد است «محتوای کنشهای ما دگرگون شدنی است، کنشگرها نیز تفاوت میکنند، امّا آنچه تغییر نمیکند، ساختار نهایی است؛ همانطور که کاربردهای زبانی در «گفتار» کاربرندگان زبان، یعنی کنشگرهای متفاوت، سرانجام اصل وجود یک «زبان» نهایی و تجریدی را ثابت می کند .» (احمدی، ۱۳۸۸، ص۳۳۳) «گریماس بیشک از نوشتههای پراپ بیشترین سود را برد. امّا رویکرد او به این آثار خالی از انتقاد هم نبود. او درحالی که همچون پراپ در پی دستور زبان روایت بود، داستان را همچون ساختاری معناشناسانه در نظر گرفت و پیچیدگی های درهم شدن کارکردها را برشمرد.» (احمدی، ۱۳۸۷، ص ۳۳۶)

شایان ذکر است که: «اندیشههای سوسور و یاکوبسن دربارهٔ نقش دلالت گرایانهٔ بنیادی تقابلهای دوشقی در شکل دادن به افکار ژولین گریماس اهم ی بسیار دا شته است. در این نظریه هر زنجیرهٔ روایت با به کارگیری دو عامل نقشی که باید با هم متقابل یا معکوس باشند، به منش ادراکی انسان عینیت می بخشد، و همین رابطه تقابل یا تضلا سبب خلق کنش های بنیادی گسست و پیوست، از قبیل هجر و وصل، قهر و آشتی و مانند اینها می شود». (سجودی،۱۳۷۷، ص۱)

« نشانه شناسی گریماس مصرانه با این اعتقاد همراه است که ساختار مقلاً م بر معناست: فرآیند خلق معنا نخست به صورت تولید گفته ها و ترکیب آنها درسخن صورت نمی گیرد؛ این فرآیند در مسیر خود، به وسیلهٔ ساختارهای روایی بارور می شود و همین ساختارها ه ستند که سخن معناداری را که در گفته ها بیان شده است ، تولید می کنند. » (مکاریک، ۱۳۸۵، ص ۱۷۸۸)

گریماس در هر متنی معتقد به وجود یک ژرفساخت و یک روساخت است؛ در ژرفساخت مفاهیمی انتزاعی و ساختارهایی معنایی وجود دارند که معنا را به صورت عینی و ملموس در روساخت متن تولید می کنند، از اینرو روشن کردن چگونگی تولید و دریافت معنا در معنی شناسی اهمی ویژه ای دارد. برای بررسی ژرف ساخت، بحث مربع معناشناسي را به کار مي گيرد که مفاهيم انتزاعي و کاێي داستان در آن قابل بررسي هستند، به بیان دیگر، وی برای نمایاندن تضادها و نقیضه هایی که در متن حضور دارند از مربع معناشناسی استفاده می کند، او در این مربع «نقیضه ها را در برابر متصّادها قرار میدهد و این دو واحد معنایی به وسیلهٔ اضلاع مربع به هم مربوط مي شوند » (اخوت، ۱۳۷۱، ص ٦٥) و به اين ترتيب سير شكل گيري معنا نشان داده مي شود. و براي بررسی روساخت متن، نحو روایت را مورد بررسی قرار می دهد که در حوز هٔ معناشناسی روایتی قرار می گیرد، در این سطح: «مقوله های انتزاعی که در ژرف ساخت در مربع معناشناسی نمود پیدا کردهاند، از سیر زایشی، به شکل تنش های ناب در روساخت ظاهر میشوند که گریهاس، آنها را نقشهای عاملی یا کنشگر می (بابک معین، ۱۳۸۲، ص ۱۸۱) در حقیقت هر متنی دارای یک سیر زایشی است که در آن از ژرفساخت به سوی روساخت سیر می کند و وظیفه منتقد (نشانه معناشناس) این است که در ساختار متن، چگونگی شکل گیری معنا و سیر زایشی داستان را نشان دهد . «در پائ نظریه گریماس، همچون هر نظری جد ی دیگری که به مسئله معناشناسی يرداخته باشد، تقابلي ميان «درونبود» و «نمود» وجود دارد.» (كالر، ١٣٨٨، ص١٥٥) كه همان ژرفساخت و روساخت است.

#### ييشينه بحث

در زمیرهٔ بررسی متون از طریق الگوی کنش گریماس تا کنون پژوه شهایی صورت گرفته است، حمیدرضا شعیری در کتاب «مبانی نشانه شناسی نوین (۱۳۸۱) » به برسی یک داستان عامیانه از این منظر پر داخته است؛ همچنین محمدهادی محمدی و علی عباسی نیز در کتاب «صمد ساختار یک اسطوره (۱۳۸۱) »، به بررسی ساختار قصههای صمد بهرنگی از این منظر پر داخته اند . فاطمه کاسی نیز داستان پادشاه سیاهپوش را از منظر بارت و گریماس(۱۳۸۷) بررسی کرده است.

# تاريخ بيهقى

تاريخ بيهقى تأليف ابوالفضل بيهقى يكي از مشهورترين آثار تاريخي ايران (مخصوصاً دورهٔ غزنوی) و یکی از شاهکارهای ادب فارسی است که نویسندهٔ آن تاریخ و داسلن را در هم آمیخته و چنان ساختار روایی منسجمی به اثر خویش بخشیده است که امروزه با معیارهای مباحث جدید ادبی-روایی بخوبی قابل تحلیل و بررسی است. نگارندگان در اینجا سه نمونه از وقایع آن را – بوبکر حصیری، افشین و بودلف و داستان خیشخانه- مورد بررسی قرار دادهانه. بیهقی این رویدادها را به گونه ای روایت کرده است که اگر امروز آن را بر اساس معیارهای مختلف نقد ادبی و از جمله الگوی گریماس نقد و تحلیل کنیم، به این نتیجه می رسیم که روایتهای مذکور از ویژگیهای یک متن ادبی و داستانی موفّق برخوردارند، اگرچه اساس آنها بر نقل وقایع تاریخی استوار است و هدف آنها گزارش یک معنای از پیش تعیین شده است، روند روایت های این کتاب به گونهای سامان یافته که در آن استحکام ساختاری بر معنا پیشی گرفته است، این امر ناشی از هنر بیهقی در شیو هٔ تاریخ نگاری و تلفیق آن با اصول داستان پردازی است، زیرا وی در نقل وقایع تاریخی کوشیده است، با توصیف رفتار کنشگران متفاوت و پررنگ کردن تضایدها و تقابل ها، معنا را در یک ساختار منسجم، روح و تأثیر ببخشد و اثر خویش را ماندگار سازد 📉 . در این تحقیق، داستان بوبکر حصیری به طور کامل بر طبق الگوی گریماس بررسی می شود و دو داستان دیگر بطور خلاصه و بیشتر در قالب نمودار بررسی می شوند.

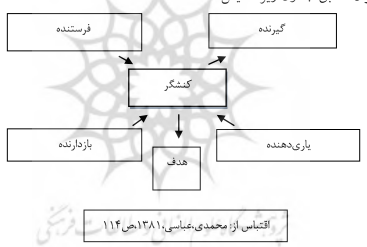
# واقعهٔ تاریخی بوبکر حصیری

حكايت از اين قرار است كه خواجه احمد حسن ميمندي در دور ه سلطان محمود وزير بود، امّا به زندان افتاد، در زمان سلطان مسعود دوباره به وزارت رسيد و به انتقام گرفتن از دشمنان سابقش از جمله بوبکر حصیری مشغول شد. یک روز بوبکر در حالی که مست بود، خطاب به یکی از چاکران خواجه به وی (خواجه) دشنام داد، خواجه از این فرصت استفاده کرد و از سلطان خواست تا بوبکر را تنبیه کند، سلطان نیز از آنجایی که تازه مقام وزارت را به خواجه واگذار کرده بود، بناچار برای نگاهداشت و احترام او، دست خواجه را باز گذاشت، ولی از طرف دیگر چون بوبکر از هواداران سلطان بود، و سلطان مایل نبود آزاری به او برسد، مخفیانه رئیس دیوان رسالت (بونصر مشکان ) را نزد خواجه فرستاد تا حتى المقدور از جانب خودش (و در صورت ضرورت از جانب سلطان) میانجی گری کند تا خواجه، بوبکر را ببخشد و سرانجام بعد از کش و قوسهای فراوان، با وساطت بونصر مساله تمام می شود و خواجه احمد - با اکراه -حصيري را عفو مي كند. حال به نقد و تحليل اين داستان مي پردازيم:

# الگوی کنش

الگوی کنشگران که مربوط به ژرف ساخت متن است، در این رویه که در حکم نحو روایت است، ارتباط کنشگران یا عامل های داستانی با هم مطرح می شود. چنالکه گفت ه شد الگوی کنش گریماس دارای شش عامل نقشی است : فاعل، مفعول، فرستنده، گیرنده، یاری دهنده، بازدارنده. در واقع گریماس « از ساختار فاعل- فعل- مفعول در جمله به یک الگوی کنش رسید و آن را به عنوان مبنای ساختارهای داستانی ارائه کرد .» (چندلر، ۱۳۸۷، ص ۱۵۰)

پراپ از نخستین منتقدانی است که به شناسایی نقش های روایی اقدام کرد. وی معتقد بود که در ساختار قصه های پریان روسی، هفت نقش روایی وجود دارد امّا اصرار داشت که این نقش ها نسبت به سی و یک نقش اصلی یا انواع واقعه که او آنها را محور اصلی یا سائق اصلی همهٔ قصه ها می دانست، تبعی هستند، امّا گریماس این طرح را پیشنهاد می کند که در آن وقایع نسبت به شخصیّت ها تبعی هستند (تولان، ۱۳۸۹، ص ۱۵۰) در واقع گریماس کار پراپ را کامل می کند، ولی سی و یک کاربرد پراپ را به شش نقش کاهش می دهد و آنها را در قالب سه تقابل دوتایی مطرح می کند. «فاعل» در حکم کنشگر اصلی است، «مفعول» موضوع و هدفی است که کنشگر به دنبال آن است، «گیرنده» کسی است که از کنش کنشگر سود می برد و «فرستنده» کنشگر را به دنبال خواسته یا هدفی می فرستد، «بازدارنده» کسی است که از رسیدن کنشگر به شیء ارزشی جلوگیری می کند و «یاری دهنده» کسی است که کنشگر اصلی را در رسیدن به هدف یاری می دهد؛ بر این اساس، رابطهٔ کنشگر اصلی را با سایر کنشگران می توان مطابق جدول زیر نمایش داد:



جهت پیکانها نشان دهندهٔ رابطهٔ کنشگر اصلی با سایر کنشگران است.

باید گفت که این کنشگران تنها فرد یا شخص خاص نیستند، بلکه گاهی کهن است انگیزه، احساس و دیگر نیروهای درونی کنشگر اصلی (در مقام گیرنده، فرستنده، یاری دهنده دهنده و یا بازدارنده) ایفای نقش کنند. حتّی ممکن است که کنشگر نیروی یاری دهنده نداشته باشد که در داستان های مورد بررسی به چنین نمونه هایی اشاره می شود . در

واقع تقابل های دوگانهای که در این الگو مشاهده می شود، لزوماً به معنای حضور همهٔ عوامل نیست، در حقیقت این شش عامل شخصیّت های منفرد نیستند، بلکه ا صول انتزاعی هستند که قبل از شخصیّت یردازی ؟؟؟؟؟؟ وجود دارند، «کنشگرها در هر روایت بنابرکارکرد خود، یعنی بر اساس قانون شکل کار می کنند نه بر پایه قانون محتوا؛ از اینرو گریماس اصطلاح «آکتانت» را ساخت و به کار برد و از واژهٔ آشنایی آکتور استفاده نکرد. زیرا می خواست اهمّیّت کارکرد یا نقش ویژهٔ کنشگر را مشخص كند. در يك داستان، دو شخصيت متفاوت مي توانند نقش ويژه يكساني نسبت به کنشگر دیگر داشته باشند و در مواردی یک شخصیّت، نقش های متفاوتی را بر عهده مي گير د»(احمدي، ١٣٨٧، ص ٣٣٣)

در بررسی روساخت متن، به بررسی فرایند روایت پرداخته می شود که خود شامل چهار مرحله است: مرحاهٔ عقد قرارداد، مرحاهٔ توانشی، مرحاهٔ کنشی و مرحاهٔ ارزیابی. در مرحلهٔ «عقد قرارداد» فرستنده، فاعل را به سوی یک عامل ارزشی که همان مفعول است سوق می دهد، در مرحله «توانشی» فاعل باید از توانایی لازم برای رسیدن به مفعول برخوددار باشد و در همین مرحله است که نقش افعال مؤثر خواستن، بایستن، توانستن و دانستن مطرح می شود، یعنی کنشگر فاعلی باید خواستار انجام عمل باشد و به طور اجبار این کار را انجام دهد و توانایی و روش انجام آن را نیز بداند، بعد از اینکه به این عوامل دست یافت وارد مرحله «کنشی» می شود و پس از انجام عمل، عامل فرستنده دوباره ظاهر می شود و به «ارزیابی» عمل کنشگر می یردازد و مطابق آن به او پاداش یا جزا می دهد. «با تأمل در طرحوارهٔ فرایند روایی گریماس متوجّه می شویم که در اکثر داستانها روند حاکم بر حرکت متن به گونهای است که همه چیز از یک نقصان آغاز می شود و سیس با عقد قرارداد یا پیمان، وارد مرحاهٔ کنش می گردد. در پایان این مرحله نيز فعالي ارزيابي شناختي آغاز مي گردد. يعني عماكلت انجام گرفته توسط خود قهر مان داستان و یا بدعت گذار حرکت و کنش ارزیابی می شود .» (شعیری، ۱۳۸۵، ص ٦٦) برای بررسی داستان بوبکر حصیری با توجه به الگوی کنش، ابتدا باید شخصیتهای آن را بشناسیم و نشان دهیم که هریک در قالب کدام «عامل» عمل می کنند؛ در این داستان با تعدادی شخصیت اصلی و فرعی روبورو هستیم. شخصیتهای اصلی همان گردانندگان اصلی در هر کنش داستان هستند و شخصیتهای فرعی که معمولا در نقش کنشگران یاری دهنده و بازدارنده ظاهر می شوند، حول محور شخصیت اصلی عمل می کنند.

#### خواجه احمد حسن

همان طور که پیش از این نیز اشاره شد خواجه احمد حسن که در زمان وقوع داستان وزیر سلطان مسعود است، در زمان سلطنت سلطان محمود (سلطان سابق ) نیز وزارت داشته، ولی مورد خشم سلطان قرار گرفته، بعد از مرگ وی، سلطان مسعود، دوباره او را به وزارت برگزیده است از اینرو خواجه احمد حسن قصد دارد به نوعی دشمنان سابق را -که در زندانی شدن او نقش داشته اند، یا بعد از زندانی شدن وی، نسبت به او یا اموال یا بازماندگانش رفتار ناپسند داشته اند - گوشمالی دهدو به قول بیهقی « این خواجه در کار آمد، بلیغ انتقام خواهد کشید». (بیهقی، ۱۳۸۵، ص۲۱۳) به همین دلیل، دشنام گویی بوبکر حصیری را بهانه می کند، زیرا به قول بیهقی «خواجه این را سخت خواهان بود که بهانه می جست بر حصیری تا وی را بمالد » (همان، ص ۲۱۰) اما در عین حال زیرک و دانا است و عواقب کارها را پیش چشم دارد و مترصد است تا در فرصت های مناسب که کسی نتواند بر او ایراد بگیرد، مقاصد خویش را عملی سازد. بنیادی ترین رابطه از دید الگوی گریماس «آن م یلی است که بین فاعل و هدف

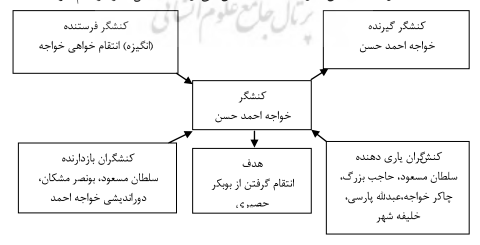
بنیادی ترین رابطه از دید الکوی کریماس «آن میلی است که بین فاعل و هدف حکمفرماست » (برتنس، ۱۳۸٤، ص ۸۵) و در این داستان، میلی است که خواجه احمدحسن (فاعل) در گرفتن انتقام از بوبکر حصیری (هدف) دارد.



فرستندهٔ وی در این زمینه انگیزهٔ انتقام جویی و ابراز برتری و قدرت نسبت به بوبکر حصیری است، گیرندهٔ این کنش نیز خود خواجه است که با مجازات کردن حصیری، خشمش فروكش مي كند. در حقيقت خواجه با خود قرارداد مي بندد كه با گرفتن انتقام از حصیری حس انتقام خواهی خود را سیراب کند و از آنجا که مایل به انجام این کار است و خود را ملزم به آن می داند، افعال خواستن و بایستن در این کنش نقش دارند و همین طور به عنوان وزیر دربار توانایی انجام این کار را دارد (توانستن) و از آنجایی که فردی زیرک و داناست، بخوبی می داند که از چه راهی اجازهٔ انتقام خواهی را از سلطان بگیرد (دانستن) و با مجهز بودن به این عوامل، توانش انجام این کنش را پیدا می کند و این کار را به انجام می رساند (مرحاهٔ کنشی) و حسّ انتقام خواهی وی نیز به ارزیابی این کار می پردازد و راضی می شود (مرحلهٔ ارزیابی).

سلطان مسعود، با فرستادن حاجب بزرگ برای زندانی کردن حصیری و پسرش جزو یاری دهندگان خواجه احمد است، ضمن اینکه حاجب بزرگ و بوعبدالله یارسی و خلیفهٔ شهر نیز در مجازات حصیری و پسرش به خواجه کمک می کنند و همین طور چاکر خواجه نیز با آوردن خبر اسائه ادب حصیری، در زمرهٔیاری دهندگان وی قرار مي گير د.

در مقابل، بونصر مشكان، خواجه را از اين عمل باز مي دارد و چون فرستادهٔ سلطان است، سلطان در گروه بازدارندگان خواجه نیز قرار می گیرد . البت عقل و درایت و دوراندیشی خواجه هم وی را از این کار بازمی دارد.بنابر این، الگوی کنشگران مورد اشاره را با توجّه به كنش خواجه احمد حسن مي توان به شكل زير ترسيم كرد:



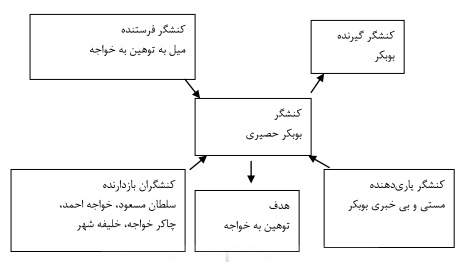
همان طور که ملاحظه می شود، نه تنها ه ر شش نقش الگوی گریماس در این داستان، وجود و حضور دارد که حتی تعدد کنشگران یاری دهنده و بازدارنده نیز بر پویایی و تحرک داستان می افزاید. نکته در خور توجّه این است که در این الگو خواجه احمد حسن در چهار عامل نقشی حضور دارد (فرستنده، گیرنده، کنشگر و بازدارنده) و این نکته بیانگر این مطلب است که خواجه احمد حسن به عنوان وزیر دربار و عاملی قدرتمند در گفتمان سیاسی، دارای قدرت و نفوذ بسیاری است که وی را در پیشبرد این هدف یاری می دهد.

# بوبكر حصيرى

آنچه در این داستان از شخصیّت بوبکر حصیری می بینیم، نمودی از فقیه و ندیم کم خردی است که در حال مستی، خطاب به یکی از بندگان خواجه احمد حسن، خواجه را دشنام می گوید و بنا به گزارش بیهقی «خطایی بر دست وی رفت در مستی.» (بیهقی، ۱۳۸۵، ص ۲۰۹) نیروهای یاری دهنده و باز دارنده وی، برعکس آن چیزی است که در الگوی کنش خواجه احمد دیدیم و فقط پسر وی، ابوالقاسم - که مست نیست و مرد خردمندی است - به گروه یاری دهندگان او اضافه می شود «بانگ بر غلامان زد که هوشیار بود و سوی عاقبت کار نیکو نگاه کردی و سخت خردمند بود سوی عاقبت کار نیکو نگاه کردی و سخت خردمند بود سوی می شود (۲۱۰)

هدف بوبکر در این کنش خوار کردن خواجه از طریق دشنام دادن به اوست، وی اگرچه حالت عادی ندارد، به هرحال این کنش از او سر زده است . چاکر خواجه به دلیل سخن چینی ای که می کند، جزو بازدارندگان بوبکر است.

بوبکر حصیری در این داستان دارای دو کنش و به دنبال دست یابی به دو هدف است، هدف اول همان خوار داشتن خواجه است که الگوی آن به صورت زیر است:

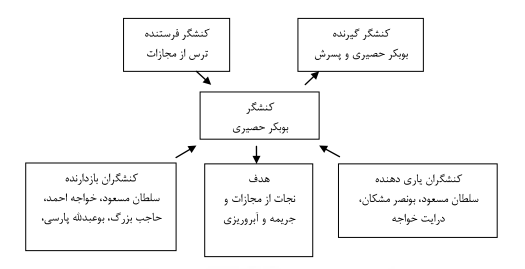


بوبکر حصیری، به سبب مستی و بی خبری مایل به دشنام دادن به خواجه است و همین حالت مستی موجب می شود که وی بخواهد و بتواند این کار را انجام دهد؛ زیرا در حالت هوشیاری وی نه توانایی این کنش را دارد (توانستن) و نه راهی برای انجام دادن آن می شراصد (دانستن). در حقیقت میل به توهین به خواجه، میلی است که در هوشیاری نیز وجود دارد؛ امّا فقدان توانایی و ندانستن راهی برای انجام آن مانع از بروز این کنش می شود، حالت مستی این فقدان را برطرف می کند و امکان عمل فراهم مىشود.

پس از آنکه بوبکر حصیری بر اثر این خطا، برای مجازات در اختیار خواجه قرار می گیرد، هدف دوم وی دست یابی به بخشش خواجه و رفع مجازات از خود و پسرش است:



با توجّه به آنچه گفته شد، الگوی کنشگران بوبکر حصیری بعد از دستگیری به شکل زیر است:



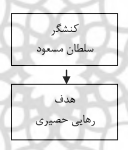
در مرحلهٔ دوم بوبکر، با خود قرارداد می بندد که از مجازات خواجه نجات یابد و خواستار انجام این کنش است (خواستن) و برای جلوگیری از آبروریزی خود و پسرش این کنش برایش لازم است (بایستن) امّا به تنهایی توانایی انجام این کنش را ندارد و فقط با کمک سلطان و بونصر مشکان است که میتواند به هدف برسد (توانستن و دانستن) ضمن اینکه درایت و دوراندیشی خواجه احمد نیز در اجرای خواست سلطان، وی را در رسیدن به این هدف یاری می دهد و همانطور که در سیر داستان می بینیم این توانش باعث تحقق کنش مورد نظر می شود و بوبکر به خواسته خود می رسد.

# سلطان مسعود تروشكاه علوم التاتي ومطالعات فريجي

سلطان مسعود، در این داستان، در دو عامل ظاهر می شود، از یک سو نمی تواند با خواست خواجهٔ بزرگ که به تازگی به وزارت منصوب کرده، مخالفت کند و به قول بیهقی «امیر به هیچ حال جانب وی را که دی خلعت وزارت داده، امروز به حصیری ندهد». (بیهقی، ۱۳۸۵، ص ۲۱۰) و در رتیجه با خواست خواجه موافقت می کند و با فرستادن حاجب بزرگ برای مجازات حصیری، مطابق میل خواجه عمل می کند . و از سوی دیگر چون حصیری از یاران و هواداران اوست و معتقد است که «در هوای من

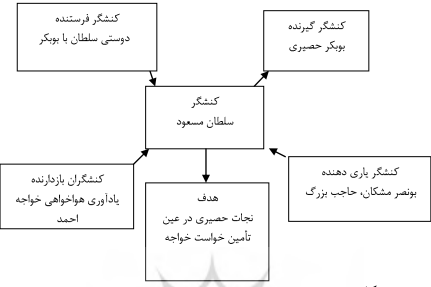
بسیار خواری دیده است»، (همان، ص ۲۱۶) مایل به مجارات وی و یسرش نیست و می گوید «چون ایشان دو تن دربایستی، زود زود بودست نیایند». (همان، ص ۲۱۸) در حقیقت، سلطان مسعود، در باطن قصد رعایت خواست و حال هر دو طرف را دارد و می خواهد هر دو را، که از زیردستان و مورد علاقه وی هستند، نگاه دارد، ازاینرو برای رسیدن به این هدف، پس از موافقت با مجازات بوبکر حصیری، بونصر مشکان را برای شفاعت از جانب خود (یا در صورت ضرورت، از جانب سلطان ) نزد خواجه احمد مى فرستد و خواجه احمد نيز كه با زيركي خود فهميده بونصر از جانب سلطان آمده است، «دانست که این حدیث از جایی می گویم » (همان، ص ۲۱٦) به شفاعت بونصر و در واقع به امر سلطان گردن می نهد و حصیری و پسرش را می بخشد.

سلطان در پی دستیابی به هدف «صلح» بین دو طرف و رهایی حصیری است.



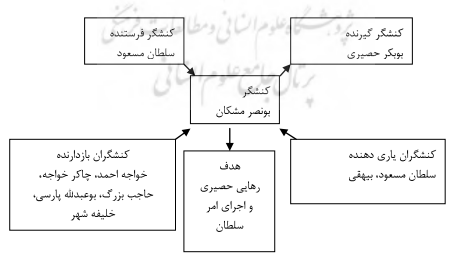
بونصر مشکان در رهایی حصیری به سلطان مسعود کمک می کند و حاجب بزرگ نیز در دلجویی سلطان از خواجه، وی را یاری می دهد. از آنجا که خواجه احمد حسن، وزیر سلطان است و در گذشته و حال از هواداران سلطان مسعود بوده است، یادآوری خاطراتی که وی با خواجه داشته است، به نوعی می تواند جزو نیروهای بازدارندهٔ سلطان در این کنش باشد.

انجام این کار را دارد و سلطان از آنجا که قدرت مطلق روایت است، توان می خواهد و می تواند این کار را انجام دهد؛ در حقیقت، در این کنش سلطان مجهز به همه افعال (خواستن، بایستن، توانستن و دانستن) است.



## بونصرمشكان

بونصر مشکان از طرف سلطان مسعود به نزد خواجه احمد حسن فرستاده می شود تا با زیرکی و کاردانی خود، برای بوبکر حصیری شفاعت و اختلافات بین آنها را حل کند؛ ولی شفاعت وی وقتی به ثمر می رسد که از کمک عامل سلطان به عنوان عامل ضمنی نیز استفاده می کند؛ ضمن اینکه – علاوه بر آن – در مراوده با سلطان و دادن گزارش به وی، از بیهقی نیز به عنوان پیک (عامل یاری دهنده) استفاده می کند. نیروهای بازدارندهٔ وی در این کنش خواجه احمد و زیردستان او هستند.

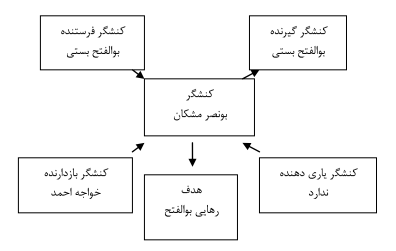


در فرایند روایی این کنش، فرستنده سلطان مسعود است که با بونصر مشکان قرارداد می بندد تا برای رهایی حصیری اقدام کند، بونصر از آنجا که از طرف سلطان فرستاده شده است خود را ملزم به انجام این عمل می داند (بایستن) و خواستار انجام آن است (خواستن) از آنجا که وی از طرف سلطان فرستاده شده است، توانایی و قدرت انجام این کار را دارد (توانستن) و از آنجا که فردی کاردان و زیرک است، راه نرم کردن خواجه را میداند (دانستن) و چون از مرحلهٔ توانشی می گذرد، وارد مرحله کنشی می شود و این کار را بخوبی انجام می دهد و در مرحله ارزیابی موجب خشنودی سلطان می شود «بونصر را بگوی آنچه در باب حصیری کرده ای سخت صواب است .» (بيهقي،١٣٨٥، ص ٢١٧)

یکی دیگر از کسانی که از تیغ انتقام خواجه در امان نمانده بود، بوالفتح بستی است . وی نیز به دلیل ژاژخایی (یاوه گویی) در دوران معزولی و زندانی بودن خواجه احمد، در زمرهٔ کسانی بود که پس از به صدارت رسیدن مجدد او، بازداشت شده بود و در اصطبل خواجه احمد به ستورباني گمارده شده بود تا تنبیه شود. این داستان نیز که خود داستان دیگری است، در این مرحله به حوزه این داستان وارد می شود و با آن فصل مشتركي پيدا مي كند. بوالفتح نيز وقتي بونصر را در راه مسير منزل خواجه احمد مي بيند، می خواهد که در نزد خواجه، شفیع او شود و بونصر هم از او شفاعت می کند و می گوید: «در راه، بوالفتح بستی را دیدم، خلقانی پوشیده و مشککی در گردن، و راه بر من بگرفت: قریب بیست روز است که در ستورگاه آب می کشم، شفاعتی بکنی ....» (بیهقی،۱۳۸۵، ص ۲۱۵)



و سرانجام بوالفتح بستى نيز به شفاعت بونصر، از سوى خواجه احمد بخشيده مي شو د.



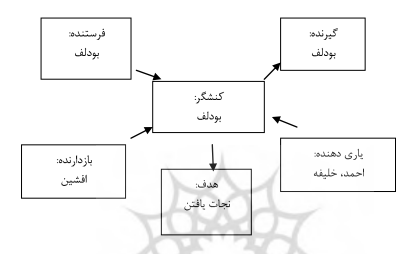
بوالفتح با بونصر قرار شفاعت می گذارد (عقد قرارداد) و بونصر نیز مجهز به افعال توانشی است و از این رو در مرحله کنشی مو فق به انجام کنش می شود و موجبات رهایی بوالفتح را فراهم می کند.

# حكايت افشين و بودلف:

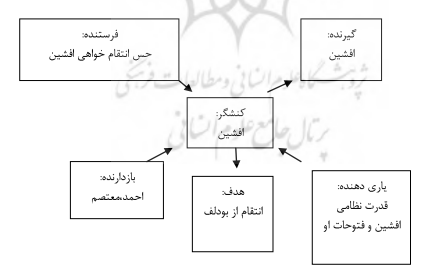
بیهقی، در دنبالهٔ داستان بوبکر حصیری به ذکر حکایت افشین و بودلف می پردازد که از لحاظ ساختاری به داستان بوبکر حصیری شباهت دارد : «حکایتی خوانده ام در اخبار خلفا که بروزگار معتصم بوده است و لختی بدین ماند » (بیهقی، ۱۳۸۵، ۲۲۰). ابولحسن افشین که از سرداران بزرگ معتصم است با بودلف که از هواداران معتصم است دشمنی دارد و به دنبال بهانه ای می گردد تا خون او را بریزد، بعد از سرکوبی قیام بابک خرمدین از خلیفه می خواهد تا بودلف را به وی سپارد، معتصم نیز می پذیرد امّا بعد پشیمان می شود و احمد بن ابی د ؤاد را برای شفاعت نزد افشین می فرستد و سرانجام احمد موفق به نجات بودلف می شود. در این داستان، معتصم مانند سلطان مسعود، احمد بن ابی داود مانند بونصر مشکان، افشین مانند خواجه احمد و بودلف

مانند بوبکر حصیری عمل می کنند که کنش این کنشگران مطابق جداول زیر قابل ارائه است:

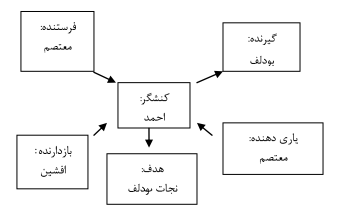
# بودلف:



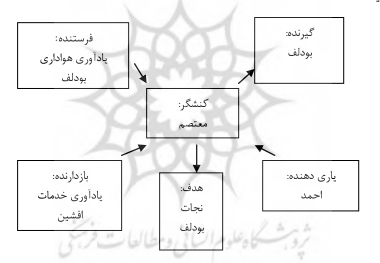
# افشين:



#### احمد:



#### خليفه:



# داستان خیشخانه:

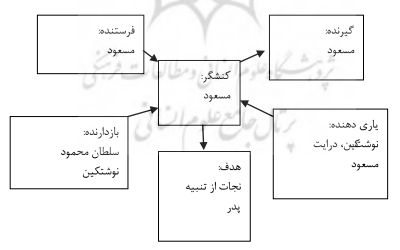
این داستان در مورد روزگار جوانی سلطان مسعود است که مطابق معمول جوانان دور از چشم پدر، به عیش و نوش می پرداخت و به قول بیهقی «جوانان را شرط است که چنین و مانند این بکنند.» (بیهقی، ۱۳۸۵، ص۱۷۳) سلطان محمود نیز در مقام پدر، پیوسته مراقب اعمال و رفتار فرزند خود بود و جاسوسانی را پنهانی در اطراف او

گماشته بود تا کارهای او را گزارش کنند و مسعود نیز متقابلاً بر یدر جاسوسانی گمارده بود. جاسوسان سلطان محمود برای او از ساختن خیشخانه خبر می برند، وی نیز پیکی را روانه هرات می کند تا صحّت موضوع را بررسی کند. نوشتگین، خادم ، در این داستان کارکردی دوگانه دارد، هم در جایگاه یاریدهنده سلطان محمود است و هم در جایگاه بازدارندهٔ وی، یعنی جاسوس هر دو است . وی از این ماجرا مسعود را آگاه می کند و مسعود نیز تا پیش از رسیدن پیک، به علاج واقعه می پردازد بنابراین از جانب پدر تنبیه نمی شود.

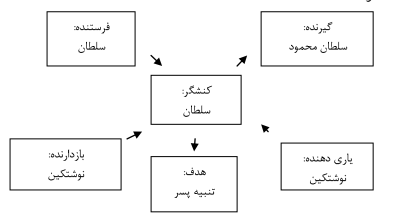
داستان خیشخانه نیز بر مبنای الگوی گریماس قابل تطبیق است، سلطان محمود به قصد تنبیه مسعود پیکی را روانهٔ هرات میکند؛ امّا مسعود با درایت و کیاست خود مى تواند از اين واقعه سالم بيرون برود، زيرا وى نزديكترين خادم پدرش يعنى نوشتكين را با خود همراه می کند تا گزارش کارهای پدرش را به او بدهد.

الگوی کنش این داستان بر مبنای زیر است:

#### مسعود:

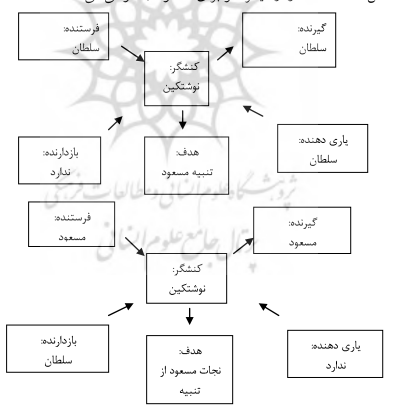


# سلطان محمود:



# نوشگتين:

همانگون که ذکر شد این کنشگر دارای دو کارکرد مخالف است، از یک سو خادم خاص سلطان است و از دیگر سو برای مسعود جاسوسی میکند:

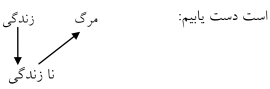


# بررسی متون از طریق مربع معناشناسی:

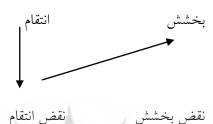
همانگونه که گفته شره، گریماس در بحث ژرفساخت متن، مربع معناشناسی را مطرح می کند که جایگاه مفاهیم انتزاعی و بنیادی روایت است، وی نیز مانند همهٔ متفکرین ساختارگرا درک تقابل های دوگانهٔ موجود در متن را مقدمه فهم ساختار بنیادی دلالت (معنا) می داند، همان طور که منش و طبیعت انسان بر اساس تقابل های دوگانه ای چون سیاه، سفید- روز، شب- خوب، بد و... دنیا را معنادار می کند، در ساختار یک اثر ادبی نیز باید به دنبال تقابل های دو گانهای بود که معنا را می سازند و برای این کار از آنچه خود مربع معناشناسی می نامد، استفاده می کند. «مربع نشانه شناسیک با بهر گیری از عدم توازن میان دو شکل مختلف مخالف دوتایی، مفاهیم ایستای دوتایی را به حرکت در می آورد.» (هارلند، ۱۳۸۵، ص ۳٦٦) در این مربع هر مفهوم با متقابل و نقیض خود در هر یک از اضلاع مربع قرار می گیرد، مثلاً مقابل زندگی مرگ و نقیض آن نازندگی



پس، آنچه در وهلهٔ اول مهم است، وجود دو مفهوم متضاد است (مرگ خزندگی ) که دو ضلع مربع را تشکیل می دهند و با منفی کردن هر یک از این متضادها، نقیض آنها به دست می آید. در واقع مربع معناشناسی، چکیده و خلاصهٔ سیر روایی داستان است و به همین جهت حرکتی پویا دارد، هر داستانی همیشه با یک تغییر معنا همراه است از اینرو در ابتدا باید مفهومی نقض شود تا بتواند به مفهوم متض ّاد خود برسد؛ یعنی در حرکت از زندگی به سوی مرگ، ابتدا باید زندگی را نقض کنیم تا به مقابل آن که مرگ



در بررسی داستان بوبکر حصیری نیز ما با چنین حرکت پویایی مواجه هستیم، سیر داستان از انتقام به سوی بخشش است، خواجه احمد حسن در ابتدا قصد گرفتن انتقام از بوبکر حصیری را دارد، امّا با شفاعت بونصر مشکان و نفوذ سلطان مسعود، این احساس به بخشش تبدیل می شود. این حرکت در مربع نشانه ای به شکل زیر نمایان می شود:



همان طور که ملاحظه می شود ابتدا انتقام نقض می شود و بعد بخشش صورت می گیرد.

در داستان افشین و بودلف نیز همین افاق می افتد. افشین که قصد کشتن بودلف را دارد، با دخالت و شفاعت احمد بن ابی داود و ترس از خلیفه این کنش را انجام نمی دهد و به اجبار از ریختن خون بودلف می گذرد.

سیر روایی داستان خیشخانه به سوی مجازات مسعود پیش می رود امّا با کیاست خود مسعود که حتی جاسوسان پدر را نیز، مطیع خود کرده بود، از مجازات نجات می یابد؛ بنابراین داستان از تنبیه به سوی بخشش حرکت می کند.

رتال جامع علوم الثاني

# نتیجه گیری

بررسی سه داستان مذکور نشان می دهد که این داستانها در سیر روایی خود از وضعیتی آغازین به وضعیتی ثانوی می رسند و در این بین، تغییر و تحولاتی در داستان ایجاد می شود که عمدتاً توسط کنشگران انجام می شود. بنابراین کارکرد کنشی یکی از

مهمترین کارکردهای موجود در این دو داستان است. در حقیقت آنچه باعث تحرک و یویایی داستان شده است وجود همین عوامل کنشی است که در ساختاری منسجم باعث شكل گيري معنا گشته است.

در بررسی این سه داستان دریافتیم که چگونه عوامل کنشی با توجّه به موقعی تی که در ساختار داستان دارند، مي توانند به هدف خود دست يابند، عامل خواجه احمد حسن با توجّه به جایگاهی که در گفتمان سیاسی دارد می تواند به خواسته خود برسد و همین طور عامل سلطان که در جایگاه بالاتری از وی قرار دارد، قادر است که تمام عوامل کنشی دیگر را تحت الشعاع خواسته خود قرار دهد، از اینرو این عوامل کنشی با توجّه به جایگاهی که در ساختار داستان می یابند عمل می کنند و معنا را ب ه وجود می آورند. همچنین بررسی این داستانها بر مبنای مربع معناشناسی نشان می دهد که معنای داستان، حاصل تقابل ه او تضایدهای معنایی موجود در متن است؛ بنابراین بررسی داستان بوبکر حصیری بر اساس الگوی کنش گریماس ، بیانگر آن است که تاریخ بيهقى، اگرچه از متون تاريخي كلاسيك فارسى است امّا با توجّه به مباحث جديد علم روايت، همچون يک متن داستاني قابل تحليل است، يس يک اثر ادي نيز هست.

از اینرو آنچه تارخ بیهقی را از حدّ یک اثر تاریخی فراتر می برد و در زمرهٔآثار ادبی قرار می دهد؛ ساختار روایی این اثر است که حالتی داستان گونه به آن می بخشد و خشکی تاریخ را با طراوت روایت در هم می آمیزد. پس بی سبب نیست که پس از گذشت قرنها و سالهای متمادی، این کتاب همچنان بر تارک ادبیات منثور فارسی

# بررسی ساختار روایی سه داستان از تاریخ بیهقی... ۲۸۹

می درخشد و حتی خوانندگان کم حوصله امروز را نیز به خود جذب می کند . در پایان الگوی کنش سه داستان مورد بررسی در قالب نمودار ارائه می شود:

| بازدارنده         | یاریدهنده          | فرستنده      | گيرنده      | هدف             | كنشگر       |
|-------------------|--------------------|--------------|-------------|-----------------|-------------|
|                   |                    |              |             |                 |             |
| يادآوري هواخواهي  | بونصر مشكان        | يادآوري      | بوبكر       | نجات بوبكر      | سلطان مسعود |
| خواجه             | حاجب بزرگ          | هواخواهي     |             |                 |             |
| ياداوري فتوحات    | احمد بن ابي داود   | بوبكر        | بودلف       | نجات بودلف      | معتصم       |
| افشين             |                    | دوستى بودلف  |             |                 | ·           |
| خواجه احمد        | ندارد              | سلطان        | بوبكر       | رهایی بوبکر     | بونصرمشكان  |
| افشين             | ندارد              | معتصم        | بودلف       | رهایی بودلف     | احمد        |
| سلطان، مسعود      | ندارد، سلطان       | مسعود، سلطان | مسعود،      | نجات، مجازات    | نوشگتين     |
|                   |                    | -OO          | سلطان       | مسعود           |             |
|                   | H                  |              | 47          |                 |             |
| سلطان، بونصر      | سلطان، حاجب،       | خواجه احمد   | خواجه احمد  | انتقام از حصیری | خواجه احمد  |
| دوراندیشی خواجه   | چاکر               | ML.J         | CO          |                 |             |
|                   | عبدالله، خليفه شهر | DAG          | 77          |                 |             |
| معتصم، احمد،      | معتصم، زيردستان    | افشين        | افشين       | انتقام از بودلف | افشين       |
| ترس از خلیفه      | افشين              | ~            | 1           | تنبيه مسعود     |             |
| نوشگتين           | نوشگتين            | سلطان محمود  | سلطان محمود |                 | سلطان محمود |
| خواجه احمد، سلطان | سلطان، بونصر       | بوبكر        | بوبكر       | نجات يافتن      | بوبكر       |
| افشين، معتصم      | معتصم، احمد        | بودلف        | بودلف       | نجات يافتن      | بودلف       |
| سلطان محمود       | نوشگتين            | مسعود        | مسعود       | نجات يافتن      | مسعود       |
|                   |                    | 11/2.602     | 1-11        |                 |             |

# منابع و مآخذ

# الف) كتابها

۱- احمدی، بابک، (۱۳۸۸)، ساختار و تأویل متن، چاپ دهم، تهران، نشر مرکز. ۲- \_\_\_\_\_\_\_ (۱۳۸۷)، حقیقت و زیبایی، چاپ پانزدهم، تهران، نشر مرکز.

- ٣- اخوت، احمد، (١٣٧١)، دستو زبان داستان، اصفهان، فردا.
- ٤- مكاريك، ايرناريما، (١٣٨٥)، دانشنامه نظريههاي ادبي معاصر ، مهران مهاجر، محمد نبوی، چاپ دوم. تهران، آگه.
- ٥- اسكولز، رابرت، (١٣٨٣)، درآمدي بر ساختارگرايي در ادبيات ، ترجمهٔ فرزانه طاهري، چاپ دوم، تهران، آگه.
- ٦- برتنس، هانس، (١٣٨٤)، مبانى نظريه ادى، محمدرضا ابوالقاسمى ، تهران ، نشر
- ۷- بیهقی، ابوالفضل، (۱۳۸۵)، تاریخ بیهقی، به کوشش خلیل خطیب رهبر ، تهران ، مهتاب.
  - ۸- چندلر، دانیل، (۱۳۸۷)، مبانی نشانه شناسی؛ مهدی پارسا، تهران، سوره مهر.
  - ۹- سجودی، فرزان، (۱۳۷۷)، گریماس و معنی شناسی ساختگرا، دنیای تغذیه.
    - ۱۰ -----، (۱۳۸۷)، نشانه شناسی کاربردی، تهران، نشر علم.
      - ١١- شميسا، سيروس، (١٣٧٨)، نقد ادبي، تهران، انتشارات فردوس.
  - ۱۲- شعیری، حمیدرضا، (۱۳۸۱)، مبانی معناشناسی نوین، تهران، انتشارات سمت.
- ۱۳ -----، (۱۳۸۵)، تجزیه و تحلیل نشانه- معناشناختی گفتمان ، تهران، انتشارات سمت.
- ۱۵- دینه سن، آنه ماری، (۱۳۸۰)، درآمدی بر نشانه شناسی، ترجمهٔ مظفر قهرمان ، آبادان، پرسش.
- ۱۵ کالر، جاناتان،(۱۳۸۸)، بوطیقای ساختارگرا ، ترجمهٔ کورش صفوی ، تهران ، مینوی خرد.
- ۱۹- گردیزی، محمود، (۱۳۹۳)، تاریخ گردیزی، به کوشش عبدالحی حبیبی، تهران، نشر دنیای کتاب.
- ۱۷ محمدی، محمد هادی، علی عباسی ، (۱۳۸۱)، صمد ، ساختار یک اسطوره ، تهران، چيستا.

۱۸ - هارلند، ریچارد، (۱۳۸۵)، درآمدی تاریخی بر نظریه ادبی از افلاطون تا بارت ، ترجمهٔ علی معصومی، شاپور جورکش، چاپ دوم، تهران، چشمه.

## ب) مقالات

۱- لبک معین، مرتضی، (۱۳۸۲)، «رابطه نشانه شناسی معناشناسی و ادبیات کودک »، کتاب ماه کودک و نوجوان، صص ۱۷۹–۱۸۷

۲- کاسی، فاطمه، (۱۳۸۷)، «تحلیل ساختاری داستان پادشاه سیاهپوش از منظر
بارت و گریماس»، ادب پژوهی، صص ۱۸۳-۲۰۰.

