

# The Rule of the Effect of the Audience's Understanding Levels on the Expression of the Wise Speaker and Its Functions<sup>\*</sup>

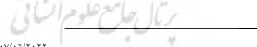
Mohammad Ali Mahdavi Rad '

Mohammad Sadiq Hosseinzadeh <sup>\*</sup>

#### Abstract

In order to express and explain his/her intentions, a wise speaker should not ignore the intellectual levels of his/her audience in his/her speeches and writings. Before starting the speech, he/she should measure the intellectual capacity of the audience, then open his/her mouth to speak. Because based on the rational rule of the effect of the audience's understanding levels on the expression of the wise speaker, his/her speeches and writings are influenced by the intellectual level of the audience and it is up to him/her to consider the intellectual capacity of the audience when speaking with others. Thus, the mentioned rational rule has established an active relationship with Quranic and hadith statements and plays an active relationship in the Quranic texts and the statements of the Infallible Figures. Therefore, a wise speaker does not speak in religious texts without paying attention to this rule. The discussed rule performs different functions in the explanation of religion, examples of which are as follows: 1. In some cases, the wise speaker is forced not to speak and remain silent due to the observance of the rule; <sup>Y</sup>. The discussed rule plays a role in the way of expressing occult knowledge by the wise speaker;  $\tilde{}$ . With the assistance of the aforementioned rule, it is possible to resolve the unstable conflict of hadiths;  $\xi$ . The rule of the effect of the audience's understanding levels on the wise speaker's expression also has a function in the formation of homologous (mutashabih).

Keywords: Wise Speaker, Audience's Levels of Understanding, Rule of Speech.



\*. Date of receiving:  $\forall A / \cdot \circ / \forall \cdot \forall N$ , Date of approval:  $\cdot \forall / \cdot \forall / \forall \cdot \forall \forall$ .

1. Professor of Science and Quran Department, University of Tehran, Qom Campus, Qom, Iran: (mahdavirad@ut.ac.ir).

Y. Qom seminary student and Tehran University PhD student (corresponding author): (al.masir@ymail.com).



جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث

مقاله علمی ــ پژوهشی

# قاعدهٔ تأثیر سطوح فهم مخاطبان بر بیان متکلّم حکیم و کارکردهای آن\*

محمدعلى مهدوىراد و محمدصادق حسينزاده

چکیدہ

متکلم حکیم برای بیان و تبیین مقاصد خود، نباید در گفتارها و نوشتارها، سطوح فکری مخاطبان خویش را نادیده بگیرد. وی پیش از شروع سخن، بایستی ظرفیّت فکری مخاطبان را بسنجد، سپس لب به سخن بگشاید. زیرا بر اساس قاعده عقلائی تأثیر سطوح فهم مخاطبان بر بیان متکلّم حکیم، گفتارها و نوشتارهای وی از سطح فکری مخاطبان اثر پذیرفته و بر اوست که در سخن گفتن با دیگران، ظرفیت فکری مخاطبان را لحاظ نماید. بدین ترتیب، قاعده عقلائی مذکور با بیانات قرآنی و حدیثی رابطه فعال برقرار کرده و در نصوص قرآنی و بیانات معصومان رابطه ای کنش گرانه ایف میکند. از این رو متکلم حکیم در نصوص دینی بدون توجه به این قاعده سخنی نمی گوید. قاعده مورد بحث، کارکردهای متفاوتی در تبیین دین ایفا میکند که نمونه های بدین شرح است: ۱. متکلم حکیم در مواردی به دلیل متفاوتی در تبیین دین ایفا میکند که نمونه های بدین شرح است: ۱. متکلم حکیم در مواردی به دلیل متکلم حکیم نقش ایفا میکند که نمونه های بدین شرح است: ۱. متکلم حکیم در مواردی به وسط متفاوتی در تبیین دین ایفا میکند که نمونه های بدین شرح است: ۱. متکلم حکیم در مواردی به توسط متکلم حکیم نقش ایفا میکند؟ ۳. به کمک قاعده یادشده می توان، تعارض غیر مستقر احادیث را برطرف نمود؛ ۲. قاعده تأثیر سطوح فهم مخاطبان بر بیان متکلم حکیم در شد کاری مناز المان ا

واژگان كليدى: متكلّم حكيم، سطوح فهم مخاطبان، قاعدهٔ سخن.

\*. تاریخ دریافت: ۰۷/۰۳/۰۷ و تاریخ تأیید: ۱٤۰۱/۰۳/۱۷.

- ۱. استاد گروه علوم و قرآن دانشگاه تهران، پردیس قم، قم، ایران: (mahdavirad@ut.ac.ir)
- ۲. طلبه حوزه علمیه قم و دانشجوی دکتری دانشگاه تهران (نویسنده مسئول): (al.masir@ymail.com)



پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال نهم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱٤۰۱، ص: ۲۱-۵۰ قاعدهٔ تأثیر سطوح فهم مخاطبان بر بیان متکلّم حکیم و کارکردهای آن محمدعلی مهدویراد و محمدصادق حسینزاده جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع أموزش عالى قرآن و حيث

#### مقدمه

تلاش برای مرادیابی نصوص مقدّس، یکی از وظایف اندیشمندان اسلامی است. فرایند مرادیابی به سهگانه متکلم شناسی، مخاطب شناسی و سخن شناسی گره خورده و این سه، اضلاع مثلث مرادیابی را تشکیل می دهند. بدون توجه به سه ضلع پیش گفته و بررسی آنها نمی توان از یافتن مراد متکلم، سخن گفت. به عنوان نمونه چنانچه در مرحله متکلم شناسی به پر سش هایی از قبیل اینکه آیا سخنور در نصوص اسلامی، حکیم است یا گزافه گو؟ معصوم است یا خطاکار؟ پاسخ نگوییم، نمی توانیم برداشت صحیحی از مقصود او ارائه دهیم. همچنین است، چنانچه بدون توجه به ضلع سخن شناسی و بدون بررسی سازوکار نقل و انتقال مفاهیم با استفاده از واژه ها و جملات به بیان مراد از نصوص اسلامی بپردازیم. ضلع مخاطب شناسی همچون دو ضلع دیگر در برداشت صحیح از نصوص نقشی اساسی داشته و بدون آن نمی توان به برداشتی درست از متن راه یافت.

پژوهش پیش رو، بررسی و واکاوی بخشی از مخاطب شناسی که مرتبط به سطح فکری مخاطب بوده را به عهده گرفته است. در این پژوهش در صدد بیان این نکته ایم که مخاطبان و سطح فکری آنان در نحوه ایجاد سخن، نقش منفعلانه ندارند بلکه مخاطبان، به دلیل تفاوت های فکریشان، کنشگرانی هستند که در نحوه انتخاب سخن توسط متکلم تأثیر می گذارند.

در این راستا، رابطه مخاطب شناسی و نحوه انتخاب سخن توسط متکلم را مورد بررسی قرار داده و بیان می داریم، کیستی مخاطب، عالم یا جاهل بودن او، اندازه فهم و درکش در انتقال دانسته ها و خواسته های متکلّم و در انتخاب واژه ها و جملات و چینش آنها توسط متکلّم اثر میگذارد. بدین ترتیب، متکلم حکیم، هرچه را حق بداند و همان گونه که آن چیز را درک میکند، برای هر مخاطبی بیان نمی کند بلکه گاهی برخی از دانسته ها و خواسته هایش را طرح نمی کند و گاه دیگر آنچه را می داند را صریح و بی پرده اعلام می نماید.

این که متکلم حکیم، هرچه را حق بداند و همان گونه که آن چیز را درک میکند، برای هر مخاطبی بیان نمیکند؛ قاعده ای است بروندینی و تأثیرگذار در تفسیر مراد متکلم در نصوص دینی. از این رو مفسّر نصوص مقدّس، بایستی پیش از تفسیر آن نصوص، موضعش را نسبت به این قاعده مشخص بسازد. گفتنی است، این قاعده، بازتابها، کارکردها و آسیبهای گوناگون و متفاوتی دارد که هرکدام از اینها را میتوان به طور جداگانه بررسی کرد و مورد تأمل قرار داد. نگارنده نیز به طور مفصل در رساله دکترای خود، به تبیین و توضیح این موارد پرداخته است ولی به دلیل آنکه در این مقاله فقط به دنبال بیان پاره ای از کارکردهای این قاعده در تفسیر دین می باشد، دربارهٔ بازتابهای متفاوت یا آسیبهایی که



Mohammad Ali Mahdavi Rad and Mohammad Sadiq Hosseinzadeh

قاعده یادشده می تواند در تفسیر قرآن و حدیث ایف می کند، سخن نمی گوییم. بلکه پس از اثبات مختصرِ قاعده، بهطور اجمال، رابطه قاعده با قرآن و حدیث را بیان می کنیم سپس بهبیان پارهای از کارکردهای قاعده خواهیم پرداخت.

به طور کلی، پژوهشی مستقل که به صورت کتاب یا مقاله از مقوله اثرگذاری ظرفیّت فهمی مخاطبان بر بیان متکلم حکیم سخن گفته باشد، وجود ندارد اما برخی از دین پژوهشان در گوشه وکنار افادات علمیشان، به طور گذار از این قاعده به عنوان پیش فرض در تفسیر نصوص یادکرده اند. البته بدون آنکه از دلیل درستی این قاعده و پیامدها و لوازم آن سخنی بگویند. نگارنده، به برخی از این موارد در اثنای مقاله اشاره می نماید علاوه بر اینکه به صورت مفصل و تشریحی، بسیاری از مواردی که اندیشمندان، به این قاعده تمسک نموده یا بدان اشاره کرده اند را در لابه لای رساله دکترای خود گزارش نموده است اما به دلیل ظرفیت محدود مقاله بدان اشاره می کند. در این میان، نمی توان بدون یادکرد از علامه طباطبایی از این قسمت عبور نمود؛ زیرا تا آنجا که نگارنده واکاویده، هیچ کس از اندیشمندان به به طور مفصل و فراگیر از درستی این قاعده اشاره ننموده و به لوازم آن پایبند نیست. با وجود یادکرد از علامه طباطبایی از این قسمت عبور نمود؛ زیرا تا آنجا که نگارنده واکاویده، هیچ کس از اندیشمندان می مانند ایشان به مفاد این قاعده اشاره نموده و به لوازم آن پایبند نیست. با وجود این، علامه نیز، نه به طور مفصل و فراگیر از درستی این قاعده اسخن گفته و نه از تمام لوازم و پیامدها آن پرده برداشته علاوه بر اینکه ایشان نیز، از کارکردهای متفاوت این قاعده سخنی نگفته اند.

## الف. اثبات قاعدة تأثير سطوح فهم مخاطبان بر بيان متكلم حكيم

قاعدهٔ تأثیر سطوح فکری مخاطبان بر بیان متکلم حکیم بهمعنای اثر پذیری بیان مـتکلم حکیم از سطح فکری مخاطبان است. این قاعده را می توان به کمک دو مقدمه بروندینی که در ادامه می آید، به اثبات رساند.

مقدمه اول: مخاطبانِ دین، سطوح ادراکی و فهمی متف وتی دارند: پل ارتب اطی انسان در علوم حصولی با خارج، ذهن اوست؛ پلی که واقعیت و خارج را برایش بازسازی میکند. این پل بهگونه ای نیست که لزوما و در تمام حالات برای فردفرد انسانها، یک فهم و یک معرفت مشترکی را به ارمغ ان آورد بلکه ممکن است؛ واقع در ذهن فردی به گونه ای متفاوت و مخالف با فرد دیگر بازسازی شود؛ هرچند یکی از آن دو بازسازی به نحو مانعة الجمع کاذب است. (دقت شود).

برای همراهی با مدعای فوق میتوان به اختلاف نگاهها و دیدگاهها رجوع کرد و دیـد کـه چگونـه گـاهی پارهای از انسانها هرچند میخواهند با گفتوگو،اندیشههای خود را به یکدیگر نزدیک کنند ولـی چـون یکـی از طرفین، چیزی را یافته و دیگری خلاف آن را مییابد، نمیتوانند به افق فکری یگانهای نائل آیند.'

۱. به همین دلیل، شهید محمدباقر صدر بر این باور است که همیشه نمی توان با مذاکره و مباحثه اختلافات میان اشخاص را حل نمود. (صدر، ۱٤۱۷: ۸/ ۳۳)



پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال نهم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱۶۰۱، ص: ۲۱-۵۰ قاعدهٔ تأثیر سطوح فهم مخاطبان بر بیان متکلّم حکیم و کارکردهای آن محمدعلی مهدویراد و محمدصادق حسینزاده



در راستای توضیح بیشتر می توان گفت: هر انسانی در ارتباطش با واقعیت خارجی، یک معلوم بالذات دارد و یک معلوم بالعرض، معلوم بالذات، صورت ذهنی بازگرفته از خارج است و معلوم بالعرض همان واقع خارجی است. انسان در فرایند علم واندیشه، معلوم بالذاتش را معلوم بالعرض اعتبار می کند. در این حال، هیچ انسانی نمی تواند دلیل قاطعی بیاورد برای آنکه در ذهن انسانهای دیگر نیز همین انطباق بخشی میان بالذات و بالعرض شکل می گیرد. بنابراین محصول ذهن مسائل لزوما و در تمام حالات، برای فردفرد انسانها یکسان نبوده و به همین دلیل وضوح و روشنی مسائل فکری میان انسانها متفاوت بوده و وضوح امری برای فردی از بشریت به معنای وضوح آن امر نزد دیگری نیست.

از این رهگذر، مخاطبان دین که انسانها هستند، لزوما در فهمها، برداشتها و حتی روحیات، شبیه یکدیگر نیستند. از برخی آیات قرآن، وجود تفاوتهای فهمی و برداشتی انسانها با یکدیگر فهمیده می شود. به عنوان نمونه، در سورهٔ رعد، آیه ۱۷ می فرماید: ﴿أَنْزَلَ مِنَ السّمَاءِ مَاءً فَسَالَتُ أَوْدِیةٌ بِقَدَرِهَا»، «خداوند از آسمان آبی نازل نمود و هر رودخانهای به قدر ظرفیت خود سیلان یافت». روشن است که آورنده قرآن در این آیه، به تفاوت فهمهای انسانی و اختلاف ظرفیت دلها اشاره نموده و برای توضیح این تفاوت و اختلاف به آب باران و قرارگرفتن آن در بستر نهرها و رودخانه های مختلف سپس

در همین زمینه و بنابر اصل تفاوت انسانها، علامه طباطبایی معتقد است، انسانها گرچه بر حسب صورت، انساناند و وحدت در صورت تا حدی موجب وحدت در افکار و اعمال می گردد؛ با این حال، اختلاف در مواد تشکیل دهنده، موجب آن است که احساسات و ادراکات و احوال بشری متفاوت شده و موجب اختلاف در اهداف و آرزوها گردد و چنین اختلافی نیز اختلاف در اعمال بشری را همراه خود دارد (همان: ۲۰/۱۱) روایات متعددی از پیامبر و امامان نیز داریم که بیان کننده این است که خداوند انسانها را مختلف و با ظرفیتها و فهمهای گوناگون آفریده است. در یکی از ایس روایات آمده است: «لو علم الناس کیف خلق الله تعالی هذا الخلق، لم یلم أحد أحدا» (کلینی، ۱۱۵۰: ۲۱/۱). در پارهای از روایات یادشده، با پذیرفتن اصل تفاوتها در مراتب درک و فهم میان انسانها به مؤمنان سفارش می شود: در رفتارهای خود با دیگر انسانها چنین ویژگی را لحاظ نمایند (همان: ۲۰/۱۲).

مقدمه دوم: تفاوت مخاطبان در فهمها، مستلزم تفاوت بیان متکلم حکیم است. برای مفاهمه ابزاری کارآمدتر و بهتر از زبان و ادبیات، وجود ندارد. دربارهٔ منشأ پیدایش زبان این دیدگاه احتمالی وجود دارد که انسانها برای بقای خود احتیاج به میزان وسیعتری از همکاری با یکدیگر پیدا کردند و

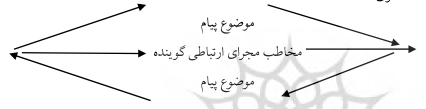
 $\left\{ \begin{array}{c} \\ \\ \\ \end{array} \right\}$ 

Mohammad Ali Mahdavi Rad and Mohammad Sadiq Hosseinzadeh

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث

این همکاری، مستلزم نظام ارتباطی کارآمدی میباشد (ایچیسون، ۱۳۷۲: ۳٤) بنابراین، وظیفه اصلی زبان، عبارت است از بیان اطلاعات واقعی یا دادن دستورهای ضروری (همان).

نقش ها و کارکردهای زبان، متنوع است که از میان آنها نقش ارتباطی آن، مهم و پررنگ می نماید و شاید بتوان گفت، نظام زبانی بر اجرای همین نقش ارتباطی استوار بوده و بر مبنای آن پدید آمده است. به اعتقاد یاکوبسن<sup>۱</sup>-زبانشناس مشهور روس تبار – وقتی گوینده پیامی را برای مخاطب می فرستد، پیام برای آنکه مؤثر واقع شود، نیازمند موضوعی است که برای گوینده، قابل بیان و برای مخاطب قابل فهم باشد و نیازمند رمزی است که تمام یا بخشی از آن بین گوینده و مخاطب (بهعبارتی دیگر بین رمز گذار و رمزگشا) مشترک باشد و سرانجام، نیازمند تماس و ارتباط روان شناختی بین گوینده و مخاطب است که هردوی آنها را قادر به ورود و ادامه ارتباط می سازد. وی فرایند ارتباط کلامی را در ایس نمودار تبیین کرده است (صفوی، ۱۳۸۳: ۳۱)



یکی از کارکردهای بنیادین زبان، خاصیت آشکارکنندگی آن است. انسان از طریق زبان، معانی درونی که اراده کرده است را آشکار میکند. بنابراین، چنانچه متکلمی که در صدد القای مفاهیمی به دیگری برمیآید از زبانی استفاده کند که فراتر از فهم مخاطبان است، نهتنها به هدف خود که آشکارکردن مطالب موردنظر خویش بوده، نمیرسد؛ مخاطبان را نیز سرگردان مینماید. اگر آن متکلم، افزون بر یاددهی، دنبال تربیت و ساختن افراد و جامعه باشد، وظیفهاش در انتخاب و گزینش عبارات، دوچندان و سختتر خواهد شد زیرا امر تربیت، اقتضای مراعات دقت بیشتری در نحوه بیان دارد.

از ایـن رو، سـخنور حکیم در نصـوص اسـلامی (قـرآن و حـدیث) چـون هـم یاددهنـده است و هـم تربیتکننده، بایستی سطوح فهمی ادراکی مخاطبان خـود راکـه هـم شـاگردانش محسـوب میشـوند و هـم تربیتشدگانش مراعات نماید. علامه طباطبـایی، در همـین راسـتا معتقـد اسـت بـا دقـت در گفتوگوهـای پیامبران در قرآن می توان فهمید که آنها در گفتوگوهایشان با انسانها، همواره خود را از مردم میدانسـتند و بـا هر طبقهای از طبقات آنان بهقدر واندازه فهمشان، سخن می گفتند (طباطبایی، ۱۳۹۳: ۲۹۹۶).

1. Jakobson



پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال نهم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱٤۰۱، ص: ۲۱–۵۰ قاعدهٔ تأثیر سطوح فهم مخاطبان بر بیان متکلّم حکیم و کارکردهای آن محمدعلی مهدویراد و محمدصادق حسینزاده



همچنین بنابر روایتی پیامبر اکرم وظیف پیامبران در گفتوگوهای پیامبرانهشان را، ملاحظهاندازه فهمهای مخاطبانِ خود، دانسته و میفرماید: «إنّا معاشر الأنبیاء، امرنا أن نکلّم الناس علی قدر عقولهم». (کلینی، ۱٤۱۵: ۲۳/۱) یعنی ما پیامبران مأمور شدهایم که همواره بهاندازه و بهتناسب عقول مردم با آنان سخن بگوییم.

## ب. رابطه قاعده با قرآن

انسانها، در همه جوامع بشری، اگر در مقام تفهیم مقاصد خود باشند؛ از مفاهمه کلامی که بهصورت عرفی و بر اساس ارتکازات اجتماعی شکل گرفته، بهره می برند. شیوهٔ خداوند و معصومان نیز در رساندن پیامها و خواسته هایشان، همان شیوهٔ انسانها در محاوره ها و تخاطب ها است. از این رو عالمانِ علم اصول در مسئله حجیت ظواهر، بر این باورند که چنانچه راه دیگری غیر از مفاهمه کلامی وجود داشت که عاقلان نپیموده اند اما شایستهٔ پیمایش بوده، صاحب دین بایستی از آن راه خبر می داد و چون از آن خبر نداده، در نتیجه خدا و معصومان از راهی متعارف و بشری بهره برده و بنایشان در رساندن پیامها، همان بنای عاقلانه مفاهمه گفتاری ـ نوشتاری است (نائینی، ۱۳۷۲: ۱۳۵۳). بنابراین راه دیگری برای رساندن مقاصد خداوند و معصومان از معصومان به مخاطبان وجود ندارد، از این رو مکلفان چون از آن نیاز این در این مقاصد خداوند و معصومان به مخاطبان وجود ندارد، از این رو مکلفان راه دیگری برای رساندن مقاصد خداوند و معصومان به مخاطبان وجود ندارد، از این رو مکلفان

با این همه، هرچند چنانچه اشاره شد قرآن و حدیث در شیوه بیان مقاصدشان مشترک بوده و اختلافی ندارند ولی قرآن کریم که کلام الله بوده در مقام استفاده از مفاهمه کلامی با گفتار معصومان تفاوت هایی دارد. تفاوتی که قرآن با گفتار معصومان دارد، برخاسته از ویژگی های آن است. ویژگی هایی مانند اعجاز و انتساب مستقیم آن به خداوند. یکی از ویژگی های دیگر قرآن، مخاطب آن است که مفسران، در کیستی آن اختلاف نموده اند؛ عده ای از همگانی بودن مخاطبان قرآن سخن می گویند و معتقدند مخاطبان قرآن، شامل همه طیف های فکری است؛ گروه دیگر از دین اندیشان، از خاص بودن خطاب قرآنی سخن گفته و مخاطبان احادیث امامان اختلاف نموده و در نظر آنان، گاهی، مخاطبان از اندیشمندان دربارهٔ کیستی مخاطبان احادیث امامان اختلاف نموده و در نظر آنان، گاهی، مخاطبان

در اینجا گفتهام احادیثِ امامان نه معصومان زیرا برخی از عالمان مانند محدّث استرآبادی دربارهٔ مخاطبان احادیث نبوی نیز همان نظری را دارند که درباره قرآن دارند (ر.ک: الفواند المدنیة: ص۱۷۹).



Mohammad Ali Mahdavi Rad and Mohammad Sadiq Hosseinzadeh

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث

از این رو، اگر دیدگاه اندیشمند انی که معتقدند، مخاطب قرآن، پیامبر یا معصومان می باشند، درست باشد – اگرچه، این دیدگاه، مورد قبول بسیاری از اندیشمند ان دیگر نیست – در این صورت، برای گوینده، در راستای مفاهمه خود با مخاطبانش، گشایش پدید می آید زیرا از آن رو که با ذهن های معصومان مفاهمه می نماید، می تواند هر آنچه را که با واژه ها قابل بیان بوده، آشکارا و بدون پرده پوشی بیان کند، بدون آنکه نیازی به زبان استعاری یا مانند آن داشته باشد. بلکه بر این اساس می توان، ادعا نمود که کمکگرفتن از زبان استعاری برای کسی که ظرفیت فکری بالایی دارد، امری لغو و بیهوده است؛ چراکه استعاره، راه انتقال معارف را دور می نماید. از این رو شاید بتوان اساس وجود مجاز و استعاره در قرآن را با پیش فرض و بیان بالا نفی نمود. افزون بر این، اگر به امکانِ چند معنایی در واژه ها قائل باشیم، در این صورت گوینده، می تواند لفظ یا الفاظی را به خدمت معانی چندی در آورد؛ زیرا توانایی فهمی مخاطب به اندازه ای است که بتواند به همه معانی و مقاصد گنجانده شده در یک لفظ آگاه شود.

چنانچه، برخلاف دیدگاه بالا ادعا شود، <sup>۱</sup> مخاطب اصلی قرآن<sup>۲</sup> کسانی هستند که روی سخن قرآن با آنان بوده و یا دست کم در عصر قرآن بودهاند و از این رو فقط مفه ومی که آنان استظهار می کنند، معتبر است. بنابراین برای کسانی که در عصر پسانزول قرآن زیست می کنند، ظهوری دارای اعتبار است که در عصر نزول قابل فهم باشد نه آن چیزی که در عصر غیر نزول فهمیده و استظهار می شود. به عبارت دیگر، در صورتی که ظهور کلام در زمان صدور با ظهور آن در زمان های بعدی و نسبت به نسل های بعدی اختلاف پیدا کند، در این صورت، هرچند قرآن، برای دیندارانِ دوره های پسین نیز نازل شده ولی مجرد ظهور واژه ها نزد آنان، معتبر نخواهد بود بلکه ظهور در زمان تخاطب، ملاک و معتبر است. بدین ترتیب و بنابر قاعده تأثیر سطوح فهم مخاطبان بر بیان متکلم حکیم، گویندهٔ حکیم بایستی فقط سطح فهمیِ مخاطبان عصر نزول را رعایت کند و توجه به بالاتربودن یا نبودنِ سطح فهمی مخاطبان دیگر لزومی ندارد.

در این باره و برای توضیح بیشتر میتوان به آیهٔ ۱۲۵، سورهٔ انعام ﴿فَمَنْ بِرِدِ اللَّهُ أَنْ یهْدِیهُ یشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ وَ مَنْ يرِدْ أَنْ يضِلَهُ يجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يصّعَدُ فِي السّمَاءِ ﴾ كـه از اراده الهـی دربـارهٔ هدایتنمودن و ضلالتبخشیدن بشریت سخن میگوید، اشاره نمود. بر اساس این آیه، خداوند، سینه

۲. تعبیر از اصلیبودن مخاطب، چنان که از عبارتهای بعدی روشن می شود، به این دلیل است که فهم چنین مخاطبی در اعتبار بخشی به ظهور، نقش ایفا می کند.



۱.بسیاری از اصولیان متأخر مانند میرزای نائینی و شیخ حسین حلی و شهید صدر به این ادعا گرایش دارند: (نائینی، ۱۳۶۸: ۹۳/۲؛ حلی، ۱۷۳۲: ۱۵۳۲؛ صدر، ۱۹۸۲: ۲۰٦).

پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال نهم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱٤۰۱، ص: ۳۱–۵۰ قاعدهٔ تأثیر سطوح فهم مخاطبان بر بیان متکلّم حکیم و کارکردهای آن محمدعلی مهدویزاد و محمدصادق حسینزاده



کسی را که قابل هدایت بوده، می گشاید و سینه گمراه را مانند کسی که به آسمان می رود، تنگ و بسته می نماید. در این آیه، برای اینکه فرایند بسته و تنگ شدنِ سینه، توضیح داده شود، این عمل به بالارفتن به سمت آسمان تشبیه می شود. از آن رو که صعود به آسمان برای مخاطبان عصر نزول و مفسّران غیر هم روزگار ما امری محال می نماید، آنان این تشبیه را به نحوی توجیه نموده اند؛ مثلا مدعی شده اند که خداوند چنین تشبیه به محال برای این آورده تا به مخاطبان بفهماند که ایمان آوردن افراد گمراه محال است چنان که صعود به آسمان محال است (قمی، ۱۳٦٦: ۲۳۲۴). ولی مفسّران معاصر با توجه به اینکه سطح فهمی آنان در ادراک مسائل علمی و تجربی بالاتر رفته، این تشبیه را نشانه اعجاز علمی قرآن دانسته و معتقدند قرآن در این آیه قابل استفاده نبودن هوای آسمان ها را بیان نموده و انسانهای گمراه را به کسانی تشبیه کرده که در چنین هوایی تنفّس می کنند و دچار تنگی نفس می شوند. بنابراین، مطوح فهمیِ مخاطبان بر بیان متکلم حکیم باور داریم، در این صورت از آیه یاد شده، نمی توان اعجاز علمی قرآن را استنباط نمود بلکه بایستی تشبیه در آیه را تشبیه به امر این انه ما حان رهای

از همین رو، می توان پارا فراتر نهاده و مدعی شد، مواردی که به معجزات علمی قرآن مشهور شده که با فهم عصری و امروزی قابل استظهار بوده ولی گذشتگان و همعصرانِ نزول بهدلیل سطح پایینِ فهمی در امور تجربی، چنین استظهاراتی را غیر قابل قبول می انگاشتند، نمی توان چنین مواردی را معجزات علمی قرآن به حساب آورد؛ زیرا بر اساس پیش فرض، ظهوری معتبر است که در زمان عصر نزول فهمیده شود در حالی که چنین معجزاتی در آن زمان قابل فهم نبوده است.

با این همه به نظر می رسد، وجه یادشده که نقش مخاطب اولیه را چنان پر رنگ نموده که اعتبار ظهور را منوط به دانسته ها و قدرت ادارکی وی می نماید، قابل قبول نمی باشد. زیرا امر هدایت، اختصاصی به هم عصرانِ نزول قرآن ندارد بلکه هرکسی که ندای قرآن کریم را بشنود، مخاطب قرآن خواهد بود (انعام: ۱۶) (خمینی، ۱۶۱۵: ۲۸۹/۲). خطابات قرآنی، گفتارهای فراگیر و مستمر است. از این رو قرآن، فقط با مؤمنان هم عصر نزول مفاهمه نمی نماید. بنابراین، بر هرکسی که ندای قرآن را می شنود، لازم است که با داشته ها واندوخته های فهمی و علمی خود، خطاب الهی را بفهمد و بدان عمل نماید. قرآن نیز بایستی رعایت نیازها و توانِ ادراکیِ همه مخاطبان خود را به درازای زمان و به پهنای زمین بکند. یکی از شواهد این مدعا، سیرهٔ مسلمانان در دوره های پسین نزول و در دوره حضور معصوم است و چنانچه در علم اصول ثابت شده، سیرهٔ متشرعه حجت خواهد بود (لجنة الفقه المعاصر، ۱۳۹۷: ۱۳۹۹). مسلمانان پسینی، هنگام قرائت قرآن و شنیدن خطاب هد بود (لجنة الفقه

{~~}

Mohammad Ali Mahdavi Rad and Mohammad Sadiq Hosseinzadeh

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث

> الذین آمنوا» و «یا أیها الناس» خود را مخاطب قرآن می دانستند. نه اینکه هنگام خواندن این آیات، احساس می کردند که مخاطبان اصلی و واقعی قرآن، پدران آنان بوده و آنان مخاطبان بالفعل نبوده و فقط در احکام بر خاسته از آن با پدران شریک اند. معصومان غیر هم عصر با نزول نیز چون از چنین سیره ای نهی نکرده اند، می توان مدعی شد، این سیره دارای اعتبار است. افزون بر آنکه شواهدی نیز در تأیید سیره یادشده در روایات منتسب به معصومان قابل مشاهده است. مثلا در روایتی صحیح السند، امام سجاد این بیان می دارند که سوره توحید و قسمتی از سورهٔ حدید برای بر آورده کردنِ نیازهای معارفیِ گروهی از انسان های آخرالزمان نازل شده است (کلینی، ۱۵اد: ۱۹۱۰). از این روایت، فهمیده می شود، امام سجاد این انسان های آخرالزمان زانیز مورد خطاب آیات قرآنی می دانستند که به همین خاطر، خداوند برای رفع نیازهای معارفیِ آنان این آیات را نازل فرموده است.

### ج. رابطه قاعده با بیانات معصومان

همانسان که در مطالب پیشین گفته شد، متکلّم حکیم، در بیان احادیث و قرآن، شیوهٔ خاصبی را ابداع ننموده و شیوه وی در این زمینه عقلایی است. ولی میتوان به تفاوت اساسی حدیث با قرآن اشاره نمود که مخاطبانِ گفتار معصومان گاهی همچون مخاطبان قرآن همگانی و به پهنای زمین و زمان هستند و گاهی نیز فقط هم عصران معصوم و کسانی که گفتار معصوم را حضورا می شنوند، شامل می شود.

مخاطب، به معنای کسی است که گوینده می خواهد به او دسترسی داشته باشد و با وی ارتباط برقرار کند. معصومان، هر چند خواهانِ آن هستند که همه انسانها را موردخطاب خویش قرار دهند ولی به دلیل تعلیم و تربیت صحیح، گاهی درست نیست معصومان، بیانات تبلیغی خویش را متوجه همه بشریت بکنند. بلکه شاید چنین کاری نیز ممکن نباشد زیرا در این موارد، متکلّم بایستی تنها و تنها به هدایت، تربیت و تعلیم کسی که در برابرش قرار می گیرد، فکر کند، از این رو این بزرگواران، هم عصرانشان را خصوصا کسانی که به محضر معصومان می شتابند، در اولویت تعلیمی و تربیتی قرار داده و با آنان ارتباط برقرار کرده و بیاناتشان را متوجه ایشان می کنند.

بدین ترتیب، مخاطبان احادیث بر خلاف مخاطبان قرآن، گاهی همگانی و به فراخی زمین و زمان نیستند. از این بابت، معصومان در بسیاری از موارد، فقط درصدد مفاهمه با انسانهای همعصر خود و کسانی که در محضر آنان وجود فیزیکی دارند، هستند. از این رو تنها مراعات ظرفیّت فکری آنان را میکنند. بدین جهت در این موارد معصومان از راهکارهای متفاوتِ بیشتری نسبت به قرآن، برای ایجاد گوناگونی بیان کمک می گیرند.

٤٠

پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال نهم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱٤۰۱، ص: ۲۱–۵۰ قاعدهٔ تأثیر سطوح فهم مخاطبان بر بیان متکلّم حکیم و کارکردهای آن محمدعلی مهدویزاد و محمدصادق حسینزاده



شایسته است به پاره ای از ویزگی هایی که گوناگونیِ فهمی و ادراکیِ مخاطبان حاضر در مجلس معصوم پدید می آورد، اشاره کنیم. یکی از این ویژگی ها، وجود فراز و فرود معارفی در روایات است. به دلیل اینکه افراد با سطح فکری متفاوت از معصومان پرسش نموده و از آنان استفسار می نمودند، از این رو معصومان بنا به رعایت قاعده تأثیر سطح فکری مخاطب، گفته ها و جواب های متفاوتی را در طبقه بندی نمود. در پی همین ویژگی، می توان ادعیه معمه احادیث را در یک درجه و در یک سطح معارفی، از درجه و رتبه بالا بر خوردار است. زیرا مخاطب مستقیم ادعیه، خداوند بوده و راویان نبوده اند (خمینی، ۱۳۹۲: ۱۳۹۲). ویژگی می توان ادعیه معصومان را از احادیثی دانست که از جهت معارفی، از درجه و رتبه بالا بر خوردار است. زیرا مخاطب مستقیم ادعیه، خداوند بوده و راویان نبوده اند (خمینی، ۱۳۹۲: ۱۳۹۲). ویژگی دوم را در وجود تقیه و کتمان برخی از حقائق در برابر مخاطبان با سطح فکری پایین می توان مشاهده نمود. این ویژگی را در بخش کارکردهای قاعده مورد مخاطبان با سطح فکری پایین می توان مشاهده نمود در احادیث نمایان می شود. در مواردی که مخاطب از سطح فکری پایین می توان مشاهده نمود و در احادیث نمایان می شود. در مواردی که مخاطب نیز تمام مراد متکلم را در می یابد. ویژگی چهارمی که مرتبط با احادیث می شود. کران می در می را احادیث توسیحی کمتری به می و را نقل مخاطب نیز تمام مراد متکلم را در می یابد. ویژگی چهارمی که مرتبط با احادیث می شود. کی می می در نقل مناطب نیز تمام مراد متکلم را در می یابد. ویژگی چهارمی که مرتبط با احادیث می شود، کیفیت نقل احادیث توسط راویان است. چنانچه راوی با سطح فکری بالا باشد، بهتر می تواند کلام معصوم را نقل نماید و اگر سطح فکری او پایین باشد، کمتر می توان احتمال داد که در نقل چنین فردی، فرایند گرارش

#### د. کارکردِ قاعده در نحوه تبیین و تفسیر دین

آثار و کارکرد قاعدهٔ تأثیر سطوح فهم مخاطبان بر بیان مـتکلم حکـیم می تـوان در مـوارد ذیـل جستجو کرد.

#### ۱. نگفتنهای متکلم حکیم و سکوتهای او

چنان که گذشت، گفتهٔ گوینده دانا، تأثیر پذیرفته از سطح فهمی مخاطب است. این تأثیر پذیری گاهی به صورت کمی نمایان می شود و گاهی به صورت کیفی. از این رو می توان برخی از آشار قرآنی و حدیثی مترتب بر این قاعده را در سکوت و کمیت واندازه گفته های گوینده پی جویی نمود و پاره ای از این آثار را در کیفیت و چگونگی بیانات قرآنی و حدیثی جست وجو نمود. بدین سان، اگر اثر پذیری پیش گفته، به صورت کمی جلوه گر شود، در این حالت، متکلم، تمام آنچه می داند را برای مخاطبش بیان نمی دارد بلکه میزان درک و تحمل مخاطب در ارائه حقایق توسط متکلم، اثر گذاشته و بدین ترتیب، نگفتن های گوینده در مواردی که مخاطبش از فهم کمی بر خوردار بوده، بیشتر می شود.

Mohammad Ali Mahdavi Rad and Mohammad Sadiq Hosseinzadeh

در احادیث اهل بیت ، نگفتن هایی که از فهم مخاطب ناشی بوده، فراوان بوده و این بزرگوران نیز در مواردی تصریح نمودهاند که گاهی برخی حقائق را به اعتبار کمفهمی مخاطب، نمی توانند بیان کنند. بنابر گزارش محمد بن حسن صفار، امام باقر ای ، بهنحو قاعدهٔ کلی، بیان می دارند که بهدلیل رعایت سطوح فکری مخاطبان، آنچه توسط امامان از آنان کتمان شده و مخفی مانده، بیش از آن چیزهایی است که بیان شده: «ماسترنا عنکم اکثر مما أظهرنا لکم» (صفار، ۲۰۱۶: ۱۷۶۱).

مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث

در همین راستا، امامان، اصحاب و یارانشان را به رعایت سطح فکری مخاطبان امر می نمودند و آنان را بر حذر می داشتند از اینکه احادیث وارده را برای هر مخاطبی نقل نمایند: «لایکون المؤمن مؤمنا حتی یکون فیه ثلاث خصال؛ سنة من ربة و سنة من نبیه و سنة من ولیّه فالسنة من ربّه کتمان سرّه. قال الله عزّوجلّ: عالم الغیب فلایظهر علی غیبه أحدا إلا من ارتضی من رسول...» (کلینی، ۱٤١٥: ٢٢/١٢). از همین رو از جابر بن یزید نقل شده که می گوید: امام باقر این هفتاد حدیث به من آموخت که هرگز به کسی نگفتم و هیچ گاه نخواهم گفت. «حدّثنی محمدبن علی سبعین حدیثا لم أحدّث بها أحدا قطّ و لاأحدث بها أحدا أبدا...» (کلینی، ١٤١٥: ١٥٧/٨).

#### ۲. کارکرد قاعده در بیان معارف غیبی

پیش از بیان اصل موضوع، دو مقدمه بیان می شود: الف) هر اجتماع کوچك یا بزرگی، برای شكل گیری و همچنین ادامه زیست جمعی خود، بایستی افرادش با یک دیگر تعامل و ارتباط داشته باشند. از این رو تفاهم اعضای جامعه و فهمیدن مقاصد و منویات هریک از آنها ضروری بوده و بدون این امر مهم، جامعهای شكل نمی گیرد. بدین ترتیب، بشر از همان ابتدای مراحل زندگی اجتماعی انسانی به سخن گفتن و وضع الفاظ دلالتكننده، احساس نیاز كرده و برای رفع نیازمندی های اجتماعی مادی خود و ایجاد ارتباط بین اعضای جامعه، به وضع لغات و استفاده از الفاظ را آورده است. بنابراین، تربان و سخن گفتن، حاصل زندگی اجتماعی بوده و در وضع لغات و استفاده از الفاظ را آورده است. بنابراین، تامین نیازهای مادی منظور بوده و برای اشیاء، اوضاع و احوال، لفظی ساخته شده که مادی و در تامین نیازهای مادی منظور بوده و برای اشیاء، اوضاع و احوال، لفظی ساخته شده که مادی و در نداشته، توانایی فهم مطالب مرتبط با آن حس را دارا نیست. از این رو اگر بخواهیم از چیزهایی که از راه همان حسِ نداشته درك شود، سخن بگوییم، به یك نوع تمثیل و تشبیه رو می آوریم. به همین جهت معان حسِ نداز بیا و عالی و لطیف را با بیانی لطیف ذکر کند جز آنکه جامهای از امور حسی بر آن بپوشاند (مطهری، ۱۳۸۰: ۱۳۸۰).



پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال نهم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱٤۰۱، ص: ۲۱-۵۰ قاعدهٔ تأثیر سطوح فهم مخاطبان بر بیان متکلّم حکیم و کارکردهای آن محمدعلی مهدویراد و محمدصادق حسینزاده



ب) به طور کلی اولین آگاهی هایی که برای انسان حاصل می شود، آگاهی های حسی اوست. اولین آگاهی هایی که یک کودک پس از تولد پیدا می کند، آگاهی به حالات درونی خود مانند گرسنگی و چشیدن غذاها و دیدن رنگ ها است. بنابراین، توجّه انسان به محسوسات – چه از نظر یك فرد در طول عمر خودش و چه از نظر جامعه بشری در طول تاریخش – پیش از تفكّر او در معقولات است. از این رو بیشتر انسان ها از کودکی تا بزرگسالی بر اساس طبیعت اولیه خود، مفاهیم کلی را از دریچه محسوسات درک و فهم می کنند و به همین دلیل، سطح فکری آنان به حدی است که بیشتر با حسشان هم کنشی می کنند تا عقلِ تجریدگرشان. از این رو برای آموزش دادن این افراد، بهترین راه، کم کگرفتن از تشبیه معقول به محسوس خواهد بود.

با توجه به دو مقدمه بالا، هنگامی که متکلم حکیم بخواهد: از غیبیاتی که ورای عالم مادّه و طبیعت بوده و فهم عادی مردم، به آنها نمی رسد، سخن بگوید، با دو مشکل روبه روست: یکی آنکه واژه ها و الفاظی که در دسترس او قرار داشته و برای مفاهمه وضع شدهاند، در سطح آن حقائق نبوده و برای انتقال آن مفاهیم مناسب نبوده چراکه آن الفاظ و واژه ها به منظور رفع نیازهای اجتماعی، وضع شدهاند و نه انتقال مفاهیمی بالاتر از مسائل اجتماعی و اعتباری. دومین مشکل اینکه غالب مخاطبان، توانایی فهم غیبیاتِ غیر محسوس را به صورت مجرّد ندارند.

از این رو برای سخن گفتن از عالم غیب و برای غلبه بر دو مشکل یاد شده، مـتکلم حکیم، ناچار است، مقصود خود را به کمک زبان استعاری و تمثیلی بیان کند. بدین ترتیب، باید اذعان نمود که نحوه بیانِ متکلم حکیم در امور غیبی، جنبه تمثیلی داشته و تعبیرهایش در بیان و توضیح امور غیبی، مثلهایی هستند که برای نزدیکساختن آن امور به فهم عادی بشری زده شدهاند.

گویا علامه طباطبایی نیز با انگاره بالا یعنی جنبه تمثیلی داشتن بیان متکلم حکیم در امور غیبی به طور مطلق، موافق بوده و آن را به عنوان یک اصل کلی می پذیرد. ایشان معتقد است: بیانات قرآن، مثل هایی است برای توضیح معارف الهی و خداوند متعال برای تبیین مقصود خویش، آن معارف را تا سطح معمولی افکار مردم تنزل می دهد و چاره ای هم جز این نیست؛ زیرا عموم مردم جز محسوسات را درك نمی کنند و از این رو معانی کلی را باید در قالب محسوسات و امور جسمانی به خورد آنان داد (طباطبایی، ۱۳۹۳: ۲۲/۴). بنابراین خداوند برای ارشاد و دعوت مردمان، با زبان خودشان سخن گفته و خطاب ها و بیان هایش را بر اساس عقل های اجتماعی آنان تنظیم ساخته و در عین حال، وی در قرآن تصریح کرده امور غیبی بالاتر از پندار و خیال آنها بوده ولی سطح فکری و فهمی آنان توانایی درک حقیقت آن امور را ندارد و به همین خاطر، با ادبیاتی تنزیلی (تمثیلی) سخن گفته شده تا آن حقائق غیر قابل فهم به افق فهم آنها نزدیک شود (طباطبایی، ۱۳۸۲: ۵۰–۴۹).

Mohammad Ali Mahdavi Rad and Mohammad Sadiq Hosseinzadeh



ملا عبدالرزاق لاهیجی نیز در این زمینه معتقد است، بیاناتی که در قرآن و احادیث آمده و با مبدأ خلقت و یا با امور غیبیه که پوشیده از انسانها بوده، مرتبط است، مثلهایی هستند برای واقعیات نفسالامری و نباید بر ظواهر آنها وقوف نمود و بر متبادر عرفی آنها جمود داشت (لاهیجی، ۱۴۲۶: ۶۲/۱-۶۲/۱).

با این همه، مواردی از معارف غیبی و غیرمحسوس وجود دارد که پارهای ازاندیشمندان، توجهی به فراتری آنها از فهم عادیِ مخاطبان نداشته و بر این اعتقادند که بایستی آن موارد را چنان بفهمیم که عموم مردم میفهمند. از این رو شایسته است در اینجا به یک مورد از این موارد بهعنوان نمونه اشاره کنیم تا بیشتر با کارکرد قاعده تأثیر فهمهای متفاوت مخاطبان بر بیان متکلم حکیم آشنا شویم.

#### حقيقت صراط در روز قيامت

در نصوص دینی اعم از قرآن و احادیث، صراط، اینگونه تصویر شده که همه انسانها در روز قیامت گردآمده و پس از مشاهده حوادث و صحنههای آن روز، هریک از آنان باید از پلی باریک و کمعرض و البته طولانی به نام صراط عبور کنند. صراط بر بالای جهنم تعبیه شده و انتهای آن به بهشت میرسد. عبور از این پلِ کمپهنا آسان نیست و از این رو هر انسانی، توانایی گذشتن از آن و رسیدن به بهشت را ندارد. اگر گناهکار بر صراط، پا بگذارد، این پل، نازک و نازکتر شده و او را به قعر جهنم میافکند؛ برخلاف مسلمان بی گناه که برای او صراط، معبری فراخ شده و او را به بهشت می رساند. بر روی این پل، گردنههای گوناگونی تعبیه شده است. عقبهٔ کؤود و مرصاد، دو تا از این گردنهها بوده که در قرآن به آن دو اشاره رفته است. برخی از افراد به جایی اینکه از صراط، بهره گرفته و از آن عبور کنند و به بهشت برسند، بر روی این پل در جایگاهی به نام اعراف توقف کرده و جهنمیان را نظاره کرده و با آنان گفتوگو میکنند در حالی که طمع ورود به بهشت دارند.

گروهی از عالمان بر این باورند، تصویری که از پل بین بهشت و جهنم ارائه شد، مطابق با حقیقت صراط بوده و در روز قیامت، صراط، وجودی مادی و جسمانی خواهد داشت. در نگاه این عالمان، مخاطب عمومی خصوصا مخاطبان اولیه از مجموعه نصوص مرتبط با صراط، مادیت و جسمانی بودن آن را برداشت می کنند. دلیلی نیز در میان نیست تا جسمانی بودن و مادی بودن صراط را تخطئه نماید. از این رو درست نیست، این نصوص را به معنایی جز آنچه عرف درک می کند، تفسیر نمود. در این باره علامه مجلسی می نویسد: «تأویل الظواهرالکثیرة بلاضرورة غیر جائز» (مجلسی، ۱۴۰۳: ۸/۱۷) شیخ جعفر کاشف الغطاء، یکی از عالمانی که دربارهٔ حقیقت صراط نظر داده، نیز معتقد است احتمال دیگری جز جسمانی بودن صراط باطل بوده و بایستی به ظاهر نصوص عمل نمود. «ولاتلزم معرفة أنّ

٤٤



الصراط جسم دقیق و ان کتنت الجسمیة أوفق بالاعتبار و ربما وجب القول بها عملا بظاهر الأخبار» (کاشف الغطاء، ۱٤۲۲: ۲۰/۱۹) بهدلیل جسمانی بودن صراط است که برخی از عالمان یادشده، به گزارش اشعری در مقالات الاسلامیین، در نصوصی که صراط را تیزتر از شمشیر دانسته و باریکتر از مو میداند، تشکیک نموده و معتقدند چنین پلی توانایی آن را ندارد که انسانها بر روی آن قدم گذاشته و راه بروند (اشعری، ۱٤۰۰: ۴۷۳).

در مقابل، کسانی مانند ملاصدرا و فیض کاشانی معتقدند، تصویر یادشده بر اساس تمثیل و استعاره شکل گرفته و نباید از شکل و ابعاد مادی صراط سخن گفت (شیرازی، ۱۹۸۱: ۲۶۲/۹؛ کاشانی، ۲۰۰۸: ۴۸). بر این اساس نصوصی که از باریکی صراط و تیزبودن آن سخن گفتهاند، امثالی خواهند بود برای این نکته که میان راه درست و راه نادرست، فاصلهای بس کوتاه و ناچیز وجود دارد که هر لحظهای، ممکن است کسی که درستکار است، منحرف شده و گناهکار و جهنمی شود. گفتنی است، شیخ مفید نیز هرچند ظاهرا معتقد است که صراط امری جسمانی است ولی در عین حال بر این باور است، معصومی که می فرماید: «ان الصراط ادق من الشعرة و أحدّ من السیف»، آن معصوم برای توضیح معنای صراط و تبیین این نکته که کافر در گذرنمودن از صراط به سختی و ناراحتی می افتد، از تمثیل و استعاره بهره جسته است (مفید، ۱۳۷۱: ۱۳۷۹).

به هر حال، اگر بخواهیم از قاعده مورد پژوهش، در تبیین معنای صراط و مسائل مرتبط با آن کمک بگیریم، بایستی بگوییم باتوجه به اینکه صراط و مسائل مرتبط با آن، از غیبیاتی محسوب میشوند که نصوص دینی از وجود آنها خبر میدهند، در مواردی مانند حقیقت صراط که احتمال اینکه متکلم رعایت سطح فهمیِ عموم مخاطبان را نموده و تمثیلی سخن گفته باشد، وجود دارد، تمسک به فهم عرفی و ظواهر نصوص، نادرست و غیر فنی است.

به دیگر سخن، کسی که به مفاد قاعده رعایت سطوح فهمیِ مخاطبان باور داشته باشد و همچنین احتمال حسی نبودن صراط و مسائل مرتبط با آن را معقول و ممکن بداند و معتقد باشد اگر غیر حسی بودن این گونه مسائل برای عموم مردم بیان شود، آنان به خاطر اُنسشان با محسوسات، این گونه امور را جدی نمی گیرند، چنین کسی نمی تواند به ظواهر این نصوص یعنی فهم عرفی بر آمده از آنها تمسک نماید؛ زیرا بر اساس قاعده یادشده، معصوم در برابر مخاطبان عمومی، سطح فهمی آنان را رعایت نموده و برای او این امکان وجود ندارد تا صریح سخن بگوید. بنابراین تمام نصوصی که دربارهٔ صراط و مسائل مرتبط با آن به ما رسیده، در این باره که حقیقت صراط آیا پلی جسمانی است یا تمثیل؛

Mohammad Ali Mahdavi Rad and Mohammad Sadiq Hosseinzadeh

#### ۳. کارکرد قاعده در رفع تعارض میان نصوص

یکی از آفاتی که نصوص دینی بدان مبتلا بوده، تعارض میان نصوص است. از این رو پراهمیتترین بحثی که در علم اصول در بخش تعارض ادله قابل طرح و بررسی است، مسئله اسباب اختلاف حدیث میباشد؛ زیرا اگر پژوهشگر بر این اسباب اطلاع پیدا کند، خواهد توانست میان اخبار مختلف و متناقض جمعی دلالی و مقبول بنماید. شمارش و بررسی یکایک اسباب اختلاف حدیث، مرتبط با پژوهش پیش رو نیست ولی با توجه به قاعده مورد بحث یعنی قاعده تأثیرگذاری فهم مخاطب بر نحوه بیان متکلم حکیم، میتوان یکی از علل اختلاف حدیث را تبعیت معصومان از این قاعده دانست.

همواره معصوم و متکلم حکیم، مفهوم موردنظر خویش را به یکباره و در یک مجلس بیان نمیکند بلکه گاهی بهدلیل مراعات سطح فهمی مخاطبی که نمی تواند تمام جزئیات و تفاصیل را درک نمایـد یـا آنکه بهدلیل تربیتی و تأثیرگذاری بیشتر، مطالب خود را تدریجی و بهصورت مرحلهای بیان مینماید. از این رو گاهی تصور میشود، میان گفتههای او که بهصورت تدریجی بیان شده؛ تعارض و تناقض رخ داده است. حال آنکه مدارا با مخاطب سبب شده تا گوینده حکیم، با استفاده از شیوه تدریجی در آموزش و پرورش، مقصود خود را ابتدا به صورت کلی بیان نماید و سیس به جزئیات آن در بیانی جداگانه یا در پی پرسش مخاطب و درخواست مجدد او بپردازد. در این صورت نباید متکلم را به تناقض گویی متهم نمود بلکه حکمت و دانایی وی سبب شده تـا شـيوه تـدريجی و گامبـهگام بـه خـود بگیرد. شهید صدر معتقد است یدیده بیان تدریجی برای کسی که در روایات تتبع نموده باشد، کاملا آشکار و روشن جلوهگر است (صدر، ۱۳۸۵: ۳۴/۷). از این رو، در صورت مشاهده تعارض بدوی میان نصوص این احتمال را نمی توان دور از ذهن داشت که ممکن است دو نصبی که میان آنها تعارضی انگاشته می شود، از صادق مصدّق صادر شده و یکی از دو نص برای فهم ضعیف و دیگری برای مرتبه بالاتر گفته شده است. پس از طرح چنین احتمالی برای رفع تعارض قرائن موجود برای اثبات این فرضيه بررسي مي شود. از جمله اين قرائن، عدم تناقض تام و تمام ميان مضمون دو روايت و امكان فرض طوليت ميان دو نص است. التفات به اين مسئله، سازوكار و ضابطه رفع تعارض ميان نصوص بـا با بهرهگیری از قاعده مورد بحث سامان میدهد.

## ٤. کارکرد قاعده در شکل گیری متشابهات

آیات قرآن در سورهٔ آل عمران، آیهٔ هفت، به دو دسته تقسیم شدهاند؛ دستهای آیات محکم بوده و امالکتاب نام گرفتهاند و دستهای دیگر آیات متشابهند که میتواند دستاویزی برای منحرفان قرار بگیرد تا

> <u>ن</u>ر ک

پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال نهم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱٤۰۱، ص: ۲۱–۵۰ قاعدهٔ تأثیر سطوح فهم مخاطبان بر بیان متکلّم حکیم و کارکردهای آن محمدعلی مهدویراد و محمدصادق حسینزاده



آنها به کمک این آیات، مردم را گمراه نموده و در میان آنان فتنه گری کنند.اندیشمندان اسلامی از دیر زمان به مدلول این آیه توجه داشته و دربارهٔ چیستی محکم و متشابه پژوهشها و تأملات فراوانی نموده و تفسیرهای گوناگونی را در این مورد اتخاذ کردهاند ولی از آنجا که این پژوهش ارتباط مستقیم با این مسئله ندارد، به تفصیل از مدلول آیه سخن نمی گوییم بلکه به نحو اصل موضوعی، نگرش مقرون به صحت دربارهٔ محکم و متشابه بیان می شود تا از رهگذر آن، به کارکرد قاعده در تبیین و توضیح متشابهات و راز به وجودآمدن آن بپردازیم.

دو احتمال در مقصود از کلمه متشابهات در آیه مذکور وجود دارد: ۱. مراد از این کلمه، تشابههای مفهومی و اجمال در کلام باشد، بهگونهای که مخاطب نتواند مقصود متکلم را دریابد؛ ۲. مراد از ایس واژه تشابههای مصداقی و خارجی باشد.

بنابر آیه مذکور، اهل زیغ از متشابهها تبعیت میکنند تا فتنه گری کنند. از این رو بایستی معنای واژگانی متشابهها واضح و آشکار باشد تا اهل زیغ بتوانند از آنها دنبالهروی نمایند. بدین ترتیب تشابه مفهومی نمی تواند مدول واژه متشابهات در این آیه باشد؛ زیرا اتباع از آنچه که لفظش مجمل و مقصود از آن واضح نیست؛ معنا ندارد. بنابراین مراد از متشابهات، تشابههای مصداقی است؛ به این معنا که اهل زیغ و انحراف بهدنبال آیاتی می روند که مصادیق خارجی آنها شبیه یکدیگر بوده و با مصداق واقعی غیبی که مفهوم آیه از آن سخن می گوید، انطباق ندارد (طباطبایی، ۱۳۹۳: ۲۱/۱؛ صدر، ۱۳۸۵: ۲۸۱/۶).

پس از آنکه مراد از متشابهات، مشخص شد، این سؤال مطرح می شود که در چه مواردی، تشابه مصداقی شکل می گیرد؟ در پاسخ به این پرسش اجمالا می توان گفت: در مواردی که مصادیق از دسترس بشر خارج بوده و به گونه ای از جمله غیبیات محسوب می شود، تشابه میان مصادیق مادی و مصادیق غیبی شکل می گیرد. در دیدگاه علامه طباطبایی، تشابهات مصداقی را می توان در معارف غیبی و در ملاکات احکام مشاهده نمود (طباطبایی، ۱۳۹۳: ۱۲/۳).

سؤال اساسی دیگری مطرح می شود که چرا در دین متشابهات داریم؟ به نظر می رسد، قاعده تأثیر سطوح فهمی مخاطبان بر بیان متکلم حکیم می تواند در جواب این سؤال نقش ایفاکند. صاحبِ دیـن برای اینکه مخاطبانش را با حقائق غیبی آشنا کند، بنابر قاعده یاد شده نمی تواند با آنان صریح سخن بگوید. از این رو وی هچنان که در کارکرد قاعده در بیان معارف غیبی بیان شد، در بیان امور غیبی برای تقریب به اذهان مخاطبان، از نزدیک ترین چیزی که بتواند شاهد و مثالی باشد تا از واقع خبر دهـد استفاده نموده و با زبانی تمثیلی و استعاری از آن حقائق پرده بر می دارد. یکی از لوازم تمثیلی و استعاری

Mohammad Ali Mahdavi Rad and Mohammad Sadiq Hosseinzadeh

بودنِ سخن آن است که تشابه مصداقی رخ دهد و پارهای از مخاطبان بهظاهر مثال تمسک نموده و تصور کنند آنچه در تمثیل و استعاره آمده، عین واقع است. بدین ترتیب صاحب دین یا باید از حقائق ماورائی و غیبی برای عموم مخاطبان و مکلفان سخن نگوید و یا آنکه اگر میخواهد از آن حقائق خبر دهد، با مثال و استعاره خبر دهد که لازمه این خبررسانی، تشابه مصداقی خواهد بود. بدین ترتیب چون انتقال حقائق به مخاطبان ضروری بوده، صاحب دین، راه دوم را انتخاب کرده است.

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University

مجتمع آموزش عالی قرآن و حدیث

#### نتيجهگيري

هدف این پژوهش، بررسی تأثیرگذاریاندازه فهم مخاطب بر گفتار و نوشتار گوینده حکیم و دانا بود. در این پژوهش پس از آنکه اصل تأثیر پذیری متکلم از ظرفیت فکری مخاطب را بهکمک دو مقدمه به اثبات رساندیم، به بیان رابطه قاعده با نصوص قرآنی و بیانات معصومان پرداختیم سپس چهار کارکرد از کارکردهای پروسه اثرگذاریاندازه فهم مخاطب بر گفتار و نوشتار گوینده حکیم و دانا در تبیین دین را برشمردیم. این کارکردها، عبارت بودند از: یک) متکلم حکیم در مواردی به دلیل رعایت قاعده، وادار به نگفتن و سکوت می شود. دو) قاعده مورد بحث در نحوه بیان معارف غیبی توسط متکلم حکیم نقش ایفا می کند. سه) به کمک قاعدهٔ یادشده می توان، تعارض غیر مستقر احادیث را برطرف نمود. چهار) قاعدهٔ تأثیر سطوح فهم مخاطبان بر بیان متکلم حکیم در شکل گیری متشابهات نیز کارکرد دارد.

٤٨





#### فهرست منابع

- قرآن کریم، ترجمه، رضایی اصفهانی، محمد علی و همکاران، نخستین ترجمه گروهی قرآن کریم، قم: دار الذکر، ۱۳۸۴ش.
  - ۱۳ اشعرى، ابوالحسن، مقالات الاسلاميين، بيروت: فرانتز شتاينر، چاپ اول، • ١٤٠٤.
- ۳. ایچیسون، جین، زبانشناسی همگانی، ترجمه: وثوقی، حسین، تهران: نشر علوی، چاپ اول،
  ۱۳۷۶.
  - ٤. حلى، حسين، اصول الفقه، قم: مؤسسة آل البيت، چاپ اول، ١٤٣٢ق.
- . خمینی، روح الله، تقریرات فلسفه، تهران: مؤسسة تنظیم و نشر آثار امام خمینی، چاپ اول، بیتا.
- ۳. شهیدثانی، زین الدین عاملی، المقاصد العلیّة فی شرح رسالة الألفیة، قم: انتشارات دفتر تبلیغات، چاپ اول، ۱٤۲۰ق.
- ٧. شيرازي، صدرالدين محمد، الحكمة المتعالية، بيروت: دار احياء التراث، چاپ سوم، ١٩٨١م.
- ۸. صدر، محمدباقر، بحوث في علم الاصول، تقريرات سيدمحمود هاشمي شاهرودي، قم:
  انتشارات دائرة المعارف، چاپ سوم، ١٣٨٥ش.
- ٩. صدر، محمدباقر، بحوث في علم الاصول، تقريرات عبدالساتر، بيروت: دارالاسلامية، چاپ
  اول، ١٤١٧ق.
  - . ١٠. صدر، محمدباقر، دروس في علم الاصول، بيروت: مؤسسة الأعلمي، ١٩٨٦م.
  - صدوق، محمدبن بابويه، التوحيد، قم: انتشارات جامعه مدرسين، چاپ اول، ١٤١٦ق.
    - ۱۲. صفوی، کورش، از زبان شناسی به ادبیات، تهران: نشر سوره، چاپ اول، ۱۳۸۳ش.
- ١٣. صفار، محمدحسن، (١٤٠٤ق)، بصائر الدرجات في فضائل آل محمد، قم: مكتبة آيةالله مرعشي، چاپ اول، ١٤٠٤ق.
- ۱۲. طوسی، محمدبن حسن، (۱۳٤۸ش)، اختیار معرفة الرجال، مشهد: کنگره هزاره شیخ طوسمی، چاپ اول، ۱۳٤۸ش.
  - ١٥. مفيد، محمد، تصحيح الاعتقادات، تهران: كنگره شيخ مفيد، چاپ اول، ١٣٧١ش.
- ١٦. طباطبایی، محمدحسین، المیزان فی تفسیر القرآن، بیروت: مؤسسة الأعلمی للمطبوعات، چاپ سوم، ١٣٩٣ق.

{`<sub>\$</sub>}



- ١٧. طباطبایی، محمدحسین، قرآن در اسلام، قم: بوستان کتاب، چاپ اول، ١٣٨٦ش.
- .۱۸ قمى، محمد، كنز الدقائق و بحرالغرائب، تهران: وزارت ارشاد اسلامى، چاپ اول، ١٣٦٦.
  - ١٩. لاهيجي، عبدالرزاق، شوارق الالهام، قم: مؤسسه امام صادق، چاپ اول، ١٤٢٦ق.
- ۲۰ لجنة الفقه المعاصر، الفائق في علم الاصول، قم: مركز مديريت حوزه هاى علميه، چاپ سوم، ١٣٩٧ش.
  - ٢١. كاشاني، محمدمحسن، اصول المعارف، قم: دفتر تبليغات اسلامي، چاپ سوم، ١٣٧٥ش.
- ۲۲. كاشاني، محمدمحسن، الحقائق في محاسن الأخلاق، بيروت: دارالكتاب الاسلامي، چاپ اول، ۲۰۰۸م.
- ٢٣. كاشف الغطاء، جعفر، كشف الغطاء عن مبهمات الشريعة الغراء، قم: دفتر تبليغات، چاپ اول، ١٤٢٢ق.
  - ٢٤. كليني، محمد بن يعقوب، الكافي، تهران: انشارات دارالاسلامية، چاپ هفتم، ١٤١٥ق.
  - ٢٥. مجلسي، محمدباقر (٢٤٠٣ق)، بحارالانوار، بيروت: داراحياء التراث العربي، ١٤٠٣ق.
- ۲۲. مطهری، مرتضی، مجموعه آثار استاد شهید مطهری، تهران: انتشارات صدرا، چاپ اول، ۱۳۸۰ ش.
- ۲۷. نائینی، محمدحسین، فواند الأصول، مقرر: کاظمینی، قم: انتشارات جامعه مدرسین، چاپ اول، ۱۳۷۲ش.

٥٠

۲۸. نائینی، محمدحسین، اجود التقریرات، قم: مصطفوی، چاپ اول، ۱۳٦۸ش.

