

# The Effect of Kindness to Parents in Lifestyle from the Perspective of Imam Ali (A.S) \*

Seyyed Haidar Tabatabai` Marjan Poursalari Zadeh`

#### **Abstract**

Doing well to one's parents is one of the most important moral teachings of Islam and one of the most effective acts of worship in obtaining God's pleasure. Thanksgiving to parents is mentioned in the line of thanksgiving to God Almighty, which shows its importance. The verses of the Quran and the narrations of the Imams (A.S) about respecting parents are considered as one of the most important divine duties and they have been commanded to do it and have drawn material and spiritual effects for it. Recognizing the effects of benevolence on parents in revelatory texts can play an important role in mapping life and promoting it; therefore, it is necessary to address this issue. This research has been presented by narrative-revelatory method and gathering information through libraries and by descriptively processing information and seven works on being kind to parents from the perspective of Imam Ali (A.S) in the individual and family dimension have been studied and analyzed as the bestowing of mercy and the existence of blessings, the emergence of love, the return of a lot of good deeds, etc. are part of them.

**Keywords**: Benevolence on Parents, Material and Spiritual Blessings, Narrations on the Respect for Parents.

کا دعلوه السانی ومطالعات فراح

<sup>\*.</sup> Date of receiving: • ^, • 9, 7 • Y - Date of approval: Y •, Y •, Y • Y 1.

v. Assistant Professor, Department of Hadith Sciences, Al-Mustafa International University, Qom; (khoddamiyan@gmail.com).

Y. Graduated from the Level of Two in the Sisters' Seminaries, Corresponding Author; (mrjanpwrsalaryZa@gmail.com).



# تأثیر احسان به والدین در سبک زندگی از دیدگاه حضرت علی کیه

## سیدحیدر طباطبایی ٔ – مرجان پورسالاریزاده ٔ ٔ

#### جكيده

نیکی کردن به والدین از مهمترین آموزه های اخلاقی دین اسلام و از اثر بخشترین عبادات در کسب رضای خداوند است. سپاسگزاری از پدر و مادر در ردیف شکرگزاری از خداوند متعال مطرح شده که نشان از اهمیت آن دارد. آیات قرآن و روایات انمه هیگ دربارهٔ احترام به والدین را از مهمترین تکالیف الهی دانسته و به انجام آن امر کرده و آثار مادی و معنوی برای آن ترسیم نموده اند. شناخت آثار احسان به والدین در متون وحیانی می تواند در نقشه ترسیم زندگی و سبک پیشبرد آن، نقش به سزایی داشته باشد؛ پس از این جهت ضرورت دارد به این موضوع پرداخته شود. این تحقیق با روش نقلی وحیانی و گردآوری اطلاعات از طریق کتابخانه ای و با پردازش اطلاعات به صورت توصیفی ارائه شده و هفت اثر از آثار احسان به والدین از دیدگاه امام علی شخص در بُعد فردی و خانوادگی مورد بررسی و تحلیل قرار گرفته که نزول رحمت و وجود نعمت، ظهور محبت، بازگشت خیر کثیر و . . . جزیی از تهاست.

واژگان کلیدی: برّ بالوالدین، برکت مادی و معنوی، روایات احترام به والدین.

ژومشگاه علوم النانی ومطالعات فریخی پر ټال جامع علوم النانی

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠٠/٠٦/۱۷ و تاریخ تأیید: ۹/۲۹ ۱٤٠٠/۰

<sup>1.</sup> استاديار كروه علوم حديث، جامعة المصطفى العالمية، قم؛ (khoddamiyan@gmail.com).

دانش آموخته حوزه علميه خواهران، نويسندهٔ مسئول؛ (mrjanpwrsalaryZa@gmail.com).



#### مقدمه

موضوع احسان در مکتب نورانی اسلام مورد توجه خاصی قرار گرفته و خداوند متعال در قرآن کریم می فرماید: ﴿إِنَّ اللّهَ یَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالإِحْسَانِ﴾؛ «خداوند فرمان به عدل و احسان می دهد» (نحل: ۹۰). امیر مؤمنان علی عیسی در تفسیر آیهٔ مزبور می فرماید: «الْعَدُلُ الْإِنْصَافُ وَ الْإِحْسَانُ التَّفَضُّ لُ؛ عدل، انصاف است و احسان، بخشش و نیکی کردن است» (سید رضی، ۱٤۱٤: حکمت ۲۳۱). یکی از ما مساحث مهم و ارزشمندی که در بین جوامع بشری و اسلامی مطرح شده، احسان و اطاعت پذیری از والدین است که ارتباط مستقیمی با زندگی انسان دارد و نشأت گرفته از طبیعت و اجتماعی بودن اوست. بنابراین، متأسفانه جامعهٔ امروزی به سمت سبک فرزندسالاری روی آورده و مانند گذشته به جایگاه والدین به ها داده نمی شود و برخی فرزندان بر این باورند که اقداماتی که والدین در جهت رفاه فرزندانشان انجام می دهند، جزیی از وظایف آنها محسوب می شود و فرزندان ملزم به جبران زحمات فرزندانشان انجام می دهند، جزیی از وظایف آنها محسوب می شود و فرزندان ملزم به جبران زحمات زمان پیری است. یکی از علل این تفکر، عدم آگاهی از تأثیرات مثبت احسان به والدین در زندگی ناسان است. این مقاله، به آثار نیکی به والدین از دیدگاه حضرت علی گیش می پردازد و درصدد است که به این پرسش پاسخ دهد که این تأثیرات در بعد فردی و خانوادگی چه نتایج و فوایدی را به دنبال که به این پرسش پاسخ دهد که این تأثیرات در بعد فردی و خانوادگی چه نتایج و فوایدی را به دنبال که به این پرسش پاسخ دهد که این تأثیرات در بعد فردی و خانوادگی چه نتایج و فوایدی را به دنبال

مقالات و کتب متعددی دربارهٔ احسان به والدین نوشته شده، اما دربارهٔ تأثیرات آن در زندگی انسان از منظر امیرمؤمنان ایسی به مصورت تخصصی تألیفی صورت نگرفته است. هدف این پژوهش، بالابردن سطح آگاهی افراد جامعه نسبت به آثار مهم و سرنوشت ساز نیکی به پدر و مادر است؛ زیرا انسانها به گونه ای هستند که هرگاه نسبت به اهمیت و ارزش موضوعی اطلاع یابند، انگیزه بیشتری برای عمل پیدا می کنند. پژوهش حاضر از سه بخش اهمیت «اهمیت و جایگاه والدین و احسان به آنان»، «آثار فردی احسان به والدین» و «آثار خانوادگی احسان به والدین» تشکیل شده است.

# الف. اهمیت و جایگاه والدین و احسان به آنان

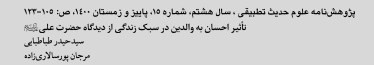
نیکی به والدین در ادیان الهی یکی از دستورهای ثابت و تغییرناپذیر است. همچنین در دین اسلام به عنوان آخرین و کامل ترین آیین الهی تأکید فراوانی شده، به طوری که در فرهنگ قرآن، خداوند متعال





پس از توحید و منع از شرک، بی درنگ، دستور نیکی به والدین را صادر می کند که نشان از ارج و جايگاه آنان است؛ خداوند مي فرمايد: ﴿ وَ قَضَى رَبُّك أَلاَّ تَعْبُدُواْ إِلاَّ إِياهُ وَ بِالْوَالِدَينِ إِحْسَانًا إِمَّا يبْلُغَنَّ عِندَك الْكَبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كَلاَهُمَا فَلاَ تَقُل لَّهُمَا أُفِّ وَلاَ تَنْهَرْهُمَا وَقُل لَّهُمَا قَوْلاً كريمًا \* وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ وَ قُل رَّبِّ ارْحَمْهُمَا كمَا رَبَّيانِي صَغِيرًا ﴾؛ «و خداى تـو حكـم فرمـوده جـز او را نیرستید و دربارهٔ پدر و مادر نیکی کنید و چنان چه یکی از آن دو پا هر دو در نزد تو پیر و سالخورده شدند (که موجب رنج و زحمت تو باشند) زنهار کلمهای که رنجیده خاطر شوند مگو و بـه آنهـا بانـگ مزن، و با ایشان به اکرام و احترام سخن گو و همیشه پر و بال تواضع و تکریم را با کمال مهربانی نزدشان بگستران و بگو پروردگارا، آن دو را رحمت کن، چنانکه پدر و مادر، مرا در کودکی پروردنـد» (اسـراء: ٢٣- ٢٤). حضرت امير مؤمنان ﷺ برترين خوبي و احسان را چنين بيان مي كننـد: «إنَّ أَفْضَـلَ الْخَيـرِ صَدَقَةُ السِّرِّ وَ برُّ الْوَالِدَين وَ صِلَةُ الرَّحِم؛ برترين خوبي، صدقه پنهاني به پدر و مادر و صله رحم است» (تمیمی آمدی، ۱٤۱۰: ۲۳۲/۱). همچنین در احادیث متعدد دیگری دربارهٔ احسان به والدین سفارش شده و از آزردن آنها نکوهش بهعمل آمده است. از این جهت یکی از مباحث مهم و ارزشمندی که در بین جوامع بشری و اسلامی مطرح بوده، احسان و اطاعت یذیری والدین می باشد که ارتباط مستقیمی با زندگی انسانها دارد و نشأت گرفته از طبیعت و احتماعی بودن اوست. خوشبختانه در حوامع اسلامی مردم مؤمن، سبک زندگی مؤمنانه خود را بر اساس دستورات دینی پایهگذاری میکنند، رابطهٔ خوبی بین والدين و فرزندان برقرار است و فرزندان احسان خوش رفتاري به والدين را سر لوحهٔ زندگي خود قرار دادهاند و حتى زماني كه آنها يا به عرصهٔ كهنسالي مي گذارند نه تنها خدمات خود را از آنها دريغ نمی کنند، بلکه دو چندان کرده و ترجیح می دهند خود را به سختی و مشقت بیندازند و والدینشان را به خانه سالمندان نفرستند. اما در جوامع غربی برعکس بوده و فرزندان زمانی که به سن هفده، هجده سالگی میرسند، از والدین جدا شده و زندگی مستقلی برای خود تشکیل میدهند و ارتباط کمی با والدين خود دارند و يا اصلاً رابطهاي ندارنـد و متأسفانه والدينشان در دوران پيـري، بايـد در خانـهٔ سالمندان منتظر توجهي از سوي فرزندانشان باشند.

باید گفته شود که سبک زندگی اسلامی افراد را به آرامش میرساند و تعارض بین فرهنگ موجود و سبک زندگی مؤمنانه یکی از دلایل سستشدن بنیان خانواده است. به طور مثال، خانواده هایی که بیشتر از رفتارهای غرب تقلید می کنند، رابطهٔ عاطفی خوبی با افراد خانواده خود ندارند. برخی از مردم گمان می کنند که نیکی کردن به یدر و مادر، کار دشواری است که از عهدهٔ آنها بر نمی آیند، در حالی که





مصادیق احسان به والدین اگر مورد بررسی قرار گیرد، انجام آن در زندگی، نه تنها سخت نمی باشد، بلکه موجب آثار و برکات بسیاری در زندگی شخص به وجود می آید.

احسان به والدین، نیکو معاشرت کردن و سخن و رفتار متواضعانه نسبت به ایشان، حاجت ایشان را بر آوردن، بزرگدانستن آن دو، مهربانی کردن در حق ایشان است (آموزگار، ۱۳۸۳: ۷۱/۱). در برخی از احادیث نیز انجام ندادن بعضی از امور را مثل خیره نگاه کردن، دست بلند کردن، جلوتر از آنها راه نرفتن، آنها را با نام صدانزدن را مصداق احسان به والدین می دانند (شریفی، ۱۳۷۹: ۱۰۱).

# ب. آثار فردی احسان به والدین در زندگی

در مقاله پیشِ رو از تأثیر احسان به والدین در سبک زندگی مؤمنانه، در قدم اول، بُعد فردی از دیدگاه حضرت علی الله بررسی می گردد و سعی می شود چینش منطقی بین این تأثیرات برقرار گردد تا عاملی برای افزایش انگیزهٔ احسان به والدین در بین فرزندان باشد.

#### ۱. برخورداری از نعمت و نزول برکت

پدر و مادر نعمتی بسیار ویژه از طرف خداوند هستند. خداوند متعال نعمتهای ظاهری و باطنی فراوانی را به انسان عطا کرده است. نعمت باطنی مثل: هدایت که شامل بسیاری از انسانها نمی شود و نعمت ظاهری مثل: غذا، دوست، علم، استاد، شاگرد، آبرو، پول، مسکن، سرمایه و. . . که با ارزش ترین این نعمتها، وجود پدر و مادر است. اینکه پدر و مادر تا زمان سالمندی زندهاند، نعمتی بزرگ و غیر اختیاری است؛ یعنی انسان برای آن کاری نکرده و خدا تنها به سبب فضل و لطفش، این نعمت را به انسان ارزانی داشته است. او می توانست این نعمت را به انسان ندهد، همان طور که به عدهای عطا نکرده و نه تنها خود پدر و مادر نعمت هستند، بلکه نیازمندی های آنها هم برای فرزندان نعمت است.

فرزندان وقتی مشاهده می کنند که والدینشان در سبک زندگی مؤمنانه، همیشه آنها را از محبت خود سیراب کردهاند، بی آنکه آنها احساس خلاء عاطفی در زندگی داشته باشند، خود را مدیون آنها دانسته و با مهربانی و احساس قدرشناسی سعی می کنند تا هر کاری که از دستشان بر می آید، برای آنها انجام دهند (نوری، ۱۳۹۷: ۲۲۲). فرزند مؤمن در سبک زندگی مؤمنانه می داند که بیشترین نیاز والدینش به او در زمان سالمندی است. ازاین رو می کوشد تا نیازهای آنها را بر آورده سازد و آنها را مورد اکرام و تعظیم خاص قرارمی دهد. اگر والدین تنها شدند ترجیح می دهد با آنها زندگی کند؛ زیرا در این صورت خیلی راحت تر



می تواند نیازهای آنها را از قبیل خوردن، شستشو، قضای حاجت، پوشیدن لباس، خرید و. . . را بر آورده کند. فرزند مؤمن در سبک زندگی مؤمنانه خود می داند که برکت به ثروت و قدرت نیست و چه بسیار افرادی که همهٔ عمر خود را به مال اندوزی سپری کردند و بدون کوچک ترین احساس شادی، خیری از زندگی ندیدند؛ ولی انسان باکمک کردن [به پدر و مادر سالمند خود] و دستگیری از آنها شادی و آرامشی مضاعف را برای خود رقم می زنند. امام علی شیش می فرماید: «وَقَارُ الشَّیبِ أَحَبُّ إِلَی مِنْ نَضَارَةِ الشَّ بَابِ؛ وقار پیری نزد من دوست داشتنی تر از جوانی است» (لیثی واسطی، ۱۳۷۷: ۱/۲ ، ۵).

یکی از عوامل بسیار مهم در موفقیت و وحدت خانواده حضور پدر و مادر سالمند در محیط خانه است که متأسفانه امروزه در زندگی مدرن و تکنولوژی روز علاوه بر ایجاد فاصله ارتباطی در میان فرزندان و والدین به یکی از عوامل کم توجهی به والدین نیز تبدیل شده که همین دلیل باعث تضعیف پایه و بنیان خانواده خواهد شد. اما فرزند مؤمن با زیرکی تمام والدین سالمند را الگوی مناسبی برای سبک زندگی مؤمنانه خود می داند که می تواند منبع سرشار از تجربیات رایگان باشند که چهبسا او برای بهدست آوردنشان باید هزینه های هنگفتی پرداخت کند و همچنین صبر، متانت، ایمان، استواری و زندگی شرافتمندانه در زمرهٔ اصول سبک زندگی مؤمنانه و اسلامی است که در رفتار و منش والدین وجود دارد، لذا باید با نزدیک شدن به ایشان، از تجارب گران بهای ایشان بهره مند شد.

#### ۲. بازگشت خیر کثیر

در بحث گذشته بیان شد که نیازهای والدین و برطرف کردن آن برای فرزندان نعمت است و حال به این موضوع پرداخته می شود که یکی از راه های برطرف کردن نیاز والدین، انفاق و بخشش مالی برای آنهاست. در قرآن کریم آیات فراوانی دربارهٔ انفاق و بخشش در راه خدا آمده و طبق آیهٔ ۲۱۵ بقره پدر و مادر در انفاق مال نسبت به دیگران اولویت دارند. در این آیه آمده: ﴿یسْأَلُونَک مَاذَا ینفِقُونَ قُلْ مَا أَنفَقْتُم مَّنْ خَیرٍ فَلِلْوَالِدَینِ وَالأَقْرَبِینَ وَالْیَتَامَی وَالْمَسَاکینِ وَابنالسَّبِیلِ ﴿؛ از تو می پرسند: چه چیزی انفاق کنند آو به چه کسی بدهند؟] بگو هر مالی انفاق کنید، به پدر و مادر و نزدیکان و یتیمان و مسکینان و به در راه مانده تعلّق دارد» (بقره: ۲۱۵). همچنین حضرت علی ﷺ می فرماید: «فَمَنْ أَتَاهُ اللهُ مَالاً فَلْیصِلْ بِهِ الْقَرَابَةَ ؟ کسی که از سوی خدا ثروتی به دست آورد، باید بستگان خویش (پدرو مادر) را به وسیله آن دستگیری کند» (سید رضی، ۱۶۱۶: خطبهٔ ۱۶۲).

معنی کلمه «خیر» در آیهٔ مزبور هر خیر و نیکی (هرگونه سرمایهٔ سودمند مادی و معنوی) میباشد؛

پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال هشتم، شماره ۱۵، پاییز و زمستان ۱۵۰۰، ص: ۱۰۰–۱۲۳ تأثیر احسان به والدین در سبک زندگی از دیدگاه حضرت علی ﷺ سیدحیدر طباطبایی مرجان پورسالاریزاده



هرچند مصداق مهم «خیر» در مورد انفاق اموال بوده و بعد به ذکر مصداقهای روشن پرداخته است؛ یعنی اشخاصی که به آنها انفاق می رسد این پنج طایفه هستند؛ مسلماً پدر و مادر در این مسئله اولویت دارند، حتی اگر ذاتاً فقیر نباشد و بر اثر حادثهای [مثل تمامشدن مخارج در سفر] نیازمند شده اند.

همان گونه که نماز بر انسان واجب است، نفقه یدر و مادر بر فرزند نیز واجب است؛ بهویژه در شرایط سخت اقتصادی، هر کسی وظیفه دارد در حد توان خود در صدد کمک به پدر و مادر خود بر آید و این یکی از سختترین آزمونهای الهی برای فرزندانی هست که دچار خصلت بخلورزی شدهاند و نمی توانند از مال و ثروت خود حتی برای والدینشان بگذرند؛ زیرا یکی از ویژگی های فرد بخیل، خیال پردازی اوست که باعث می شود او تصور کند باید تنها به جمع کردن مال بیردازد و با وجود دارایی از آن استفاده و انفاق نكند؛ چون مي ترسد فقير شود و ان ثروتمند بودنش فاصله بگيرد. در حالي كه حضرت على عَلَيْكَلِم فرمودند: «شَحِيحٌ غَنِي أَفْقَرُ مِنْ فَقِير سَخِي؛ يك ثروتمند بخيل و طمعكار ازيك فقیر سخاوتمند فقیرتر است. !» (طبرسی، ۱۳۸٤: ۷٦/۱). همچنین حضرت در جای دیگری فر مودند: «الرَّغْبَةُ مِفْتَاحُ الْعَطَبِ؛ دنياخواهي كليـد نـابودي اسـت» (كراجكـي، ١٤١٠: ٢٧٩/١). ايـن روايـت، عكس آن خيالات و تصوراتي هست كه بخيل براي خود مي بافد؛ اما اين خصلت اخلاقي نايسند دامن گیر فرزندان مؤمن نمی شود؛ چون بخل ورزیدن نشانهٔ این است که شخص خدا را باور ندارد و او را روزی دهندهٔ نمی داند و به گمانش هر آنچه را که دارد تنها حاصل زحمات خودش است. در حالی که فرزند مؤمن در سبک زندگی مؤمنانه، خدا را روزی دهنده واقعی و دیگران را واسطهای برای رسیدن به رزق وروزی می بیند؛ او می داند بخل باعث بسته شدن باب رزق های آسمانی و معنوی می شود و انسان را از لذات معنوی و خیرات محروم میسازد. پس با زیرکی مؤمنانهٔ، خود و اموالش را برای رضای خدا در برابر پدر و مادر هزینه کرده و از تمام خیرات دنیایی و آخرتی بهرهمند میسازد.

نهایت اینکه، از طریق انفاق به پدر و مادر نه تنها آنها از لطف فرزند بهره مند می شوند، بلکه فرزند هم از لطف خدا بهره مند می شود و در عوض آنچه را که انفاق کرده، چیز بهتری دریافت می کند و خداوند نیز از او راضی و خشنود می گردد. حضرت علی آسی برای تشویق و دلگرم کردن انسانها به انفاق چنین می فرماید: «مَنْ تَرَک لِلَّهِ سُبْحَانَهُ شَیئاً عَوَّضَهُ اللَّهُ خَیراً مِمَّا تَرَک؛ هر کس به خاطر خدای سبحان از چیزی بگذرد، خداوند بهتر از آن را به او عوض خواهد داد» (تمیمی آمدی، ۱٤۱۰ /۱۶۷).



#### ۳. تعالی و رشـد

یکی دیگر از اثرات نیکی به والدین که رسیدن به تعالی و رشد است. انسان خواهان رسیدن به تعالی و رشد بوده، اما به دلیل محدودیت دایره آگاهی ها در رسیدن به خیرات، ممکن است از مسیر واقعی خود منحرف شده و حتی به اشتباه، کمال را در جای غیر از محل و مسیر آن جستجو کند؛ ازاین رو نیاز مند دریافت آموزه های وحیانی است. در قرآن و روایات معصومان شیم شد و هدایت کمال هدایت ترسیم شده و چنان چه انسان راهکار های دینی را در زندگی خود به کار گیرد، به هدایت کمال حقیقی رهنمون خواهد شد. در روایات یکی از راه های تعالی و رشد، تواضع و فروتنی نسبت به افرادی که فروتنی نسبت به آنان شایسته و سزاوار است دانسته شده که پدر و مادر یکی از مصادیق آن هستند. حضرت علی شیم می فرماید: «قُمْ عَن مَجلِسِک لأبیک و مُعَلِّمِک و إن کنتَ أمیراً؛ به احترام پدر و (مادر) و معلّمت از جای برخیز، گرچه فرمانروا باشی» (تمیمی آمدی، ۱۶۱۰ ۱۳۲۸). این سخن حضرت مصداقی از تواضع و فروتنی فرزند در هر موقعیت و جایگاهی، برابر والدین است.

انسان مؤمن می داند تواضع، ریشهٔ هر کار نیک و با ارزش و دارای مقام والایی است و هر کس برای خدا در برابر پدر و مادر تواضع کند، خدا او را بر بسیاری از بندگانش شرافت می بخشد و راههای رشد و تعالی را به رویش می گشاید. همچنین رفتار متواضعانه در برابر والدین سبب می شود تا رابطهٔ بین والدین و فرزند بیشتر و عشق و علاقهٔ آنها به یکدیگر مضاعف شود و همین امر سبب می شود تا والدین از هیچ کمکی (در حد توان) در برابر به رشد و تکاملیافتن فرزند خود دریغ نکنند و این کمککردن، ربطی به سن و سال فرزند ندارد؛ زیرا انسان در هر سنی باشد، قابلیت به رشدرسیدن و کمال را دارد. نقطهٔ مقابل تواضع، کبر و خود بزرگ بینی است که یکی از رذایل اخلاقی بوده و هرکه گرفتار این رذیله اخلاقی گردد، در منجلاب پیامدهای منفی آن فرو می رود؛ چه برسد به اینکه این رذیله در برابر پدر و مادر باشد. حضرت علی آیش در مورد کبر و خود بزرگ بینی در برابر والدین می فرماید: «مَنِ اسْ تَنْکفَ مادر باشد. حضرت علی آیش واسطی، ۱۳۷۷: ۲۰/۱ کا. مفهوم این روایت این چنین است که خویش مخالفت کرده است» (لیثی واسطی، ۱۳۷۷: ۲۰/۱ کا). مفهوم این روایت این چنین است که خویش مخالفت کرده است» (لیثی واسطی، ۱۳۷۷: ۲۰/۱ کا). مفهوم این روایت این چنین است که اگر انسان از روی تواضع و فروتنی به پدر و مادرش روی بیاورد، به رشد و کمال می رسد.

بنابراین، تواضع نسبت به والدین نقطه مقابل کبر و خود بزرگبینی است و سبب رشد، احساس همدردی، صداقت، اعتماد به نفس، مهربانی، تعامل و شادابی فرزندان بوده و نیز باعث افزایش انگیزه و ایجاد تمایل برای رسیدن به هدف میشود.

پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال هشتم، شماره ۱۵، پاییز و زمستان ۱۵۰۰، ص: ۱۰۰–۱۲۳ تأثیر احسان به والدین در سبک زندگی از دیدگاه حضرت علی ﷺ سیدحیدر طباطبایی مرجان پورسالاریزاده



### ٤. بخشش الهي

برخی مواقع مشاهده می شود که فرزندان وظایف خود را به صورت تمام و کمال انجام می دهند، در حق والدین نیکی میکنند، تواضع و فروتنی دارند، مهربانی میکنند، اما از جانب پدر و مادر به آنها بهایی داده نمی شود و آنها را نادیده می گیرند؛ بی آنکه پدر و مادر توجه داشته باشند که خداوند متعال همان گونه که حقوق پدر و مادر را بر فرزندان واجب نموده، حق فرزندان را نیز بر پـدر و مـادر واجـب كرده و چنانچه اين حق از جانب والدين رعايت نگردد، عاق فرزندان مي گردنـد. تبعيض و بيعـدالتي در برخورد با فرزندان از هر جهتبي (عـاطفي، روحـي، روانـي و. . . ) روى فرزنـدان تـأثير ميگـذارد و موجب حسادت فرزند به سایر فرزندان خانواده و کینه نسبت به یدر و مادر می شود که در چنین مواقعی مقصر اصلی خود والدین هستند. اگر پدر و مادر از روی آگاهی و عمد، رفتار تبعیض آمیز با فرزندان خود داشته باشند، مرتکب گناه و ظلم شده و باید در پیشگاه الهی جوابگو باشند؛ اما بسیاری از بي مهريها و تبعيض ها بهواسطهٔ ضعف فرهنگي و ناآگاهي والدين يا يکي از آنها نسبت به وظايف خود در برابر فرزندان و عدم آشنایی آنان از اصول صحیح تربیتی نشأت می گیرد و ممکن است خیلی عمدی نبوده باشد. اما متأسفانه برخي از اين رفتارها (همانند بي دليل تفاوت قائل شدن ميان فرزندان از نظر توجه و محبت و از نظر کمکهای مالی و مادی و. . . ) باعث می شود تا فرزندان رنجیده شوند و ناراحتی خود را از راههایی مثل حسادت به خواهر و برادران و یا کینه نسبت به آنان یا والدین نشان دهند یا اینکه احساس ناراحتی را در درون خود سرکوب کرده و بروز ندهند و در هر دو صورت دچار مشکلات روحی و روانی گردند. مرشی علوم الیال ومطالع است

اما فرزند مؤمن یاد گرفته که در سبک زندگی مؤمنانهٔ خود چگونه خود را از مخمصهٔ مشکلات روحی و روانی در چنین مواقعی نجات دهد؛ زیرا می داند هنگامی که والدین رفتار تبعیض آمیز از خود نشان می دهند، اولین نقش آنها که همان پدر و مادری است پا برجاست و دومین نقش آنها که نقش یک فرد خاطی و گنهکار است (اگرچه برایش آزاردهنده و رنج آور است) ارتباطی به او ندارد، خود آنها مسئول رفتارهای ناشایست شان هستند که اگر توبه نکنند، باید تقاص اعمال خود را بپردازند. ولی باز هم از روی احسان و تکریم والدین، دعا و طلب خیر و رحمت از خداوند متعال برای والدین خواهان است (آخوند، ۱۳۹۳: ۱۵). او بهراحتی این دو نقش را از هم تفکیک و مجزا می کند و همواره به آنها براساس نقش پدر و مادری که دارند می نگرد و با آنها رفتار صحیح و منطقی بر اساس تعالیم قرآنی و اسلامی دارد. به جای مقابله به مثل نسبت به رفتارهای ناروای آنها سعی می کند ارتباط عاطفی خود را



با آنها تقویت کند و با آنها به نرمی و ملاطفت رفتار نماید؛ چه بسا ممکن است که عمل و نحوهٔ رفتار او، آنها را تحت تأثیر قرار دهد و متوجه اشتباه خود شوند. او درک می کند که همه ما انسانیم و غیر از معصومان عیلی و بندگان خاص الهی، هیچکس از تیررس شیطان و وسوسه های زهر آگین او در امان نیست و والدین نیز از این مسئله مستثنا نیستند؛ و آنها هر جرمی که مرتکب شوند، پدر و مادر او هستند و وی در مقابل آنها وظایفی دارد. حضرت علی ایمی وظیفه فرزند را در مقابل والدینش چنین بیان می کنند: «فَحَقُ الْوَالِدِ عَلَی الْوَلَدِ أَنْ یطِیعَهُ فِی کلِّ شَیءٍ إِلَّا فِی مَعْصِیةِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ؛ حق پدر بر فرزندان آن است که باید فرزند در هر امری جز معصیت خدای متعال از پدر اطاعت کند» (سید رضی، ۱۶۱۶: حکمت ۱۹۹۹). همچنین در کلامی دیگر فرمودند: «لَا طَاعَةَ لِمَخْلُوقِ فِی مَعْصِیةِ الْخَالِقِ؛ فرمانبرداری از مخلوق در راه معصیت خالق روا نیست. » (سید رضی، ۱۶۱۶: حکمت

از روایت بالا برداشت می شود که والدین چه مؤمن باشند چه کافر و چه نیکوکار و چه معصیت کار و یا به گمان فرزند اجحاف کنندهٔ حق باشند، باید مورد احترام قرار بگیرند و استثناء بردار نیست و قاعدتاً رعایت حقوق والدین، گرچه که آنها حقوق فرزند را رعایت نکنند، باعث می شود تا خداوند درهای رحمت و مغفرت خود را به روی آنها (فرزندان) بگشاید.

بنابراین، فرزندان باید بدانند هر رفتاری بدی که والدین دارند، گذشته و دیگر نمی توانند گذشته را باز گرداند و جبران کرد و یا نمی توان رفتارهای تبعیض آمیز والدین را به سهولت عوض کرد. همان طور که حضرت علی گیگی در مورد گذشته چنین می فرماید: «لا تُشْعِرْ قَابْک الْهَمَّ عَلَی مَا فَاتَ فَیشْغَلَک عَنِ الاسْتِعْدَادِ بِمَا هُوَ آتٍ؛ برای آنچه از دست رفته است اندوه به دلت راه مده، که تو را از آنچه می آید باز می دارد» (تمیمی آمدی، ۱٤۱۰: ۲۲۸۱). ولی می توان والدین را مورد بخشش خود قرار داد تا از این طریق مورد بخشش خداوند قرار گرفت. همچنین حضرت علی گیگی پاداش بخشش به دیگران را چنین بیان می کنند: «فَإِنَّهُمْ صِنْفَانِ: إِمَّا أَخٌ لَک فِی الدِّینِ وَ إِمَّا نَظِیرٌ لَک فِی الْخَلْقِ تَقُرُطُ مِنْهُمُ الزَّلُلُ وَ تَعْرِضُ لَهُمُ الْعِلَلُ وَ یَوْتَی عَلَی أیدِیهِمْ فِی الْعَمْدِ وَ الْخَطْإِ فَاعْطِهِمْ مِنْ عَفْوِک وَ صَفْحِک مِشْلَ الَّذِی تُحِبُ أَنْ یعْطِیک اللَّهُ مِنْ عَفْوِه؛ مردم دو گروهند: یا هم دین تو هستند، یا هم نوع تو، که از همه آنها خطاهایی سر می زند و به آنان حالات گوناگون رو می آورد، و به عمد یا خطا دچار لغزشهایی می گردند، پس با گذشت و بخشش خویش بهرهشان ده، همان گونه که دوست داری تا خدا نیز از گذشت و بخشش خود تو را بهره دهد» (سید رضی، نامه ۵۳). پس ما باید از خطای بندگان خدا در حقمان بگذریم و آنها را تو را بهره دهد» (سید رضی، نامه ۵۳). پس ما باید از خطای بندگان خدا در حقمان بگذریم و آنها را





ببخشیم تا خداوند هم ما را ببخشد؛ چون خداوند بسیار مهربانتر و بخشنده تر از ما هست و وقتی می بیند بندهای به خاطر رضای خدا از خطای دیگری می گذرد، او هم از خطای بنده می گذرد.

#### ٥. استجابت دعا

دعای پدر و مادر در حق فرزند دعای مستجاب شمرده می شود به ویژه زمانی که فرزندان در مقابل والدین طوری رفتار کنند که آنها از صمیم دل از فرزندانشان راضی باشند، همین حس رضایت عمیق که منجر به دعای خیر آنها می شود، نقش مهمی در عاقبت به خیری و سعادت دنیا و آخرت شان دارد. امیرالمؤمنین علی گیتی چنین می فرماید که قدرت برخی از دعاها آنچنان زیاد است که خود را به استجابت نزدیک می کند و خواستهٔ خود را از عرش الهی برداشت می نماید: «أَرْبَعَةٌ لا تُردُّ لَهُمْ دَعْوَةٌ؛ الْإِمَامُ الْعَادِلُ لِرَعِیتِهِ وَ الْوَلَدُ الْبَارُ لِوَالِدِهِ وَ الْوَالِدُ الْبَارُ لِوَلَدِهِ وَ الْمَظْلُومُ؛ دعای چهار گروه رد نمی شود: (اول) دعای پیشوای دادگر در حق ملتش، (دوم) دعای پدر صالح در حق فرزندش، (سوم) دعای فرزند صالح در حق پدرش، (چهارم) دعای ستمدیده» (شیخ مفید، ۱٤۱۳: ۱۶۱۳).

بنابراین پدر نیکوکاری که در حق فرزندش دعا می کند، دعایش مورد استجابت الهی قرار خواهد گرفت؛ البته که مقصود امیرمؤمنان علی ایمی در روایت تنها دعای پدر نیست، زیرا خداوند سبحان زحمتها و رنجهای مادر در زمان حمل و شیر دهی فرزند را، فلسفه و دلیل سفارش به نیکی و حق شناسی در حق پدر و مادر بیان کرده است (رضانیای، ۱۳۹۸: ۳). پس این مسئله شامل دعای مادر نیز می شود. همچنین اگر سخنان اهل بیت ایمی مورد بررسی قرار گیرد و احسان به والدین را در سیره آنها بنگریم، در خواهیم یافت که مهرورزی و نیکی به مادر نه تنها از محبت و احسان به پدر کمتر نیست، بلکه ارزش و جایگاه او بالاتر و تأثیرات و پیامدهایش افزون تر است.

بنابراین پر واضح است که در دستگاه الهی جایگاه والدین در بالاترین و ارزشمندترین جایگاه قرار دارد و خداوند به مقام و منزلت پدر و مادر اهمیتی ویژه داده، به همین خاطر است که خداوند درخواست آنها را پذیرا و دعای ایشان را در حق فرزندانشان در اولویت استجاب قرار می دهد؛ گویا که دعای والدین را با پست پیشتاز به عرش می برند و در آنجا اگر مانعی جدی وجود نداشت با سرعتی هر چه تمام تر به هدف استجاب می رساند. بر این اساس، انسان تیزهوش و نکته سنج، کسی است که از این مسیر میان بر به ترین استفاده را داشته باشد و خود را در رودخانه پرسرعت دعای والدین بیاندازد. از سوی دیگر، بیچاره کسی است که نتواند از این آب روانی که خداوند در دسترس اکثر قریب به اتفاق ما



گذاشته استفادهای شایسته داشته باشد.

آری، حقیقتاً اگر کسی نتواند از در مهرورزی و نیکی به پد رو مادر، خود را به داخل بهشت برین بیاندازد و بهوسیله دعای خالصانه آنها مسیر موفقیت را طی کند، آنچنان خوار و ذلیل خواهد شد که گویی هیچگاه رنگ خوشبختی را نخواهد دید. بنابراین شایسته آن است که دل والدین را چنان بهدست آوریم که دعای خیرشان بهصورت خودجوش از اعماق قلبشان شامل حالمان شود و عاقبت بخیری را برایمان تضمین نماید.

باید در نظر داشت که در مواقع سختی و درماندگی نیز یکی از بهترین مسیرها برای رهایی از گرفتاری ها و مشکلات روزمره، دعای آن دو گل خوشبو تأثیر بسیاری دارد؛ در روایت حضرت علی این شده که خداوند به احترام آنها، حاجت فرزندان را حتّی بعد از مرگشان برآورده می کند و لذا توصیه می فرماید با حضور برمزار والدین از خداوند حاجات و درخواست های خویش را طلب کنید. ایشان چنین می فرماید: «زُورُوا مَوْتَاکمْ فَإِنَّهُمْ یفْرَحُونَ بِزِیارَتِکمْ وَ لیْطلُبِ الرَّجُلُ حَاجَتَهُ عِنْدَ قَبْرِ أَبِیهِ وَ أُمِّهِ بَعْدَ مَا یدْعُو لَهُمَا؛ اموات خود را زیارت کنید؛ زیرا آنان از دیدار شما خوشحال می شوند و انسان باید بعد از آن که بر سر قبر پدر و مادر خود برایشان دعا کرد، حاجت خود را [از خدا] بخواهد» (کلینی، الکافی، ۱۲۲۱ ق: ۲۳٬۲۳).

# ج. آثار خانوادگی احسان به والدین در زندگی

بخش دوم از آثار نیکی به والدین بُعد خانوادگی از دیدگاه حضرت علی ایسی بررسی می گردد. شکل گیری شخصیت فرزندان و افزایش محبت بین فرزندان و والدین از این نوع آثار است که توضیح آنها در ادامه ارائه می گردد.

# ۱. شکلگیری شخصیت فرزندان

علاوه بر تأثیرات فردی احسان به والدین در سبک زندگی مؤمنانه، تأثیرات دیگری نیز در حوزه خانواده وجود دارد؛ از قبیل نیکوشدن فرزندان. ممکن است این سؤال مطرح شود که نیکی کردن فرد به والدینش چه ارتباطی به شخصیت و تربیت فرزند دارد؟ برای پاسخ باید به مقولهٔ الگوبرداری اشاره نمود. اگر فرهنگ احسان به والدین در رفتار پدر و مادر هویدا گردد، این فرهنگ در ذهن فرزندانشان نیز نهادینه شده و خود آنها نیز مورد احترام قرار می گیرند. در ادامه با حدیثی از امام علی شیخ به بررسی بیشتر این ارتباط پرداخته می شود؛ حضرت علی عیشی می فرماید: «اِرْضَ لِلنَّاسِ بِمَا تَرْضَاهُ لِنَفْسِک تکنْ

پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال هشتم، شماره ۱۵، پاییز و زمستان ۱۵۰۰، ص: ۱۰۰–۱۲۳ تأثیر احسان به والدین در سبک زندگی از دیدگاه حضرت علی ﷺ سیدحیدر طباطبایی مرجان پورسالاریزاده



مُسْلِماً؛ آنچه را که برای خود می پسندی [اینکه فرزندانت به تو نیکی کنند] برای دیگران [پدر و مادر] بیسند تا مسلمان باشی» (تمیمی آمدی، ۱٤۱۰: ۱٤۱۸).

برخی از والدین دوست می دارند که فرزندانشان به آنها نیکی کنند، احترام آنها را داشته باشند و باعث دلگرمی و سربلندی آنها شوند، بی آنکه خود به نحوهٔ رفتار و برخوردشان با پدر و مادرشان توجه کنند که آیا رفتار آنها باعث دلگرمی و سربلندی پدر و مادرشان شده است یا خیر؟ در سخنان گهربار حضرت علی ایشان آمده است که ایشان فرمودند: «بَرُّوا آباء کم یبَرَّکم أُبْنَاؤُکم؛ به پدرانتان نیکی کنید تا فرزندانتان به شما نیکی کنند» (ابن بابویه، ۲۱/۴، ۹۸۵).

یعنی نحوهٔ رفتار والدین با پدر و مادر خود و شکل صحبت کردنشان با آنها و میزان احترامی که برای آنها قائل هستند، در تربیت فرزندان مؤثر است. والدین بخشی از زندگی فرزندان را تشکیل می دهند و همواره به عنوان الگو برای آنان محسوب می شود. آنها می توانند هم اثر مثبت و هم اثر منفی روی فرزندان خود بگذارند و این تأثیر تا حدودی به نوع ارتباط کلامی و گفتاری آنها با پدر و مادر خود بستگی دارد، اما به هر حال چون ارتباطات تنها به صورت کلامی نیست، پس روابط عاطفی با پدر و مادر نیز در این عملکرد مؤثر است.

فرزند مؤمن در سبک زندگی مؤمنانه خود به این رسیده است که ارتباط عاطفی صحیح او با پدر و مادر اولین و مهم ترین زمینه رشد و پرورش اخلاقی فرزندان او است. او می داند به ترین ملاک و معیاری که بر اساس آن تربیت و کیفیت پرورش اخلاقی فرزندان را می توان مورد ارزیابی و دقت قرار داد، همان شبکهٔ ارتباطی اعضای خانواده با یکدیگر است؛ یک شبکهٔ ارتباطی خوب خانوادگی مملو از مهر و محبت و احترام است. وقتی محیط خانواده سرشار از احترام باشد، فضایی آرام و معنوی به وجود خواهد آمد و این فضا در آرامش روانی اعضای خانواده به ویژه فرزندان مؤثر خواهد بود.

گفته شد که فرزندان از پدر و مادر خود به عنوان یک الگو تقلید می کنند. می توان گفت که این تقلید و تعیین هویت کاملاً به طور طبیعی اتفاق می افتد و امری انتخابی نیست؛ زیرا ماهیت انسان به گونه ای است که به طور طبیعی بدین سو قدم بر می دارد بدون اینکه فرزند یا والدین طرح و برنام های را از پیش برای آن تعیین کنند. در فرزندان معمولاً ارزش های اخلاقی از دو سالگی به بعد پیدا می شود. در این مرحله کودک آماده تقلید و حکایت و شبیه سازی کارهای پدر و مادر است که قهر مان دنیای کودکند؛ یعنی هر کاری آنها انجام بدهند، کودک میل دارد تکرار کند. او با نگاه کردن به والدین این اخلاق و نحوهٔ برخورد با دیگران را می آموزد و در خود نهادینه می کند و به طور ناخواسته در سنین بالاتر نیز آنها را تکرار می کند و





هرگز نمی توان این ارزشها را به طور مستقیم به فرزندان آموزش داد (مطهری، ۱۳۷۹: ۹۸/۲).

آنها به اسفنجهایی شباهت دارند که به صورت مداوم، رفتارهای والدین خود را جذب و تکرار می کنند. بنابراین اگر والدین خواستار ثبات یک ارزشی در فرزندان نسبت به خود هستند، باید بدانند که رفتار عملی آنها نسبت به والدینشان از گفتار آنها بسیار تأثیرگذارتر می باشد؛ به همین جهت والدین باید در رفتار خود با پدر و مادرشان به گونهای عمل کنند که فرزندان از رفتار صحیح و درست آنها الگوبرداری کنند و در طول زندگی آن رفتار پسندیده را در برابر والدینشان به اجرا در آورند.

#### ۲. افزایش محبت بین فرزندان و والدین

در مطلب قبل یکی از اثرات خانوادگی نیکی به والدین (شکل گیری شخصیت فرزند) مطرح شد و در قسمت بعد فردی بیان گردید که باید نیازهای والدین توسط فرزندان برطرف شود و برای بر طرف شدن نیازهایشان باید با آنها ارتباط داشت و این ارتباط همان برقراری صله رحم است که طبق احادیث اسلامی موجب افزایش محبت بین طرفین می شود. حضرت علی آثر در این زمینه می فرماید: «صِلَةُ الرَّحِمِ تُوجِبُ الْمَحَبَّةَ وَ تکبِتُ الْعَدُوّ؛ صله رحم محبت آور است و دشمنی را از بین می برد» (تمیمی آمدی، ۱۶۱۰: ۱۲۱۸ع). در حدیث دیگری به فرزندش چنین سفارش می کند: «اَکرِمُ عَشِیرَتک فَإِنَّهُمْ جَنَاحُک الَّذِی بِهِ تَطِیرُ وَ اَصْلُک الَّذِی إِلَیهِ تَصِیرُ وَ یدُک الَّتِی بِها تَصُول؛ خویشانت عَشِیرَتک فَإِنَّهُمْ جَنَاحُک الَّذِی بِهِ تَطِیرُ و هستند که با آنان پرواز می کنی و اصل و ریشه تو می باشند که به ایشان باز می گردی و دست (یاور) تو هستند که با آنها (به دشمن) حمله می کنی (و پیروز می شوی)» (سید رضی، ۱۶۱۶: نامه ۳۱).

فرزند مؤمن در سبک زندگی مؤمنانهٔ خود صله رحم با پدر و مادر را در رأس کارهایش قرار می دهد و با رسیدگی، مراقبت و رفع نیازهای والدینش این پیام را به آنها می دهد که برای آنها ارزش قائل است و قدردان زحمات ایشان می باشد این خود موجب انس و محبت بیشتر والدین نسبت به فرزند قدرشناس خود می شود و به طبع سبب ترغیب بیشتر فرزند به نیکی کردن به والدین می گردد. او می داند که صله رحم و رسیدگی به والدین افزون بر این فایده، فواید ارزندهٔ دیگری مشل: طول عمر، فراوانی روزی، حسن خلق، پاکی اعمال و دفع بلا، آسانی حساب در روز قیامت و . . . را به دنبال خواهد داشت و اگریک زمانی والدین او زمینهٔ ناراحتی فراهم کردند و سبب رنجش خاطر او شدند، سریع تصمیم به قطع کراه و رابطه (قطع صله رحم) با آنها نمی کند و با بردباری تمام مسائل و مشکلات را حل می کند؛ زیرا می داند

پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال هشتم، شماره ۱۵، پاییز و زمستان ۱۵۰۰ می: ۱۰۰–۱۲۳ تأثیر احسان به والدین در سبک زندگی از دیدگاه حضرت علی ﷺ سیدحیدر طباطبایی مرجان پورسالاریزاده



مبغوض ترین عمل در پیشگاه خداوند شرک به خداست و بعد از آن قطع رحم است. پس سبک زندگی مؤمنانهٔ اهل بیت را الگوی خود قرار داده و به رابطه با والدین ادامه می دهد؛ زیرا آنها در سبک زندگی مؤمنانهٔ خود گوش به فرمان سخنان معصومان آیه هستند تا رستگار شوند. حضرت در این زمینه می فرماید: «لَیسَ الْحَلِیمُ مَنْ عَجَزَ فَهَجَمَ وَ إِذَا قَدَرَ انْتَقَمَ إِنَّمَا الْحَلِیمُ مَنْ إِذَا قَدَرَ عَفَا وَ کَانَ الْحِلْمُ غَالِباً عَلَی کَلِّ الْمَلِیمُ مَنْ عَجَزَ فَهَجَمَ وَ إِذَا قَدَرَ انْتَقَمَ إِنَّمَا الْحَلِیمُ مَنْ إِذَا قَدَرَ عَفَا وَ کَانَ الْحِلْمُ غَالِباً عَلَی کُلِّ أَمْرِهِ؛ کسی که چون ناتوان شد هجوم برد و چون قدرت یابد انتقام گیرد بردبار نیست، بلکه بردبار کسی است که قدرت داشته باشد اما گذشت کند و بردباری بر تمامی امور او غالب باشد» (تمیمی آمدی، است که قدرت داشته باشد اما گذشت کند و بردباری بر تمامی امور او غالب باشد» (تمیمی آمدی،

بنابراین، از جمله تأثیرات مهم احسان به والدین، افزایش محبت در خانواده و بین فرزندان و والدین می باشد که خود، موجب برکات بسیار فراوانی می گردد.

#### نتيجهگيري

احسان به والدین به منزله مهمترین وظیفه هر فرزند است که دارای تأثیرات فراوان که در این مقاله به تأثیرات آن در سبک زندگی مؤمنانه از دیدگاه مولای متقیان حضرت علی ایسی پرداخته شد. این تأثیرات عبارتند از:

برخورداری از نعمت و نزول برکت: نه تنها وجود والدین در زندگی پر از نعمت و برکت است. بلکه باتوجه به سخن حضرت علی این نیاز مندی های آنها نیز نعمت است و مؤمن زیرک از این فرصت استفاده می کند و در صدد بر آوردن نیازهای آنها بر می آید.

بازگشت خیر کثیر: اسلام انفاق به پدر و مادر را در اولویت قرار داده است. با انفاق کردن می توان نعمتی فراتر از آنچه را که بخشوده اند، از خداوند دریافت کرد.

تعالی و رشد: انسان به طور غریزی به دنبال تعالی و رشد است. در قرآن و احادیث یکی از راه های به دست آوردن تعالی تواضع در برابر والدین معرفی شده؛ زیرا تواضع در برابر والدین زمینه تواضع در برابر خدا را ایجاد می کند، در نتیجه باعث رشد و تعالی می شود.

بخشش الهی: یکی از بزرگترین موهبتهای الهی، عفو و گذشت از خطای بندگان است. فرزند مؤمن به جای کینه توزی در برابر خطای والدین، آنها را می بخشد؛ زیرا می داند که طبق روایات؛ اگر اهل عفو و گذشت باشد، خداوند نیز از خطاهای او می گذرد.

استجابت دعا: فرزند مؤمن با احترام به والدين و احسان به آنها براي خود پلي ميسازد جهت

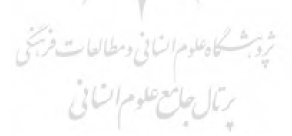


رسیدن به آرزوها؛ چرا که اگر پدر و مادر از فرزند خود راضی باشند و برای او دعا کنند، استجابت دعای آنها بنابر روایات حتمی است.

شکل گیری شخصیت فرزندان: رفتار کودکان و شخصیت آنها ناشی از رفتار و کردار والدین اوست و به نوعی شخصیت او به شخصیت آنها شباهتهای بسیاری دارد. لذا اگر اصل احترام و اطاعت در رابطه با والدین رعایت شود، فرزند با الگو گیری، در آینده رفتار شایستهای را نسبت به والدین خود انجام میدهد.

افزایش محبت بین فرزندان و والدین: فرد مؤمن با ایجاد ارتباط بین خود و والدین، بذر محبت را در بین خود و آنها می کارد و علاوه بر آن با ارتباط با آنها می توان از نیازهایشان باخبر شد و در صدد رفع آن برآمد.

در این مقاله تأثیرات نیکی به والدین از فردی و اجتماعی بررسی شد و لازم است که ایس پـژوهش در بُعد روانشناسی و جامعهشناسی نیز بررسی گردد.





#### فهرست منابع

- ۱. ترجمه قرآن، رضایی اصفهانی، محمد علی و همکاران، نخستین ترجمه گروهی قرآن
  کریم، قم: دار الذکر، ۱۳۸۴ش.
  - ٢. ابن بابويه، محمد بن على، من لايحضره الفقيه، قم: نشر اسلامي، چاپ دوم، ٢٠١٥ق.
- ٣. احمد بن فارس بن زكريا، ابوالحسين، معجم مقاييس اللغه، قم: نشر مكتب الاعلام الاسلامي، ١٤٠٤ قم. ١٤٠٤
- احمدی، زینالعابدین، احمدی، حسنعلی، مقام پدر و مادر در اسلام، قم: نشر میثم تمار،
  چاپ هفتم، ۱۳۸۹ش.
- ۵. آخوند، سکینه، «گونهشناسی تعامل نیکو با والدین از منظر قرآن»، پژوهشنامه اسلامی زنان و خانواده، دوره دوم، شماره دو، بهار و تابستان ۱۳۹۳ش.
- آموزگار، محمدحسن، اخلاق و تربیت اسلامی، قم: نشر انجمن اولیا و مربیان، چاپ چهارم،
  ۱۳۸۳ش.
- ۷. تیممی آمدی، عبدالواحد بن محمد، غررالحکم و دررالکلم، قم: نشر دارالکتاب اسلامی، چاپ دوم، ۱۴۱۰ق.
  - ۸. جوهری، اسماعیل بن حماد، الصحاح، بیروت: نشر دارالعلم، چاپ سوم، ۲۰۶ق.
    - ٩. دهخدا، على اكبر، فرهنگ لغت، تهران: نشر دانشگاه تهران: ١٣٧٢ش.
- ۱۰. رضانیای، فریده، گذری، یگانه، افچنگی، فاطمه، علوی، راضیه السادات، «تأثیر احسان به والدین بر عاقبت به خیری فرزندان»، کنفرانس ملی روانشناسی علوم تربیتی و اجتماعی، دوره ۳، ۱۳۹۲ش.
- ۱۱. رضایی، محمدمهدی، «جایگاه صله رحم در فرهنگ اسلامی»، مجله گنجینه، شمارهٔ ۵۱، اردیبهشت ۱۳۸۶ش.
- ۱۲. سعیدی نیا، ابراهیم، آثار تربیتی احسان به والدین در قرآن و حدیث، قم: انتشارات موعود اسلام، چاپ سوم، ۱۳۹۳ش.
- ۱۳. سید رضی، محمد بن حسین، نهج البلاغه، تحقیق صبحی صالح، قم: هجرت، چاپ اول، ۱۲. قم. ۱۶۱۶ق.



- ۱٤. شریفی، محمود، چهل حدیث: والدین، تهران: سازمان تبلیغات اسلامی، چاپ دوم، ۱۳۷۹ش.
- ۱۵. صرفی پور، محمد تقی، فواید مهم و سرنوشت ساز نیکی به والدین، قم: نشر صرفی پور، چاپ اول، ۱۳۹۶ش.
- 17. طبرسی، فضل بن حسن، نثر اللآلی، مشهد، نشر آستان قدس رضوی، بنیاد پژوهشهای اسلامی، چاپ دوم، ۱۳۸۶ش.
  - ١٧. عميد، حسن، فرهنگ لغت، تهران: نشر اميركبير، ١٣٨٤ش.
  - ١٨. عيناثي، محمد بن محمد، مواعظ العدديه، نشر طليعه نور، قم: چاپ اول، ١٣٨٤ش.
    - ١٩. كراجكي، محمد بن على، كنز الفوائد، قم: دارالذخائر، چاپ اول، ١٤١٠ق.
- ۰۲. كليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ترجمه محمد باقر كمرهاي، تهران: دفتر مطالعات تاريخ و معارف اسلامي، چاپ سيزدهم، ١٤٢١ق.
- ۲۱. كوچنانی، قاسمعلی، «اخلاق در نهجالبلاغه»، مجله پژوهشهای نهجالبلاغه، شماره ۳۰، پاییز ۱۳۸۹ش.
- ۲۲. لیثی واسطی، علی بن محمد، عیون الحکم و المواعظ، تحقیق حسین حسنی بیر جندی، قم: نشر مؤسسه فرهنگی دارالحدیث، چاپ اول، ۱۳۷۷ش.
- ۲۳. متقى هندى، علاءالدين على بن حسام، كنزالعمال، بيروت: نشر دار احياء التراث العربى، چاپ دوم، ۱٤۳۱ق.
- ٢٤. مجلسى، محمدباقر، بحارالانوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، تهران: دارالكتب الاسلاميه، ٣٠٠ق.
- ۲۵. محدثی، جواد، چهل حدیث راه زندگی، مشهد، نشر آستان قدس رضوی، چاپ هفتم، ۱۳۹۶ش.
- ۲٦. محمدی ری شهری، راهنمای محبت، قم: موسسهٔ علمی فرهنگی دارالحدیث، سازمان چاپ و نشر، چاپ اول، ۱۳۸۲ش.
- ۲۷. محمدی ریشهری، محمد، میزان الحکمه، ترجمه: حمیدرضا شیخی، قم: نشر مؤسسه فرهنگی دارالحدیث، ۱۳۹۰ش.
  - ۲۸. مطهری، مرتضی، یادداشتهای استاد مطهری، تهران: نشر صدرا، چاپ اول، ۱۳۷۹ش.
    - ۲۹. معین، محمد، فرهنگ لغت معین، تهران: نشر زرین، ۱۳۸۱ش.



۳۰. موحدی، هادی، چهل چلچراغ (چهل چهل حدیث)، قم: نشر ارم، چاپ اول، ۱۳۸۵ش. ۳۱. نوری، علی، فارسی، سهیلا، «انتظارات سالمندان از فرزندان خود»، مجله سالمندی ایران، دوره ۱۳، شماره سیزدهم، تابستان ۱۳۹۷ش.

٣٢. نورى، ميرزا حسين، مستدرك الوسائل، قم: نشر آلبيت المهائل، ١٤٠٨ق.

