

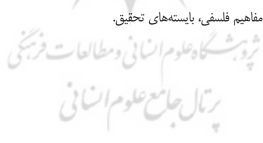
# بایستههای تحقیق در مفاهیم فلسفی

Zb\_darvishi@yahoo.com farajollah.barati@yahoo.com کے زینب درویشی / استادیار دانشگاه آزاد اسلامی واحد اهواز فرجاله براتی / استادیار دانشگاه آزاد اسلامی واحد اهواز دریافت: ۹۹/۰۸/۲۵

#### چکیده

مفاهیم فلسفی که از اقسام مفاهیم عام و کلی میباشند؛ جزء مهم ترین مباحث فلسفی به شمار میروند، به گونهای که بسیاری از حکما آن را کلید شناخت و رمز کشف واقع و تطابق صورتهای علمی با اشیاء عینی میدانند. اصطلاح مفاهیم فلسفی از اصطلاحات رایج در فلسفه اسلامی است و در غرب بی توجهی به این سنخ مفاهیم، موجب پارهای کجرویها و در فلسفه غـرب و بخصوص مباحث معرفتشناسی شده است. ولی در اسلام بهویژه نزد صدرالمتألهین توجه شایستهای به این موضوع شد و ایشان تلاش کرد اختلاف آراء حکما را به تصالح کشاند؛ اما در دوران معاصر انتقاداتی به دیدگاه صدرالمتألهین وارد شـده کـه، علیرغم اهمیت فراوان مفاهیم فلسفی، شایسته است بیش از پیش مورد توجه محققان قرار گیرد و زوایای مختلفی کـه تـاکنون عمورد غفلت یا توجه کمتر واقع شده است با شفافیت بیشتری عرضه گردد. در این مقاله تلاش می شـود بـا بهـره گیـری از روش تحلیلی تاریخی برخی از مهم ترین بایستههای تحقیق در مفاهیم فلسفی با هدف تبیین واقع نمایی آنهـا جهـت تحکـیم فلسفه و معرفت شناسی اسلامی ارائه شود.

كليدواژهها: مفاهيم كلي، معقولات ثانيه، مفاهيم فلسفي، بايستههاي تحقيق.



#### مقدمه

نظامهای فلسفی که به مسائل مربوط به مفاهیم پرداختهاند را مى توان به ينج دسته تقسيم نمود: فلسفه يوناني، فلسفه اسلامي، فلسفه قرون وسطایی غرب، فلسفه جدید غرب و فلسفه معاصر غرب که هر دوره بهرغم تفاوتها و تنوعهای داخلی با دورههای دیگر تفاوت کلی دارد (فنایی اشکوری، ۱۳۸۷، ص۱۷). آنچه که در فلسفه یونان مطرح بوده، مباحث مربوط به مفاهیم بوده است؛ ولی تقسیم معقولات به اولی و ثانوی و بهویژه تقسیم معقول ثانی بـ ه منطقـی و فلسفى غالباً در فلسفه اسلامي مطرح بوده است.

معقولات ثانیه، در ادراک انسان، از اهمیت بسیاری برخوردارند، تا جایی که شهید مطهری آنها را یکی از معجزات فلسفه اسلامی و کلید حل مشکل شناخت دانسته است (مطهری، ۱۳۸۹، ج۲، ص ۳۵۲) و درباره ارزش و اهمیت معقولات ثانیه فلسفی مینویسد: «گرامی ترین معانی و مفاهیمی که بشر دارد که اساساً علم بشر \_ نـه فقط فلسفه بشر \_ بر أن معانى استقرار يافته است و قوام علم و شناخت بشر بر آنهاست، همان معقولات ثانیه فلسفی است» (همان، ص۶۹). وی همچنین معتقد است: «اگر معقولات ثانیهٔ فلسفی نباشند، فلسفه حقیقی نخواهد بود (مطهری، ۱۳۷۴، ج۹، ص۳۹۰). ایشان در باب معقولات ثانیه منطقی نیز معتقد است: «بازیک سلسله دیگر که آنها نیز جزو گرامی ترین اندیشههای بشر است، کسانی که عمل تفکر بهوسیله آنها صورت می گیرد، که اگر آنها نباشد ذهن قدرت تفكر ندارد. اينها معقولات ثانيه منطقى نام دارنـد و از معقولات اولی نیسـتند» (همـان، ج۲، ص۷۰). *آیـتالله مصباح* نیـز معتقد است: فلاسفة عقلي و ازجمله متفكران اسلامي كليد كشف واقع و تطابق صورتهای علمی با اشیاء عینی را شناخت همین وابلیت صدق بر افراد متعدد را دارد؛ به عبارت دیگر، این ویژگی و صفت ادراکات و معقولات می دانند (مصباح، ۱۳۷۳، ج ۱، ص۳۲).

> آنچه در این مقاله مورد بحث و محور اصلی بررسی قرار گرفته، عبارت است از: بایسته های تحقیق در مورد معقولات ثانیه فلسفی و طرح مباحثی از قبیل چیستی، ضرورت و اهمیت، کیفیت و نحوه انتزاع، چگونگی وجود معقولات ثانیه فلسفی در خارج وجود یا عدم معقولات ثاني، اصالت وجود و معقول ثانيـه فلسـفي. عـلاوه بـر ايـن مهمترین پرسش مطروحه در این مقاله عبارتاند از: مهمترین بایستههای تحقیق در معقولات ثانیه فلسفی کداماند؟ کدام زمینهها در معقولات ثانيه فلسفى كمتر مورد توجه واقع شده است؟ أيا می توان برای معقولات ثانیه نیز ماهیتی را یافت که مانند معقولات اولیه از آن حکایت می کنند؟ اگر نـه پـس ایـن معـانی کلـی از کجـا

آمدهاند؟ آیا آنها بهنحو فطری در اختیار انسان هستند؟ اگر این گونه نیست پس چگونه این مفاهیم در ذهن انسان شکل می گیرند؟ چگونه می توان اثبات کرد این معانی عامّه توهم نیستند؟

با توجه به اینکه تاکنون پژوهشی راجع به بایستههای تحقیق در مورد معقولات ثانیه مطرح نشده است؛ در این مقاله با بهرهگیری از روش تحلیلی ـ تاریخی و رجوع به کتب و مقالات فلسفی تلاش شده است از عهده این مهم برآید.

# ۱. تحقیق در ضرورت و چیستی ماهیت مفاهیم فلسفی

ازآنجاکه میخواهیم بایسته های تحقیق در مفاهیم فلسفی را مورد مطالعه قرار دهیم، ابتدا باید ضرورت این مفاهیم و چیستی آنها را مورد بحث قرار دهيم.

از نظر فلاسفهٔ اسلامی مفاهیم کلی دو دستهاند:

١. مفاهيم كلي كه از طريق حواس خارجي يا داخلي وارد ذهن شده أن گاه عقل با قوه تجرید و تعمیم از آنها مفاهیم کلی ساخته است و به أن معقولات اوليه مي گويند.

٢. مفاهيم كلى كه نفس از معقولات اوليه ساخته است و بـه أن معقولات ثانیه گفته می شود و خود به دو دسته معقولات ثانیه منطقی و فلسفی تقسیم میشوند.

معقول ثانی منطقی پس ازاینکه انسان مفهوم کلی درخت، سنگ و... را درک کرد، مرتبه بالاتری از نفس مستعد شده تا با نظر در این مفاهیم، ویژگیهای آنها را به دست آورد. مثلاً، وقتی که در مفهوم انسان نظر می کند و او را با افرادش مقایسه می کند، درمی یابد که مفهوم انسان را در مفهوم انسان درمی یابد که این مفهوم می تواند هم بر حسن صدق کند، هم بر حسین و هم بر... . نام این ویژگی، کلیت است. بدیهی است که در این نظر و دیدگاه، ذهن در مقام یافتن ویژگیها و صفات مفاهیم ذهنی است نه دریافت و کشف صفات امور خارجی.

همچنین با نظر دیگر به مفهوم انسان، به ویژگی دیگری از او نائل می شود؛ یعنی وقتی به مفهوم انسان نظر می کند درمی یابد که گرچه انسان، قابلیت صدق بر افراد کثیر را دارد، لکن آن افراد باید دارای حقیقت واحده (متحدالحقیقه) باشند و این طور نیست که هم بر حسن صدق کند و هم بر چوب و هم بر خودکار و... . این ویژگی انسان همان نوعیت است؛ یعنی به مفهومی که بر افراد متعدد اما متحدالحقيقه صدق مي كند، نوع اطلاق مي شود.

همچنین، وقتی به تصویر یک انسان معین مانند زید نظر می کند، ملاحظه می کند که آن تصویر، به علت دارا بودن ویژگیهای خاص، بر بیش از یک فرد، دلالت نمی کند. پس صفت تصویر خیالی یک انسان خاص این است که جزئی است.

بههمین ترتیب، با نظر کردن در مفاهیم موجود نزد ذهن، به صفات و ویژگیهای دیگری از آنها دست می یابد؛ مانند مفاهیم جنس، قضیه، قیاس و ... به این ویژگیها و صفات، مفاهیم منطقی اطلاق می شود؛ بنابراین، مفاهیم منطقی عبارت اند از: مفاهیمی که صفات و ویژگیهای مفاهیم دیگر داخل ذهن هستند.

مفاهیم فلسفی با نظر کردن به اشیای خارجی، انسان به مفاهیمی دست می یابد، ولی بعضی از مفاهیم به گونهای هستند که با صرف توجه و نظر به یک شیء به دست نمی آیند، بلکه فقط در صورتی انسان به آن مفاهیم دستیافته و آنها را می تواند از اشیای عینی و خارجی انتزاع کند که آن اشیا را با اشیای دیگری مقایسه کند، و گرنه بدون سنجش و مقایسه، امکان دستیابی به چنین مفاهیمی میسر نیست. برای نمونه، اگر انسان هزاران بار آتش را دیده باشد، ولی آن را با حرارت پدیده آمده از آن مقایسه نکند، ذهن وی قادر نیست که مفهوم علت را از آتش انتزاع کند.

به مفاهیمی که با سنجش و مقایسه میان اشیای عینی و خارجی به دست می آیند، مفاهیم فلسفی اطلاق می شود؛ مانند مفاهیم علت و معلول، حادث و قدیم، ذهنی و خارجی، بالقوه و بالفعل، سقف و کف، پدر و مادر، برادر و خواهر، جزء و کل و… (نبویان، ۱۳۸۲).

صدرالمتألهین معتقد است معقولات ثانیه، مفاهیم انتزاعی هستند، مانند عمی. انتزاعی یعنی اینکه وجود موصوف در خارج به گونهای باشد که از آن، این صفت فهمیده شود. این صفات، در واقع، هم وجود عینی دارند و هم وجود ذهنی برخلاف معقولات ثانیهٔ منطقی (مثل نوعیت، کلیت و جزئیت) که فقط وجود ذهنی دارند (صدرالمتألهین، ۱۹۸۱، ج ۱، ص ۳۳۴).

با توجه به مطالب یادشده می توان تفاوتهای معقولات اولیه و ثانویه را در امور زیر خلاصه کرد:

۱. معقولات اولیه جنبه اختصاصی دارند؛ یعنی اختصاص به یک نوع خاص، یا یک جنس خاص و حداکثر یک مقوله خاص دارند؛ اما معقولات ثانویه جنبه عمومیت دارند، یعنی اختصاص به یک نوع، یا یک جنس و یا یک مقوله ندارند.

۲. معقولات اولیه صورتهای مستقیم و بلاواسطهای هستند که

از اشیاء خارجی گرفته شدهاند و صورتهای ادراکی (کلی) دیگری در پدید آمدن آنها دخالت ندارند، ولی معقولات ثانیه با وساطت صور ادراکیه (کلی) دیگری که همان معقولات اولیه میباشند پدید آمدهاند؛ و به همین جهت است که آنها را معقولات ثانیه مینامند.

۳. معقولات اولیه مسبوق به احساس و تخیل میباشند، ولی معقولات ثانیه مسبوق به احساس و تخیل نیستند. مثلاً مفهوم کلی «تلخی» قبلاً بهصورت حسی و خیالی در قوه حسی و حافظه موجود بوده و بعداً به کمک قوه تجرید و تعمیم ذهن بهصورت کلی درآمده است؛ ولی مثلاً مفهوم «وحدت» که یک مفهوم معقول ثانوی است، صورت قبلی حسی و خیالی نداشته است (سبزواری، ۱۳۶۷، ج۲، ص ۲۸۳–۲۹۰).

## ۲. تحقیق در کیفیت انتزاع مفاهیم فلسفی

بحث مهم در اینجا نحوه پیدایش مفاهیم کلی و معقولات است؛ یعنی اولاً چگونه از مفهوم جزئی (حسی و خیالی) مفهوم کلی (معقول اولی) ساخته می شود و ثانیاً چگونه از این مفهوم کلی، مفاهیم کلی دیگری پدید می آید. البته تا مدتها در فلسفه اسلامی تفکیک روشنی بین معقولات ثانی منطقی و فلسفی وجود نداشت و مفاهیمی مثل کلیت، نوع و جنس و... در کنار مفاهیمی مثل وجود و امکان و ... قرار می گرفت. اما نمی توان حکمای اسلامی را طرفدار فرض اول، یعنی ذهنی محض بودن همه معقولات ثانی فلسفی دانست. همه مشربهای فلسفی اعم از اشراق، مشاء و حکمت متعالیه در این امر اتفاق نظر دارند که معقولات اولی به لحاظ کلیت و شمول، در ذهن وجود داشته و هرگز با قید کلی در خارج یافت نمی شوند؛ ولی در ضمن مصادیق جزئی وجود دارند و مفاهیم منطقی یا معقولات منطقی، تنها در ذهن حضور داشته، در خارج از ذهن یافت نمی شوند. اختلاف نظر حكما عمدتاً در خصوص وجود معقولات ثاني فلسفي است: مشائيان و ارسطوئیان برآنند که اینها به گونهای در خارج موجودند و اشراقیان و افلاطونیان باور دارند که موطن این دسته از معقولات، مانند معقولات منطقى، فقط ذهن است. اگرچه صدرالمتألهين اين اختلاف آراء را به یک تصالح کشانده و بین آنها جمع می کند (دیباجی و یوسفزاده، ۱۳۹۶). درمجموع کیفیت حصول و انتزاع این مفاهیم نزد متقدمین چندان مورد توجه قرار نگرفته است؛ ولی با دقت در کلمات آنان، مواردی می توان یافت که با آنچه فلاسفهٔ معاصر ما از کیفیت حصول آنها بیان کردهاند، متناسب است.

#### ٣. وجودشيناسي مفاهيم فلسفي

در میان فیلسوفان اسلامی، تنها سهروردی است که بهطور مبسوط در مورد اعتباری بودن مفاهیم فلسفی، سخن گفته است. وی در کتاب مطارحات به نحو مشروح، ادله و وجوه متعددی را برای اعتباری بودن این مفاهیم آورده است (سهروردی، ۱۳۷۲، ج ۱، ص ۳۴۷\_۳۴۴). دلایل سهروردی برای شناسایی مفاهیم اعتباری مبتنی بر این قاعده است که: «کل مایلزم من فرض وقوعه تکرر نوعه فهو اعتباری» (همان). شیخ اشراق مفاهیمی را که بعد از او به مفاهیم فلسفی مشهور شد، مصداق بارز این قاعده میشمارد و وجود آنها را در خارج مستلزم تسلسل می داند؛ چنان که اگر مثلاً در قضیه «انسان موجود است»، وجود، موجود باشد این وجود نیز دارای وجود خواهد بود و وجود بعدی نیز وجود دیگری میطلبد و به همین ترتیب تسلسل لازم می آید. البته تسلسل به شکلهای دیگر نیز لازم می آید؛ زیرا این وجود، دارای وحدت نیز خواهد بود و چون وحدت بنا به فرض، واقعیت عینی دارد، وجود خواهد داشت، در نتیجه وجود، وحدت خواهد داشت و وحدت نیز وجود خواهد داشت؛ همین طور، وجود وحدت نيز وجود خواهد داشت \_ و الا معدوم خواهد بود \_ چنان که وحدت وجود نیز وجود خواهد داشت؛ باز وجود وحدت وجود نيز وجود خواهد داشت، چنان که وحدتِ وجودِ وحدت، نيز وجود خواهد داشت؛ و بدین ترتیب سلسلهای نامتناهی از وجود وحدت و وحدت وجود لازم مى آيد و چون آحاد سلسله بنا بر فرض، اجتماع در وجود دارند، وقوع خارجی أن محال است. همچنین سلسلهٔ دیگری از امکان و وحدت پدید می آید و سلسلهٔ سومی از وجود و امکان و سلسلهٔ دیگری از وجوب و امکان و سلسلهٔ دیگری از وحدتِ وجـوب و وجوب وحدت و سلسلهٔ دیگری از امکان امکان پدید می آید. همچنین از نسبت این امور با موضوعاتشان سلسلههای بی شمار دیگری لازم می آید که همگی گواه آن اند که این امور جز اعتبارات عقلی چیزی نیستند (همان، ج ۲، ص ۶۷۔۶۷ ج ۱، ص ۳۴۲\_۳۴۲). صدرالمتألهین را میتوان شاخص ترین اندیشمندی دانست که بعد از شیخ اشراق و خواجه نصیرالدین طوسی تلاش داشته است به این موضوع بپردازد. وی در پاسخ به اشکال شیخ اشراق می گوید: اگر معقولات ثاني فلسفي به نحو مستقل و اسمى در خارج، واقعيت داشته باشد، تسلسل لازم مى آيد. اما واقعيت داشتن در خارج، منحصر به این شکل نیست؛ بلکه \_ بهزعم ایشان \_ امکان دارد این معقولات به نحو غیراسمی و غیرمستقل \_ مثلاً به نحو رابط یا شبیه

آن ـ در خارج واقعیت داشته باشد؛ در این صورت تسلسل لازم نمی آید و طبعاً مفاهیم فلسفی مصداق قاعده اول نخواهد بود؛ چراکه به گمان آنها در این حالت مصداق این مفاهیم، موجود به وجود شیء دیگری است، نه موجود به وجود مستقل خودش؛ طبعاً جایی برای تسلسل نخواهد بود (صدرالمتألهین، ۱۹۸۱، ج ۱، ص ۱۳۹–۱۷۱).

صدرالمتألهين از راه بساطت نفس، برهان اقامه مي كند كه فعاليت ادراکی آن از راه حواس آغاز میشود و معلومات ما، یـا از طریـق حـس بهدست آمدهاند و یا آنکه از تجمع ادراکات حسی، نفس برای حصول آنها مهیا می شود. او پس از این برهان، عمل آلات حسی را چنین بیان می کند: حواس بهمنزله جاسوس های متعددی هستند که از نواحی مختلف خبر می آورند و نفس از این جاسوسها، بهرهمند می شود (همان، ج۳، ص ۳۸۱\_۳۸۲). صدرا همچنین، معتقد است که نفس در ابتدا، محتاج به حس است و اگر حس را نداشته باشد، علم نیز نخواهد داشت؛ ولی در انتها، همین حس مانع اتصاف به عقل فعال است (همان، ج۹، ص۱۲۶). از معاصران نیز شاخص ترین اندیشمندی که به کیفیت انتزاع مفاهيم فلسفي (معقولات ثانية فلسفي) همت گماشت و نظريات واضحی بیان کرد، می توان به علامه طباطبائی اشاره کرد. علامه در بيان كيفيت انتزاع معقولات ثانيه فلسفى معتقد است: «انتزاع اين مفاهيم مستلزم کندو کاوهای ذهنی و مقایسه اشیاء با یکدیگر است؛ مانند مفهوم علت و معلول که بعد از مقایسه دو شیئی که وجود یکی متوقف بر وجود دیگری است و با توجه به این رابطه انتزاع می شود و اگر چنین مقایسات و ملاحظاتی در کار نباشد، این مفاهیم هرگز حاصل نمی شود؛ چنان که اگر هزاران مرتبه آتش و حرارت باهم مشاهده شوند، اما بین آنها مقایسهای در ذهن انجام نگیرد، هرگز این دو مفهوم (علت و معلول) به دست نمی آید...» (طباطبائی، ۱۳۶۴، ج ۲، ص ۲۰۱\_۲۱۵).

علامه طباطبائی در ادامه می گوید: «هنگامی که از طریق حواس، مفاهیمی در ذهن حاصل شد، از طریق مقایسهٔ این مفاهیم با یکدیگر، به مفاهیم است، نیست (سپس از اینها به وجود و عدم نسبی) وحدت، کثرت و سنسبی نائل می شویم و سرانجام، آنها را به صورت استقلالی لحاظ کرده، مفاهیم هست (وجود)، عدم، وحدت، کثرت و سرا در ذهن ما حاصل خود حاضر می کنیم؛ مثلاً دو مفهوم سفیدی و سیاهی در ذهن ما حاصل می شود. وقتی سیاهی را با خودش می سنجیم و می گوییم سیاهی، سیاهی است؛ در اینجا حکمی کرده ایم بین سیاهی با خودش و از این حکم، مفهوم «است» را به دست آورده ایم. وقتی بین سیاهی با سفیدی مقایسه می کنیم، می بینیم که این دو مفهوم بر روی هم قرار نمی گیرند و مقایسه می کنیم، می بینیم که این دو مفهوم بر روی هم قرار نمی گیرند و

با یکدیگر تطابقی ندارند و بنابراین حکمی انجام نمی دهیم که این عدم الحکم را حکم می پنداریم و از آن مفه وم «نیست» را به دست می آوریم. در این قضیه عدم حکم، بین موضوع و محمول جدایی افکنده و از همین جا مفهوم «کثرت» برای ما حاصل می شود و از عدم این کثرت (مثلاً در قضیهٔ سیاهی، سیاهی است) مفهوم «وحدت» به دست می آید. پس کثرت از معانی سلبی است و مفهوم «وحدت» سلب است. تا اینجا این مفاهیم نسبی بود؛ یعنی در قضیه، با توجه به نسبی و رابطه قضیه سنجیده می شوند، ولی ذهن از این مفاهیم نسبی، مفاهیم استقلالی وجود عدم، وحدت، کثرت را به دست می آورد. می بینیم که این مفاهیم گرچه ماهیت نیستند، ولی متکی بر ماهیت هستند؛ زیرا اولاً چنان که توضیح داده شد، از مقایسهٔ مفاهیم ماهوی حاصل می شوند (ثانویه هستند)؛ ثانیاً اگرچه ماهیت و حاکی از خارج نیستند، ولی یک نوع وصف حکایت برای آنها اثبات می کنیم و اعتبار کاشفیت و بیرون نمایی را به آنها می دهیم (طباطبائی، ۱۳۶۴، ج ۲، ص ۲۰ ۱۳۵۲).

بنابراین مشاهده شد که وجه تسمیه معقولات ثانیه هیچکدام مستقيماً از خارج اخذ نشدهاند، بلكه با نوعى تحليل ذهنى به دست آمدهاند. البته آيت الله مصباح تقريري از كيفيت حصول معقولات ثانیهٔ فلسفی ارائه میدهد که متکی بودن این مفاهیم بر مفاهیم ماهوی را نفی می کند، هرچند که ثانوی بودن این مفاهیم تأیید می شود. او معتقد است: «هنگامی که نفس یک کیفیت نفسانی مانند ترس را در خودش شهود کرد و بعد از برطرف شدن آن، دو حالت خود (حالت ترس و حالت فقدان ترس) را با یکدیگر مقایسه کرد، ذهن مستعد می شود که از حالت اول، مفهوم «وجود ترس» و از حالت دوم، مفهـوم «عدم ترس» را انتزاع کند و سیس از تجرید آنها از قید اضافه و نسبت، مفاهیم مطلق «وجود» و «عدم» را به دست می آورد. همچنین این شیوه در مورد انتزاع سایر معقولات ثانیه به کار می رود و از مقایسه دو موجود از دیدگاه خاصی، دو مفهوم متقابل انتزاع می شود و این از جفت بودن این مفاهیم، معلوم می شود؛ مثل مفهوم علت و معلول و...؛ مـ ثلاً ذهن مى تواند نحوهٔ قيام يک صورت ادراكى را به نفس لحاظ كند و مفهوم علت و معلول را ساخته و اولی را به نفس و دومی را بـه صـورت ادراکی نسبت دهد» (مصباح، ۱۳۷۳، ج ۱، ص ۱۹۸\_۲۰۳؛ ج۲، ص۴۷). أيتالله جوادي أملي نيز معتقد است: معقولات ثاني فلسفي حتماً به نحوی در خارج وجود دارند، لیکن نه بهنحو وجود رایج مصطلح که منحصر در وجود جوهر و عرض انضمامی و وجود ربطی میباشد؛ بلکه به این نحو وجود دارند که وجود انتزاعی آن (مصداق معقول ثاني فلسفي) عين منشأ انتزاعش است؛ لذا هم از محذور قاعده شيخ

اشراق برکنار می شویم و هم از اعمال وجود ربط بدون تحقق طرف در امان هستیم (جوادی اَملی، ۱۳۷۵، ج۱، ص ۴۶۳\_۴۶۸).

لازم به ذکر است وجودی که آیتالله جوادی آملی برای معقولات ثانی فلسفی قائل است از طرفی به گونهٔ جوهر یا عرض انضمامی یا وجود رابطی نیست و از طرف دیگر چنان با موضوعش آمیخته و در محدوده آن است که بین وجود این معقولات و وجود موضوعشان وجود رابطی در کار نیست (همان، ص۴۴۸).

آیتالله جوادی آملی از خصوصیت اخیر با تعابیری از قبیل: «عین منشأ انتزاع»، «موجود به وجود موضوع» و «در محدوده موضوع» یاد می کند (همان، ص ۴۴۸–۴۷۷). ایشان، منظور علامه طباطبائی از عبارت «والامکان من المعقولات الثانیة الفلسفیه آلتی عروضها فی الذهن و الاتصاف بها فی الخارج و هی موجوده فی الخارج بوجود موضوعها» (طباطبائی، ۱۴۱۶ق، ص/۶) را این گونه توضیح میدهد که در قسمت اول عبارت به مبنای مشهور اشاره شده و قسمت اخیر عبارت، همان چیزی است که در این بحث آمد (جوادی آملی، ۱۳۷۵، ج۱، ص/۴۲).

آیت الله جوادی آملی معتقد است: صدر المتألهین نیز همین تفسیر را دربارهٔ معقول ثانی دارد (همان). ایشان همچنین در نقد تفسیر خود از اصطلاح «عروض ذهنی و اتصاف خارجی» متذکر این اصل مهم شد که «در هر رابطه ای، نسبت و طرفینِ ربط باید در ظرف همان ربط، وجود داشته باشد»، وی در ادامه چنین نتیجه می گیرد که: چون در قضایای «انسان ممکن است»، «واجب تعالی علت است» و موصوف معقولات ثانی، در خارج است لذا معقولات ثانی نیز در خارج معقولات ثانی نیز در خارج معقولات ثانی نیز در خارج معقولات ثانی فلسفی، ذهنی نیست؛ نتیجه اینکه نظریه «عروض معقولات ثانی فلسفی، ذهنی نیست؛ نتیجه اینکه نظریه «عروض معقولات ثانی فلسفی، ذهنی نیست؛ نتیجه اینکه نظریه «عروض معقولات هر دو در خارج است مثل معقول اول (همان، ص ۴۷۱). اما عروض یا همان وجود محمولی این معقولات چگونه در خارج است؟

#### ۴. معرفتشناسي مفاهيم فلسفي

معرفت شناسی، یکی از موضوعات مهم فلسفی معاصر است که یکی از بایسته های تحقیق در مفاهیم فلسفی به شمار می آید و ذهن بسیاری از اندیشمندان را به خود مشغول ساخته است؛ زیرا انسان موجودی فطرتاً اهل اندیشه و علم و دائماً در پی کشف مجه ولاتی است که فکر و ذهن نقاد او را به خود مشغول ساخته است. در میان این مجهولات، بعضی مسائل اساسی وجود دارد که در درجه اول

اهمیت است و آنها همان مسائل مربوط به نظام کلی عالم، جایگاه انسان در این جهان، آغاز و انجام هستی و... میباشند. همین مسائل سرآغاز پیدایش فلسفه برای بشر بوده است. ازجمله سؤالات اولیهای که در این مسیر برای بشر پیش میآید، اینهاست: آیا عقل انسان توان شناخت جهان را دارد؟ آیا جهان ورای ذهن واقعیت مستقل دارد یا ساخته ذهن انسان است؟ ارزش و اعتبار معلومات بشر تا چه حدی است؟ ارتباط ذهن با خارج چگونه است؟ این سؤالات و دهها پرسش از این قبیل است که هسته اصلی معرفتشناسی را تشکیل میدهد و تقدم مباحث معرفتشناسی بر مسائل هستیشناسی را وشن میسازد؛ بنابراین تا مسائل معرفتشناسی حل نشود، نمی توان ورشن می سازد؛ بنابراین تا مسائل معرفتشناسی حل نشود، نمی توان مسئله است که راه رئالیسم را از ایدئالیسم سوفیسم و راه فلسفه جزمی را از فلسفه شکاکان جدا می سازد» (طباطبائی، ۱۳۶۴، ج۱، جرمی را از فلسفه شکاکان جدا می سازد» (طباطبائی، ۱۳۶۴، ج۱، ص۱۰). «بررسی مسئله شناخت از لحاظ اهمیت در جرگه مسائل درجه یک فلسفه است» (همان، ص۱۳۳).

در تعریف معرفت شناسی می توان گفت؛ معرفت شناسی عبارت از مطالعه و تحقیق در سرشت، منابع، قلم رو، محدودیت ها و نحوهٔ موجه کردن معرفت و شناخت آدمی است و موضوع آن، معرفت و شناخت به طور مطلق می باشد (معلمی، ۱۳۷۸، ص۲۳). ازاین رو معرفت شناسی مصطلح به معرفت و شناخت خاصی متمرکز نمی شود؛ اما تأملات معرفت شناختی در موضوعات خاص در ذیل معرفت شناسی عام و اصطلاحی مورد بحث قرار نمی گیرد. برای نمونه در «معرفت دینی» از وجوه معرفت شناختی معرفت دینی بحث می شود. مثلاً از اینکه چگونه می توان باورها و شناختهای دینی را موجه کرد؟ آیا باورهای دینی، «معقول» هستند؟ سازوکار حصول معرفت دینی جیش معرفت دینی جینی را باورهای دینی چیست و منابع آن کدام است؟ و پرسش هایی نظیر آن.

بحث در باب مبدأ ادراکات بشری یکی از مباحث مهم معرفت شناسی است؛ یعنی اینکه مفاهیم و ادراکات بشری چگونه و توسط چه ابزاری به دست آمدهاند. در پاسخ به این سؤال، مشکل بسیار مهمی طرح می گردد و آن اینکه مفاهیم فلسفی همچون علت و معلول و امثال آن، نه بسان مفاهیم منطقی هستند که از مفاهیم درون ذهنی افتراع شوند و نه همچون پارهای از مفاهیم ماهوی اند که از طریق حواس به دست آمده باشند. ولی بااین حال ما آنها را به عالم خارج نسبت می دهیم، یعنی بدون اینکه از طریق حواس پنج گانه از عالم خارج گرفته شده باشند، به خارج نسبت داده می شوند. بحث مهم عالم خارج گرفته شده باشند، به خارج نسبت داده می شوند. بحث مهم

دیگری که در معرفت شناسی مطرح است، اینکه معرفت حقیقی عبارت است از یقین یا واقع. آنچه بشر از آن ناگزیر است، یقین است؛ زیرا انسان در هرچه شک کند، در شک خود شک ندارد؛ ولی احراز این امر که کدام یقین مطابق با واقع است و کدام جهل مرکب، امر آسانی نیست و نیاز به یقین دارد (معلمی، ۱۳۷۸، ص۲۳).

صدرالمتألهین نخستین فیلسوفی بود که در حوزه اندیشه اسلامی با تحلیل ویژه ای که انجام داد، علم و ادراک را از مسائل فلسفه به حساب آورد (صدرالمتألهین، ۱۹۹۰، ج ۳، ص ۲۷۸). بعد از او علم و ادراک به عنوان یک مسئله در فلسفه اسلامی پذیرفته شد و فروعات و شقوق آن، ذیل عنوان خود مورد بررسی قرار گرفت. چنان که اشاره شد پیش از آن مباحث مربوط به علم و ادراک بهصورت استطرادی ذیل مسائل مختلف و متعددی مطرح می شد.

صدرالمتاًلهین معتقد است: علم انسان نظیر جمیع صفات و سایر عواطف از قبیل اراده، محبت و ... یک واقعیت خارجی است که جایگاه آن نفس آدمی است، ماهیت معلوم به تبع هستی علم، از جهت ارائه و حکایت وجود علم نسبت به وجود خارجی به وجود ظلّی و ذهنی موجود می گردد و ماهیتی که به وجود ذهنی موجود می شود، چون به تبع هر اثری که برای علم و در ظلّ هستی آن یافت می شود، هر اثری که برای علم باشد، به تبع به آن هم اسناد داده می شود، لذا حکم معلوم بودن را نیز به طفیل و تبع آن دریافت می دارد؛ زیرا معلوم بودن بالذات همان وجود علم است و ماهیتی که در پناه آن وجود ظاهر می گردد (وجود ذهنی) معلوم بالعرض می باشد؛ لذا بین علم (امری فیاسی) و وجود ذهنی (امری قیاسی) تفاوت هست.

در فلسفه غرب این تبیین به شکلهای مختلفی صورت گرفته است. گاهی با مبنا قرار دادن تجربه، و زمانی با طرح بحث هماهنگی معرفت بشری، و در پارهای از اوقات نیز با تغییر تعریف معرفت حقیقی (پراگماتیسم) سعی در حل مشکل داشتهاند (معلمی، ۱۳۷۸، ص۲۲۳). در اینباره از مهمترین مکاتب غربی باید به اثبات گرایی اشاره کرد. اثبات گرایی منطقی یا تمسک به اصل معناداری انحصاری قضایای تجربی عملاً به بیمعنایی کلیه فعالیتهای فلسفی و مباحث ارزشی و توصیهای معتقد شدند. اثبات گرایان منطقی با طرح معیاری تنگ و محدود برای معناداری بر این نکته اصرار ورزیدند که هرگونه اظهارنظر دربارهٔ واقعیات مربوط به انسان و جامعه باید برخاسته از تجربه و روش علمی مربوط به انسان و جامعه باید برخاسته از تجربه و روش علمی تجربی باشد؛ زیرا هر آنچه به روش تجربی اثبات پذیر نباشد، از

اساس، بیمعناست؛ ازاین رو شهودهای عقلانی و فلسفی راجع به همهٔ موضوعات که شامل انسان و جامعه نیز میشود، کاملاً بیمعنا است (واعظی، ۱۳۸۸، ص ۱۲).

نفس با حرکت جوهری خود در مراحل گوناگون با اتحاد وجودی با صور ادراکی در جمیع اقسام ادراک فعلیت جدیدی می یابد و آماده پذیرش صورتهای بعدی می گردد. نفس در مراحل رشد خود نسبت به برخی صور (حسی و خیالی) ایجاد کننده است، لذا این صور قیام صدوری به نفس دارند و نسبت به بعضی دیگر (صور عقلی) مظهر میباشد. برای دریافت صور عقلی از اضافه اشراقیهای برخوردار می شود که از ناحیه مبادی نوری و مجرد عقلی افاضه می شود، لذا ادراک کلی ماهیاتِ اصلی از طریق افاضه اشراقی و اتحادی است و نفس از این طریق با افراد مجرد آن ماهیات اتحاد پیدا می کند (همان). لذا باید توجه داشت که تبیین شناخت از یک طرف مبتنی بر ارائه تصویری روشن از رابطه علم و معلوم و از سوی دیگر رابطه علم با عالِم است. صدرا وجود علم و رابطه علم و معلوم را در بحث وجود ذهنی مستدل نموده و رابطه بین عالِم و معلوم را در بحث اتحاد عاقل و معقول تبيين نموده است، لذا واقعنمايي وجود ذهني و اتحاد عاقل و معقول از این نظر در مباحث شناخت مکمل یکدیگرند. بهاین ترتیب توجه به شهود در این مسیر، بهطور ویژه از

صدرالمتألهين أغاز مي شود؛ اما به شرح أن نيرداخته است. علامه

طباطبائی، شهید مطهری (در قالب شرح سخنان علامه) و آیتالله مصباح، هر سه راه حضوری را بهمنزلهٔ راه حصول مفاهیم فلسفی

و گاه دیدگاههای دیگری نیز ارائه کردهاند (معلمی، ۱۳۷۸، ص۱۳۶).

براین اساس مفاهیم فلسفی همچون ملزم علت و معلول، وجود و عدم، طول و عرض و امثال اینها مفاهیمی هستند که به طور مستقیم از عالم خارج دریافت می شوند و اصولاً حواس پنج گانه به این مفاهیم نائل نمی شوند، لذا صورت حسی و خیالی از این مفاهیم در ذهن وجود ندارد، بلکه عقل با مقایسه بین حالات در وفق نفس بـه این مفاهیم نائل می آید. به عنوان مثال عقل انسان بین نفس و اراده مقایسه می کند و اراده را وابسته به نفس می یابد و نفس را طرف وابستگی بدان، لذا مفهوم معلول را از اراده و مفهوم علت را از نفس انتزاع می کند. مشکلی که هیوم و کانت را به بیراه کشید، با این تبيين حل مي شود.

علامه مبدأ پیدایش این مفاهیم را در دریافتهای درونی و علم

حضوری جست وجو کرد و نشان داد که علم حضوری پایگاهی مطمئن برای انتزاع این گونه مفاهیم هستند (معلمی، ۱۳۹۶، ص۲۰۸).

### ۵. معناشىناسى مفاهيم فلسفى

مراد از معناشناسی مفاهیم فلسفی یافتن روشی برای تعریف آنهاست؛ زیرا این مفاهیم جایی در جدول مقولات ارسطویی ندارند. ازاین رو نمی توان آنها را از مفاهیم مرکبی که دارای جنس و فصل باشند به حساب آورد. از طرفی شهوداً نیازمندی به تعریف در خصوص آنها قابل درک است. آنچه هم فیلسوفان پیشین در باب تعریف آنها آوردهاند بههیچروی وافی به مقصود نیست و به تعبیر صدرالمتألهین، لا یروی الغلیل و لا یشفی العلیل است؛ چراکه برخی از این مفاهیم دوتایی هستند، مثل علت و معلول، قوه و فعل و برخی سه تایی هستند مثل وجوب، امکان و امتناع و برخی تک هستند مثل وجود، حرکت، «ماهیت» و زمان. روشن است که تعریف این مفاهیم به مفاهیمی که عروض شان در ذهن است و اتصاف شان در خارج نه تنها تمایز یادشده را آفتابی نمی کند، مشتمل بر مفاهیم مبهمی همچون عروض و اتصاف هم میباشد که تعریف یادشده را مبهم و ناکارآمد می کند (علیزاده، ۱۳۹۲، ص۵۷). فيلسوفان درجه اول ما همچون ابنسينا و صدرالمتألهين كه

منطق تعریف ارسطویی را که مبتنی بر نظام جنسی و فصلی ارسطویی است، غالباً به عنوان روشی برای تعریف مفاهیم و تصورات پذیرفته بودند، در عین حال به نارسایی های آن متفطن بودند و پذیرفتهاند؛ هرچند هریک، نکات خاصی در این چارچوب مطرح ساخته گهگاه آن را تذکر می دادند (ابن سینا، بی تا، ص۱۲).

فیلسوفان ما با اینکه منطق تعریفی که جانشین منطق تعریف ارسطویی باشد، بهرغم تذکرات یادشده، ارائه نکرده بودند، اما برای تبيين مفاهيم فلسفى خودشان عملاً گامهاى مهمى برداشته بودند؛ این گامها گاهی بهصورت یک قاعده برای تمایز برخی از مفاهیم ارائه شده بود، همانند قاعدهای که شیخ اشراق برای شناسایی مفاهیم اعتبارى يعنى همان معقولات ثانيه فلسفى، ارائه كرده بود؛ يعنى قاعده «کل ما لزم من تحققه تکرره فهو اعتباری» (سهروردی، ۱۳۷۲، ج۱، ص۱۲). هر چیزی که از تحقق داشتن آن تکرار لازم بیاید، اعتباری است. تالاش های طاقت فرسای ابن سینا برای تعریف پارهای از مفاهیم فلسفی و همین طور صدرالمتألهین، بدون بهره گیری از روش تعریف ارسطویی، زمینههای مناسبی را برای استخراج و پایه گذاری منطق تعریف متفاوتی فراهم آورده است که اگر پژوهشگران فلسفه در کنار

این زمینه ها به نحوه کار فیلسوفان تحلیلی در ایضاح مفاهیم فلسفی فیلسوفان دیگر توجه کنند و همین طور منطق های تعریف جدیدی را که توسط منطق دان های جدید ارائه شده است مطالعه کنند، توفیق خواهند یافت منطق تعریف جدیدی را که از دل میراث فلسفی خودمان برخواسته باشد عرضه کنند.

مطابق نظر صدرا ماهیت شناسی مرز شناسی است و با شناخت مرز چیزی به واقعیت آن نمی توان پی برد؛ بلکه لازم است متن واقعیت مورد شناسایی قرار بگیرد. براساس نظریه اصالت وجود که از مبانی وجود شناختی فلسفه صدراست، وجود شیء همه چیز آن است؛ هم مفهوم وجود و هم مفاهیمی که بیانگر انحاء و اطوار وجودند؛ همگی از معقولات ثانیه فلسفی هستند.

# ع. ارزششنناسی مفاهیم فلسفی

ازجمله اصطلاحات فلسفی مهمی که در اثر کاربرد نابجای عرفی آن، معنای مبتذلی پیدا کرده است تا آنجا که تعریف درست آن بسیار دشوار می کند، اصطلاح ارزش» است. نخست باید گفت که اصطلاح «ارزش» خود خالی ازهر نوع ارزش است. فلسفه حکمت از جمله علـ ومی کـه بـا ارزشها سروکار دارند. از بایستههای تحقیق در مفاهیم فلسفی ارزش شناسی این معقولات است و فلسفه علوم توصیفی اعم میباشد. صدرالمتألهين با اثبات اصالت وجود غايت فلسفه خود را شناخت متن وجود دانست و براساس نظریه اصالت وجود که از مبانی وجودشناختی فلسفه صدراست وجود یک چیز همه چیز آن است و بـا توجه به اینکه هم مفهوم وجود و هم مفاهیم که بیانگر انحاء وجودند؛ همگی از مفاهیم فلسفی هستند، ارزش مفاهیم فلسفی روشن می گردد. برخى از علومى كه با ارزشها مرتبط هستند عبارتاند از: اخلاق، سیاست، زیبایی شناسی و فقه ادیان. آنچه در واقع وجود دارد، یک واقعیت است (مثل خود تاریخ، اخلاق و سیاست) و یک علم مربوط به أنها (مثل علم تاريخ، علم اخلاق و علم سياست) كه درجه اول هستند. لـذا بایـد توجـه داشـت کـه هریـک از فیلسـوفان در طـی فلسفه ورزيشان اصطلاحات خاصي وضع مي كردند و بهوسيله آنها بار معنایی ویژه ای را منتقل می کردند. مجموعه اصطلاحات هر فیلسوف و تعبیرات ویژه او ادبیاتی به وجود می آورد که خاص آن فیلسوف و

مکتب و نحله اوست. برای مثال اصطلاح نور و ظلمت در

وجودشناسی شیخ اشراق به جای وجود و عدم یا مجرد و مادی

(سهروردی، ۱۳۷۲، ج ۱، ص ۱۰۷) و همین طور نور الأنوار (همان، ص ۱۲۱) انوار مدبره طولیه (همان، ص ۱۳۹) انوار مدبره متکافئه (همان، ص ۱۴۷) انوار مدبره متکافئه (همان، ص ۱۴۳) به ترتیب به جای واجب الوجود، عقول عشره (ابن سینا، ۱۳۶۴، ص ۴۰۲)، عقول عرضیه و نفوس در فلسفه ابن سینا (همان، ص ۴۱۰) و همین طور تعبیراتی همچون حمل اولی ذاتی و حمل شایع صناعی (صدرالمتألهین، همچون حمل اولی ذاتی و حمل شایع صناعی (صدرالمتألهین، وجود رابط، عین الربط بودن معلول نسبت به علت، وحدت شخصیه وجود رابط، عین الربط بودن معلول نسبت به علت، وحدت شخصیه وجود (همان، ص ۱۹۱)، وحدت در عین کثرت و کثرت در عین وحدت (همان، ص ۱۹۱)، شأن و تشأن (علیزاده، ۱۳۹۲، ص ۶۶ به نقل از: جوادی آملی، ۱۳۸۷، ص ۱۷۹۸، ص ۱۷و۸۹۹ و مالی ارزش و اعتبار مفاهیم و امثال آنها نزد هر مکتب و فیلسوفی دارای ارزش و اعتبار خاصی هست که با دقت و فراست می توان به آن پی برد و هر محققی در عرصه فلسفه و به ویژه در بحث از مفاهیم فلسفی میبایست به این مهم توجه داشته باشد.

### ۷. بررسی متد و روشنگاری فلاسفه

یکی دیگر از موضوعات مهم در بررسی بایسته های تحقیق در مفاهیم فلسفی، معانی و کاربردهای گوناگونی مانند ابزار معرفت، راههای رسیدن به هدف و مجموعه قواعد، برای واژه «روش» به کار رفته است. برخی در مقام تبیین چیستی روش معرفت، دو کاربرد عام و خاص را برای روش پذیرفتهاند. روش یا متد به معنای عام، دربردارنده روش معرفت به معنای خاص و ابزار معرفت میباشد، هرچند روش به معنای خاص در برابر ابزار معرفت قرار دارد و تنها به مجموع وسایل و راههایی اطلاق میشود که رسیدن به هدفی را امکان پذیر میسازد (دادبه، ۱۳۸۴، ص۴۳۳).

صدرالمتألهین ضمن بهره گیری از تراث حکمی پیشینیان به تکمیل مبحث معقول ثانی پرداخته، با روشنی میان معقولات ثانی منطقی و فلسفی تفکیک کرده است.

صدرالمتألهین در موارد مختلفی به بحث مفاهیم فلسفی پرداخته و در بیشتر موارد، دیدگاه «اتصاف خارجی و عروض ذهنی مفاهیم فلسفی» را پذیرفته است (صدرالمتألهین، ۱۹۸۱، ج ۱ ص ۱۳۹—۱۴۰ ج ۱، ص ۱۸۸۰). این دیدگاه پس از محقق قوشجی در میان فیلسوفان مطرح گردید که مطابق آن، مفاهیم فلسفی گرچه دارای مابازاء خارجی

نیستند، اما در عین حال، منشأ انتزاع خارجی دارند.

صدرالمتألهین از جمله در بحث مواد ثلاث با عنوان «تصالح اتفاقی» به جمع بین قول رواقیین از اتباع افلاطون و پیروان حکمت مشاء، درباره موجود و یا معدوم بودن جهات ثلاث و نظائر آنها از قبیل علیت، معلولیت و تقدم و تأخر، پرداخته و به پذیرش دیدگاه مشهور فلاسفه در تفسیر معقول ثانی فلسفی پرداخته است: رواقیون قائل به اعتباری بودن این گونه از معانی و حکمای مشاء قائل به وجود خارجی آنها می باشند و جمع بین دو گفتار به این است که گفتار حکمای رواقی ناظر به وجود فی نفسه و گفتار حکمای مشاء فرود فی نفسه اعتباری بده این الله این گونه از معانی به لحاظ وجود فی نفسه، اعتباری اند نه حقیقی و به لحاظ وجود اعتباری به تعبیر دیگر مفاهیم مذکور فاقد مابازاء خارجی اند، اما دارای منشأ انتزاعی خارجی می باشند. گفتار رواقیون را می توان ناظر به نفی مابازاء خارجی دانست و گفتار مشائین را می توان بر ثبوت منشأ انتزاع خارجی حمل کرد و بدین وسیله بین آنها مصالحه بر قرار می گردد (دیباجی و یوسفزاده، ۱۳۹۶، ص ۱۹۱۹–۱۲۰).

برخی امتیاز معقول اول و ثانی را در این میدانند که معقول اول در خارج وجود داشته و از طریق حس اصطیاد شده و به تجرید، تقشیر، انتزاع و مانند آن به ذهن منتقل شده و تعقل می شود و معقول ثانی بر خلاف معقول اول از طریق حس به دست نمی آید و لیکن این امتیاز به دلیل اینکه برخی از معقولات اولی نظیر جوهر با آنکه دارای فرد خارجی هستند به حس ادراک نمی شوند، امتیازی ناتمام است. نکتهای که تذکر به آن خالی از فایده نیست این است که در مسائل فلسفی تنها از مفاهیم فلسفی بحث نمی شود، بلکه مفاهیم منطقی نیز در حوزه مسائل فلسفی قرار می گیرند؛ زیرا فلسفه عهده دار اثبات اصل هستی مسائل فلسفی قرار می گیرند؛ زیرا فلسفه عهده دار اثبات اصل هستی آنها بازمی گردد.

لذا هر آینه بخواهیم که ملاک و مناط تمیز معقولات اولی از ثانوی و منطقی از فلسفی را توضیح دهیم درمییابیم که حکما موضوع و محمول را فرض کردهاند و سپس از محمول به عروض و از موضوع به اتصاف تعبیر کردهاند و در یک تقسیم عقلی، صدق محمول بر موضوع از حالات چهارگانه خارج نیست.

در نهایت باید به این نکته نیز اشاره کرد که یکی از بایستههای تحقیق در مفاهیم فلسفی این است که برای فهم فلسفه هر فیلسوف و اندیشمندی که صاحبنظریه و پایهگذار مکتب خاصی میباشد؛ همچون ابن سینا، شیخ اشراق و صدرالمتألهین باید با شیوه

فلسفهنگاری آنها آشنا شد. فلسفهورزی آنها می تواند از فلسفهنگاری شان متفاوت باشد.

# ٨ تلاش در حل مشكل شناخت از طريق معقولات ثانيه

اکنون ببینیم هریک از معقولات ثانیه منطقی و فلسفی در فراهم آوردن معرفت بشری و گشودن بنبست شناخت چه نقشی ایفا می کند. صدرالمتألهین از یک طرف ادعا می کند که شناخت وجود به نحو حضوری و با اتصال درونی از بدیهی ترین امور است و از سوی دیگر اثبات می کند که علم چیزی جز حضور بلاواسطه وجود نیست. وقتی در این دو عبارت دقیق می شویم نتیجه می گیریم که علم و وجود در مرتبه علم حضوری چنان در یکدیگر تلفیق شدهاند که باهم متحداند و شناخت هر کدام متوقف بر شناخت دیگری است.

شهید مطهری درباره معقولات ثانیه منطقی چنین گفته است: با اینکه معقولات ثانیه منطقی بههیچوجه از خارج گرفته نشدهاند و به هیچوجه مصداقی هم در خارج ندارند، بلکه صفات و حالات معقولات اولیه در ذهن هستند، در عین حال به ما شناخت می دهند و از آن جهت به ما شناخت می دهند که زاویه دید ما را درباره خارج وسیع تر می کنند، نه اینکه چیزی بر آنچه ما قبلاً از خارج گرفته ایم بیفزایند؛ و در نتیجه آن اشکال و بن بستی که در نظریه اختلالی کانت وجود داشت \_ که ذهن با دو سرمایه مختلف کار می کند و عناصر معرفت ما دو نوع است که یکی به منزله تار و دیگری به منزله پود می باشد \_ به این ترتیب حل می شود. از نظر کانت این معقولات ثانیه مستقل و بیگانه از معقولات اولیه و در عرض آنها می باشند، ولی بنابر نظریه فلاسفه اسلامی، معقولات ثانویه منطقی، صفات و کانت معقولات اولیه در ذهن بوده و در طول آنها می باشند (سبزواری، ۱۳۶۷، ج ۲، ص۳۵-۳۱۵).

#### نتيجهگيري

مفاهیم فلسفی مفاهیمی هستند که عروضشان ذهنی و اتصافشان خارجی است و انتزاع آنها، به مقایسه و تحلیلهای عقلی نیازمند است و همیشه به صورت صفات و احکام موجودات خارجی هستند هنگامی که بر موجودات حمل می گردند، از شیوه های وجود آنها (نه از حدود ماهوی آنها) حکایت می کنند به تعبیر دیگر، مفاهیم فلسفی «مابازاء عینی» ندارند، یعنی در ازای آنها، مفاهیم و تصورات جزئی وجود ندارد؛ مانند مفهوم علت و معلول. این دسته از معقولات، از آن جهت که بر اشیای خارجی حمل می شوند و به

اصطلاح، اتصافشان خارجی است، شبیه مفاهیم ماهوی هستند و از آن جهت که حکایت از ماهیت خاصی نمی کنند و به اصطلاح عروضشان ذهنی است، شبیه مفاهیم منطقی هستند و ازاین رو، این مفاهیم گاهی با این دسته و گاهی با آن دسته اشتباه می شوند. لذا با توجه و اهمیتی که معقولات ثانیه فلسفی در فلسفه و بحث شناخت بر عهده دارند تحقیق و پژوهشهای بیشتر در این زمینه از اهمیت و ضرورت بالایی برخوردار است که زمینههای بسیاری برای تحقیق و جود دارد درحالی که به لحاظ ترمینولوژی اصطلاحاتی از قبیل مفاهیم فلسفی، مفاهیم انتزاعی، مفاهیم اعتباری نفس الامری بر معقولات ثانیه فلسفی اطلاق شده است. تاکنون کسی درصدد ارائه فهرستی از مفاهیم فلسفی برنیامده است.

على رغم تلاشهاى حكمايى همانند صدرالمتألهين در بيان كيفيت انتزاع مفاهيم فلسفى، از معاصران نيز علامه طباطبائى، شهيد مرتضى مطهرى و آيتالله مصباح جهت احصاء آنها و نقادى مفاهيم فلسفى تلاشهاى ارزشمندى صورت گرفته است؛ اما همچنان نيازمند تحقيق و مطالعه نظاممند در اين عرصه هستيم؛ همچنين در باب معناشناسى و معرفتشناسى و وجودشناسى مفاهيم فلسفى، هنوز اشباع نشده و جاى مطالعه و تحقيق فراوان دارد. پى گيرى اين سه قسم پژوهش در باب آنها در كنار مطالعه تاريخى اين مفاهيم و ارائه فهرست كاملى از آنها نهتنها منجر به وضوح و شفافيت هرچه بيشتر فلسفه صدرا خواهد شد، بلكه به پيشبرد بحث معناشناسى هم كه پيشتر به اهميت آن اشاره كرديم، كمك شايانى خواهد كرد.

آنچه در پایان بهمثابه پیشنهاد برای تحقیق در معقولات ثانیه فلسفی مطرح می شود عبارت است از:

- ـ نخستین گام عبارت خواهد بود از احصاء کامل مکتبهای فلسفی که در حوزه اندیشه اسلامی به وجود آمدهاند؛ و تتبع در نظریات اندیشمندان و متفکران معاصر همراه با نقد و بررسی روش مند آنها؛
- \_ مطالعه نظام مند فلسفه اسلامی و غربی و تسلط به مفاهیم اساسی مکاتب مختلف فلسفی؛
- ـ بررسی و تبیین روش نظریه پردازی و فلسفه نگاری فلاسفه؛ ـ توجه به ابعاد هستی شناسی، ارزش شناسی، معرفت شناسی. نزد حکما و فلاسفه.

منابع

ابن سینا، حسین بن عبدالله، ۱۳۶۴، *النجاة*، چ دوم، تهران، مرتضوی.

\_\_\_\_ ، بى تا، الحدود (رساله چهارم از مجموعه تسع رسايل فى الحكمه و الطبيعيات)، قاهره، دار العرب للبستاني.

جوادی آملی، عبدالله، ۱۳۷۵، رحیق مختوم شوح حکمت متعالیه، قم، اسراء.

\_\_\_، ۱۳۸۷، تسناخت شناسی در قرآن، قم، اسراء.

دادبه، على اصغر، ۱۳۸۴، كليات فلسفه، تهران، دانشگاه پيام نور.

دیباجی، سیدمحمدعلی و زینب یوسفزاده، ۱۳۹۶، «بررسی و تحلیل تطور معقولات فلسفی از فارابی تا ملاصدرا»، تاریخ فلسفه، سال هفتم، ش ۲۸، ص ۱۰۵–۱۲۳.

سبزواری، ملاهادی، ۱۳۶۷، *شرح منظومه*، به اهتمام عبدالجواد فلاطوری و مهدی محقق، تهران، دانشگاه تهران.

سهروردی، شهاب الدین، ۱۳۷۲، مجموعه مصنفات، تحقیق هانری کربن، تهران، مؤسسهٔ مطالعات و تحقیقات فرهنگی.

صدرالمتألمین، ۱۳۸۲، *الشواهدالربوبیه فی المناهج السلوکیه*، تصحیح و مقدمه سیدمصطفی محقق داماد، تهران، بنیاد حکمت صدرایی.

\_\_\_\_ ، ١٩٨١م، الحكمة المتعالية في الاسفار العقلية الاربعـة، بيـروت، دار احيـاء التراث العربي.

\_\_\_\_، ١٩٩٠ق، *الحكمة المتعالية في الاسفار العقلية الاربعة*، بيروت، دار احياء التراث العربي.

طباطبائی، سیدمحمدحسین، ۱۴۱۶ق، *نهایة الحکمة*، قم، جامعهٔ مدرسین.
\_\_\_\_\_، ۱۳۶۴، *اصول فلسفه و روش رئالیسم،* چ دوم، تهران، صدرا.

علیزاده، بیوک، ۱۳۹۲، جستارهایی در حکمت متعالیه، تهران، دانشگاه امام صادق.

فنایی اشکوری، محمد، ۱۳۸۷، معق*ول ثانی*، قم، مؤسسهٔ آموزشی و پژوهشی امام خمینی ه

مصباح، محمدتقی، ۱۳۷۳، آموزش فلسفه، تهران، سازمان تبلیغات اسلامی. مطهری، مرتضی، ۱۳۷۴، مجموعه آثار (شرح مبسوط منظومه)، تهران، صدرا.
\_\_\_\_\_، ۱۳۸۹، مجموعه آثار، تهران، صدرا.

معلمی، حسن، ۱۳۷۸، *نگاهی به معرفت شناسی در فلسفه اسلامی*، تهـران، پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی.

نبویان، سیدمحمود، ۱۳۸۲، «مفاهیم کلی»، معرفت فلسفی، ش ۱، ص ۱۸ ۱۸۸۸.

واعظی، احمد، ۱۳۸۸، «ابعاد معرفتشـناختی فلسـفه سیاسـی اسـلام»، *علــوم سیاسی*، سال دوازدهم، ش ۴۸، ص ۲۵ـ۲.