# پیوندهای متنی «زوج سوره» فتح و حجرات\*

🗆 احمد زارع زردینی

□ حمید حمیدیان<sup>۲</sup>

□ مريم طاووسي<sup>٣</sup>

#### حكيده

برخی از دانشمندان علوم قرآنی در سده اخیر، نظریه «نظام زوجی سوره های قرآن» را ارائه نمودهاند. این نظریه، به ارتباط وسیع و ضروری بین دو سوره از قرآن کریم می پردازد.

این پژوهش با هدف نمایاندن انواع روابط متنی بین زوج سوره فتح و حجرات سامان یافته و به دنبال پاسخ به پرسش هایی از این دست است که آیا طرح دیدگاه نظام زوجی سوره ها ذوقی و سلیقه ای است یا اینکه می توان با شواهد متنی از آن دفاع نمود؟ و آیا این نظریه این ظرفیت را دارد تا در قرآن شناسی جدی تلقی شود؟ بر این اساس کوشیده تا پیوند لفظی و معنایی این دو سوره را بیش از

آموزههای قرآنی



<sup>\*</sup> تاریخ دریافت: ۲۰/۵/۲۰ ـ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۷/۱/۳۰.

۱. استاديار دانشگاه آيةالله حائري ميبد (نويسندهٔ مسئول) (zarezardini@gmail.com).

استادیار دانشگاه آیةالله حائری میبد (hamidian.1392@yahoo.com).

٣. كارشناس ارشد علوم قرآن و حديث (aaaazzzz4343@gmail.com).

پیش به نمایش گذارد و نشان دهد که چگونه می توان با چنین نگاهی به فهمی عمیقتر و دقیقتر از هر دو سوره دست یافت.

بر این اساس، این نوشتار پس از طرح اجمالیِ مبانی نظری مباحث، به طرح و تبیین انواع مختلفی از ارتباط در این دو سوره پرداخته و این فرضیه را تقویت می کند که این دو سوره ساختاری قرینه گون داشته و دو روی یک سکهاند و بیشتر ارتباطات این دو سوره را موضوعات مشترکی تشکیل می دهند که در هریک از این دو سوره از دو زاویه متفاوت به آنها پرداخته شده؛ به گونهای که مکمل یکدیگر هستند.

واژگان کلیدی: سوره حجرات، سوره فتح، روابط متنی، مطالعات سوره شناسی، نظام زوجی سوره های قرآن.

# طرح مسئله

یکی از زمینههای پژوهشی در مطالعات متنپژوهی و تفسیر متون در قرن اخیر، مطالعاتی است که می کوشد تا ارتباطات بین متون را بکاود و به تبیین آنها بپردازد. این مطالعات امروزه با گسترشی که در ابزارهای خود داده است، به رویکرد بسیار کلان در متنپژوهی بدل شده است. از طرف دیگر یکی از موضوعات مناقشهای از سدههای بیشین در حوزه علوم قرآن که معرکه آرای محققان این دانش بوده، ارتباط یا عدم ارتباط سورههای مجاور است. این نگاه امروزه با تحول و گسترشی که در آن به وجود آمده، کاملاً با گذشته متفاوت شده و برخی از نتایج آن به صورت یک نظریه مدون با عنوان «نظام زوجی سورهها» شناخته می شود. در نوشتار حاضر، این نظریه را در بوته آزمایش نشانده و به بررسی روابط بینامتنی دو سوره فتح و حجرات پرداخته و به دنبال پاسخ به این دست پرسشها بوده ایم: آیا طرح دیدگاه هایی همچون نظام زوجی سورهها، دیدگاه هایی ذوقی و سلیقه ای هستند یا اینکه می توان به صورت مستدل و منطقی از آنها دفاع نمود؟ آیا این دست نظریه ها این توانمندی و ظرفیت را دارند که در مطالعات دفاع نمود؟ آیا این دست نظریه ها گردد؟ این پژوهشها تا چه اندازه می توانند به فهم بهتر از قرآن کمک نمانند؟



#### ١. كليات

#### ۱-۱. پیشینه بررسی روابط متنی سورههای همجوار

طبرسی (م. ۵۴۸ ق.) اولین فردی است که به ارتباط یایان هر سوره با آغاز سوره بعد توجه داشته (برای نمونه ر.ک: طبرسی، ۱۳۷۲: ۴۲۲/۴)، پس از او «فخر رازی» (م. ۶۰۶ ق.) به این نوع ارتباط توجه داشته و در روش او، نظم آیات یک سوره با آیـه آغـازین سـوره بعد منظور است (برای نمونه ر.ک: فخرالدین رازی، ۱۴۲۰: ۲۳/۲۵). پس از او «ابوجعفر ابن زبير غرناطي» (م. ٧٠٨ ق.) كتاب مستقلي در زمينه تناسب سور با عنوان البرهان في مناسبة ترتيب سور القرآن نوشته است. «زركشي» (م. ۷۹۴ ق.) نيز بخشي از كتاب خود را به بحث مناسبت سور اختصاص داده و چنین می گوید:

«زمانی که به آغاز هر سوره بنگری درمییابی که مناسبتی کامل با پایان سوره قبل خود دارد که گاهی نهان و گاهی آشکار است» (زرکشی، بیتا: ۳۸/۱).

يس از مدتى، «برهانالدين ابراهيم بن عمر بقاعي» (م. ٨٨٥ ق.) كتابي با عنوان نظم الدرر في تناسب الآيات و السور نوشت و به اين مسئله توجه نشان داد (براى نمونه ر. ک: بقاعی، ذیل سوره عصر). پس از این دوران بود که دانش تناسب سور گسترش یافت؛ به طورى كه «سيوطي» (م. ٩١١ ق.) كتابي با عنوان تناسق الدرر في تناسب السور در زمينه تناسب و ارتباط سورهها و كتاب مراصد المطالع في تناسب المقاصد و المطالع را در رابطه با تناسب آغاز و پایان سوره ها به نگارش درآورد. وی همچنین فصلی را در كتاب الاتقان في علوم القرآن به بحث تناسب آيات و سور اختصاص داده است. در کتاب تناسق الدرر، سوره های قرآن را تکتک یادآور شده و میان هر سوره با سوره قبلی و بعدی، وجوهی از مناسبت را بیان کرده که برخی از وجوه از نظر او اهمیت زیادتری داشتهاند.

در ادامه توجه به تناسب سورهها با یکدیگر به دیدگاه هایی مواجهیم که از نگاه زنجیرهای پیشین فاصله داشته و برآناند که میان سورههای قرآن، ارتباط مضمونی وجود دارد به این صورت که ممکن است سوره دوم ادامهدهنده یا تکمیل کننده سوره پیش از خود باشد و مطالب آن را شرح و تفصیل کند. گاهی ممکن است مطالب دو سوره



رابطه تقابل داشته باشند. «فخر رازی» ارتباط نزدیکی بین دو سوره «کوثر» و «ماعون» برقرار کرده و رابطه بین این دو سوره را از نوع تقابل میداند (برای توضیح بیشتر ر.ک: فخرالدین رازی، ۱۴۲۰: ۳۰۷/۳۲). «سیوطی» (م. ۹۱۱ ق.) از دیگر کسانی است که علاوه بر ارتباط خطی، قائل به تناسب مضمونی میان سوره های همجوار است و به تبیین و توضیح چگونگی پیوند محتوایی سوره ها با هم پرداخته است. وی قاعده ای کلی را بیان داشته و قائل است که در سراسر قرآن استمرار دارد و می نویسد:

«همانا قاعدهای که از کاوش در قرآن به دست آوردهام، این است که هر سورهای گسترش و توضیح بخشهای فشرده و پیچیده سوره پیشین است و هر سوره به دنبال سوره قبلی می آید و این حقیقت در بیشتر سورههای قرآن چه بلند و چه کوتاه برقرار و است» (سیوطی، ۱۴۰۶: ۶۵).

همچنین اظهار می کند که هر سوره قرآن، مندرجات سوره پیشین را شرح داده و آن را از اجمال و ایجاز بیرون آورده است؛ به طوری که سوره «بقره» شرح و بسط همه عبارات مختصر و فشرده سوره «حمد» را در بردارد. او سعی کرده تا شرح آیات سوره حمد را در سوره بقره نشان دهد (برای توضیح بیشتر ر.ک: همان: ۶۶؛ نیز: خرقانی، ۱۳۷۹).

# ۲-۱. مبانی روابط متنی در سورههای همجوار قرآن

### ۱-۲-۱. توقیفی بودن ترتیب سورههای مصحف

یکی از مبانی طرح این رویکرد و چنین روشهایی در قرآنشناسی، «توقیفی بودن ترتیب سورههای قرآن در مصحف» است؛ بدین معنا که ترتیب سورهها در مصحف از سوی خدا و وحی شده به پیامبر اکرم عَیْمَاللهٔ است. لازم به یادآوری است که در این مورد بین عالمان مسلمان اختلاف نظر است؛ عده ای آن را توقیفی دانسته و برخی مخالف با این نظرند؛ گروهی نیز چینش برخی از سورهها را توقیفی می دانند.

# ۱-۲-۲. هدفدار بودن ترتیب سوره برای پیامهای هدایتی قرآن

خارج از نوع نگاه تاریخی پیشین در این زمینه در خصوص توقیفی بودن چینش آیات در این سوره، نگاه دقیق تر تفسیری و کلامی نیز قابل پیگیری است و آن اینکه آیا



چنین امری می تواند حامل و دربردارنده پیامهای هدایتی نیز باشد. به عبارت دیگر، مبنای چنین نگاهی در شناخت قرآن مبتنی است بر اینکه تمام چینش سوره ها در قرآن نيز تجليگاه تمام اسماء و صفات قرآن است. به عبارت ديگر، همان گونه كه متن آيات آن هدایتگرند، چینش آنها نیز غرض هدایتی دارد که صرفاً با این چینش حاصل می شود. اگر قرآن کتاب حکیمانه است، نوع چینش سوره های آن نیز حکیمانه است؛ یعنی بخشی از حکمتها یا پیامهای هدایتی قرآن، با بررسی چرایی چینش سورهها در قرآن به دست می آید.

# ۱-۳. نظام زوجی سورههای قرآن کریم

شاید اول بار، امین احسن اصلاحی اصطلاح «زوج سورهها » را به کار برد و بعدها دیگران نیز این اصطلاح را به کار برده و آن را گسترش دادند. اصلاحی تعداد زیادی از سورهها (۸۲ سوره) را با صراحت جفت سوره برشمرده و بر آن است که ۱۶ سوره دیگر نیز می تواند به این مجموعه افزوده شود. ۳ سوره به عنوان تکمله برای سوره پیشین تلقی شدهاند؛ بدینمعنا که در این سورهها یک موضوع مهم که در سوره قبل به اختصار طرح شده، به تفصیل آمده است. بدین ترتیب به استثنای سوره حمد به دلیل شرایط خاص آن، ۱۲ سوره خارج از این نظریه قرار گرفتهاند. بنابراین دستهبندی سورهها در نظر اصلاحی از این قرار است:

١. جفت سوره ها: بقره / آل عمران؛ انعام / اعراف؛ يونس / هود؛ يوسف / رعد؛ نحل/ اسراء؛ كهف/ مريم؛ طه/ انبياء؛ حج/ مؤمنون؛ فرقان/ شعراء؛ نمل/ قصص؛ عنكبوت/ روم؛ لقمان/ سجده؛ سبأ/ فاطر؛ يس/ صافات؛ ص/ زمر؛ شوري/ زخرف؛ دخان/ جاثيه؛ ق/ ذاريات؛ طور/ نجم؛ صف/ جمعه؛ ملك/ قلم؛ حاقه/ معارج؛ نوح/ جنّ؛ مزّمّل/ مدّرّ، قيامت/ انسان؛ مرسلات/ نبأ؛ نازعات/ عبس؛ تكوير/ انفطار؛ بروج/ طارق؛ اعلى/ غاشيه؛ فجر/ بلد؛ شمس/ ليل؛ ضحى/ شرح؛ تين/ علق؛ قدر/ بينه؛ قارعه/ تكاثر؛ عصر/ همزه؛ فيل/ قريش؛ ماعون/ كوثر؛ كافرون/ نصر؛ فلق/ ناس.

۲. ملحق به جفت سوره ها: با اینکه اصلاحی از این گروه به نام جفت سوره یاد



نكرده، ولى توصيف وى درباره آنها بر پيوند مشابهي ميان آنها دلالت دارد: نساء/ مائده؛ انفال/ توبه؛ ابراهيم/ حجر؛ غافر/ فصلت؛ مجادله/ حشر؛ طلاق/ تحريم؛ زلزله/ عاديات؛ مسد/ اخلاص.

٣. تكمله: سوره نور تكمله سوره مؤمنون، و سوره حجرات تكمله سوره فتح است. سوره احزاب تكمله يك گروه سوره است.

۴. سوره فاتحه مقدمه قرآن و نيز مقدمه گروه سوره اول است. بنابراين نياز به سوره دیگر برای تشکیل جفت ندارد.

۵. سورههای احقاف، محمد، فتح، قمر، رحمن، واقعه، حدید، ممتحنه، منافقون، تغابن، مطفّفین و انشقاق بدون توضیح رها شدهاند (آقایی، ۱۳۸۸، با اندکی تلخیص).

۱. بررسی انتقادی نظریه جفت سوره ها (زوج سوره ها): اصلاحی با طرح نظریه جفت سوره ها، عنصری جدید بر نظریه نظم فراهی افزوده است. فراهی که غالباً از ارتباط میان سورهها سخن گفته، عملاً هیچ گاه به این موضوع نپرداخته است. اما اصلاحی با عرضه این عنصر جدید تفسیری، توانسته است گامی در جهت تبیین ارتباط سوره ها بردارد. اما نقاط قوت و ضعف این دیدگاه چیست؟ دیدگاه اصلاحی در توصیف اسلوب و انسجام قرآن، از دو زاویه مضمونی و ساختاری قابل توجه است. از جهت مضمونی، توجه به ویژگی مکمل بودن سورهها موجب شده که اصلاحی نسبت به فراهی بتوانـد شـمایی دقیق تر از عمود و محتوای سوره ها عرضه کند. به علاوه همین خصوصیت می تواند توضیح دهد که چرا در برخی سورهها گزارههایی آمده، بدون اینکه مستند به دلیلی باشد، قانونی ذکر شده بی آنکه مثالهای کافی برای آن ذکر شود یا اینکه تنها گونهای از براهین عرضه شده است. از نظر ساختاری، مکمل بودن سورهها می تواند جنبههایی خاص از ساختار سورههای قرآن را تبیین کند. گاه تخصیص بخش عمدهای از آیات یک سوره به موضوعی خاص، ممکن است اندکی بیتناسب به نظر برسد؛ حال آنکه همین عدم تناسب در سوره واحد، ممكن است در سياق جفت سورهها حمل بر تناسب شود. همچنين گاه ممكن است آغاز یا انجام یک سوره، شتابزده و منقطع به نظر برسد؛ در حالی که همین انقطاع هنگامی که سوره با قرینهاش در نظر گرفته می شود، به کل منتفی می شود. بنابراین قاعده جفت بودن سوره ها با ارائه زمینههایی از وابستگی میان سورهها، قرآن را چونان کتابی منسجم و یکپارچه مینمایاند؛ حال آنکه بی توجهی به این رهیافت ممکن است به این گمان بینجامد که قرآن کتابی آشفته و پریشان است.

اما آنچه گفته شد بدینمعنا نیست که این نظریه هیچ اشکالی ندارد. اولاً این نظر بر تعدادی از سورهها انطباق نیافته و آنها را به صورت سورههای منفرد بـاقی گذاشـته اسـت و از آنجـا کـه اصـلاحی قصد فرمول بندي كلي اين نظريه را داشته، اين اشكال قابل چشم يوشي نيست. همچنين اصلاحي در تطبیق عملی این نظریه دچار دوگانگی شده است؛ مثلاً یک بار سورههای رحمن/ واقعه را جفت تلقیی كرده و بار ديگر واقعه/ حديد را زوج دانسته است. بـه عـلاوه اصطلاحات مـورد اسـتفاده اصـلاحي، چندان دقیق و شفاف نیستند؛ مثلاً وی برای بیان تکمله بودن سوره برای سوره ماقبل، از اصطلاحاتی



از دیگر کسانی که به طرح و تبیین این دیدگاه در ایران همت گماشته، دکتر محمد علی لسانی فشارکی است. وی به همراه دکتر حسین مرادی زنجانی در کتاب سوره شناسی: روش تحقیق ساختاری در قرآن کریم به طرح و تبیین این دیدگاه پرداخته و روشی تا اندازه ای ساده تر و کارامدتر برای یافتن زوج سوره ها پیشنهاد داده اند که عبارت است از اینکه برای تعیین زوج سوره های قرآن، بعد از سوره حمد، سوره هایی که عدد ترتیب آنها زوج است با سوره بعدی که عدد فرد است، زوج هستند. برای نمونه سوره های دوم و سوم (بقره / آل عمران) و این روند تا سوره ق ادامه می یابد و از آن سوره، سوره های که عدد ترتیب آنها فرد است با سوره بعدی که عدد زوج است، زوج محسوب می شوند؛ برای نمونه سوره ۵۵ (ذاریات / طور) تا انتهای قرآن. در این دیدگاه سوره های حمد و ق زوج ندارند (لسانی فشارکی، ۱۳۹۵).

# ۲-۱. انواع روابط متنی در زوج سورههای قرآن

زیربنای مفهوم جفت سورههای اصلاحی، مکمل بودن دو سوره است. او معمولاً برای دو سوره یک جفت، عمود و محتوای مشابهی ترسیم می کند، هرچند دو سوره در

← چون تکمله، تتمه و ضمیمه بهره گرفته است. اما گاه این واژگان را در مورد سورههایی به کار برده که از نظر وی تکمله نیستند؛ مثلاً او سوره مطففین را تکمله سوره انفطار دانسته، در حالی که جای دیگر آن را جفت سوره انشقاق شمرده است. اشکال دیگر، به دیدگاه صلب و انعطاف ناپذیر اصلاحی بازمی گردد که جفت سورهها باید کنار یکدیگر قرار گرفته باشند. اما همین اصل همجواری در مواردی توسط خود وی نقض شده است؛ مثلاً او بر آن است که سوره مرسلات (از زوج سوره مرسلات/ بناً) شباهتهایی به سورههای ذاریات و رحمن دارد یا سوره حاقه (از جفت سوره حاقه/ معارج) از لحاظ مضمونی به سورههای واقعه و قلم شباهت دارد. احتمالاً باید اصل همجواری را به عنوان یک قاعده تخلف ناپذیر کنار گذاشت و آنگاه می توان جفت سورههای نظیر ذاریات / مرسلات، رحمن / نوح، واقعه / حاقه را بر موارد پیشین افزود. همچنین شاید بتوان این قاعده شباهت و مکمل بودن مضمونی و محتوایی میان سورههای قرآن را از جفت سوره، به ترکیبهای سه یا چهارتایی از سورهها گسترش داد. گزارش خود اصلاحی از سورهها در کل چنین امکانی را نفی نمی کند، خصوصاً آنجا که به شباهتهای محتوایی میان بیش از دو سوره پرداخته است. بنابراین چهبسا بتوان ترکیب سه گانه طور / نجم / قمر و ترکیب میان بیش از دو سوره پرداخته است. بنابراین چهبسا بتوان ترکیب سه گانه طور / نجم / قمر و ترکیب جهارگانه واقعه / قلم / حاقه / معارج را نیز بر این نظریه افزود.

نکته آخر اینکه در بسیاری از احادیث، سوره هایی ذکر شده که پیامبر ایکای عادت داشت در نماز قرائت کند، در حالی که این سوره ها با نظریه جفت سوره اصلاحی به هیچ وجه منطبق نیست؛ مثلاً انبیاء / ق، احزاب / غاشیه، جمعه / غاشیه، کافرون / مسد. ظاهراً پیامبر کیای در گزینش سوره ها برای قرائت در نماز بسیار منعطف تر عمل می کرده است (آقایی، ۱۳۸۸: ۱۳۴۸).



شیوه بیان آن عمود و محتوا آشکارا با هم فرق داشته باشند؛ زیرا تفاوت و در نتیجه مکمل بودن دو سوره در طرز پرداختن به موضوع است نه اصل موضوع.

اصلاحی چندین گونه مکمل بودن دو سوره را بیان کرده است که اصلی ترین آنها عبارتاند از:

۱. اختصار و تفصیل: دو سوره می توانند مکمل هم باشند، اگر یکی موضوعی را به اختصار طرح کند و دیگری به تفصیل بدان بپردازد که نمونه آن در مورد جفت سوره های مزمّل / مدّثر دیده می شود. در سوره مزّمّل به پیامبر می شود که خدا مسئولیتی الهی بر شانه های او قرار داده است و در سوره مدّثر خصوصیات این مسئولیت شرح داده می شود و به پیامبر می شود و به پیامبر می دهد که چگونه این مسئولیت الهی را به انجام رساند.

Y. قاعده و مثال: در مواردی یک سوره به ذکر مثالهایی از حکم یا قاعده ای میپردازد که در سوره دیگر به طور کلی بیان شده است؛ مثلاً در سوره مجادله این قانون وضع شده که در نهایت پیروزی از آنِ خدا و پیامبرش است و چیزی جز شکست و نابودی نصیب مخالفان نخواهد شد و در سوره حشر، این قانون با ارجاع به پارهای حوادث آن زمان تبیین شده است.

۳. گونههای مختلف استدلال: گاهی دو سوره با استفاده از گونههای مختلف استدلال در تأیید یک نظریه مکمل یکدیگرند؛ مثلاً سورههای قیامت و انسان هر دو به ضرورت اندیشیدن انسان به روز قیامت می پردازند، ولی سوره قیامت وجدان انسانی را به این کار فرا می خواند، در حالی که در سوره انسان، به قوه عقل انسان در این باره استناد شده است.

\*. تفاوت در تأکید: در پارهای از موارد، هر دو سوره بر جنبههای مختلف یک موضوع تأکید می ورزند. سورههای بقره و آل عمران شاهد خوبی برای این موضوع اند. موضوع هر دو سوره ایمان و اعمال صالح است که سوره بقره بر اولی و سوره آل عمران بر دومی تأکید دارد. همچنین هر دو سوره به اهل کتاب پرداخته اند که سوره بقره بر یهود و سوره آل عمران بر نصارا تمرکز یافته است. هر دو سوره براهینی از پدیدههای طبیعی و کتابهای مقدس پیشین عرضه می کنند که بقره عمدتاً اولی و آل عمران دومی را ارائه کرده است.



۵. مقدمه و نتیجه: برخی سوره ها بدین صورت مکمل یکدیگرند که یکی مقدمات موضوع را طرح می کند و دیگری نتیجه را استنتاج می کند؛ مثلاً سوره فیل حمایت خدا از کعبه در برابر حمله بیگانه را یادآوری می کند و نتیجه در سوره بعدی عرضه می شود که بنابراین قریش باید فقط پروردگار کعبه را بپرستند.

۹. وحدت در تضاد: گاهی در یک سوره موضوعی طرح می شود که دقیقاً در تقابل با موضوع مطرح در سوره جفت قرار دارد، اما هر دو موضوع به وحدت منجر می شوند؛ زیرا این دو در واقع چیزی جز دو سوی مثبت و منفی یک موضوع نیستند؛ مثلاً در سوره طلاق سخن از رعایت حدود خدا در دشمنی با دیگران است، حال آنکه در سوره تحریم سخن از رعایت حدود در روابط دوستانه (آقایی، ۱۳۸۸).

# ۱ـ۵. سورههای فتح و حجرات به مثابه زوج سوره

بر اساس هر دو دیدگاهی که در موضوع نظام زوجی سوره ها ارائه شده است، سوره های فتح و حجرات زوج سوره هستند. بر این اساس در آغاز، به معرفی این دو سوره پرداخته می شود.

سوره فتح، چهل و هشتمین سوره قرآن کریم در ترتیب جاودانه مصحف و دارای ۲۹ آیه و سورهای مدنی است. غرض این سوره، بیان منتی است که خدای تعالی بر رسول خدا نهاده و در این سفر، فتحی آشکار نصیبش فرموده و نیز منتی که بر مؤمنین همراه وی نهاده و مدح شایانی است که از آنان کرده و وعده جمیلی است که به همه کسانی از ایشان داده که ایمان آورده و عمل صالح کردهاند که در دنیا به غنیمتهای دنیایی و در آخرت به بهشت می رساند و مذمت عربهای متخلف که رسول خدا علی خواست آنان را به سوی جنگ حرکت دهد، ولی حاضر نشدند و مذمت مشرکان در اینکه سد راه رسول خدا و همراهان آن جناب از داخل شدن به مکه شدند و مذمت منافقان و تصدیق رؤیای رسول گرامی (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۲۷۸/۱۸۳۷۹).

سوره حجرات چهل و نهمین سوره قرآن کریم در ترتیب جاودانه مصحف و دارای ۱۸ آیه است. این سوره به اجماع مفسران بعد از هجرت نازل شده و مدنی است و با معتبر دانستن ملاک زمانی در تعیین مکی و مدنی، آیه سیزدهم این سوره نیز که به نظر



شماری از قرآنپژوهان در روز فتح مکه نازل شده است، مدنی محسوب می شود. این سوره مشتمل بر مسائلی از احکام دین است؛ احکامی که با آن سعادت زندگی فردی انسان تکمیل می شود و نظام صالح و طیب در مجتمع او مستقر می گردد. بعضی از آن مسائل، ادب جمیلی است که باید بین بنده و خدای سبحان رعایت شود و پارهای آدابی است که بندگان خدا باید در مورد رسول خدا می شود است که مردم در ۵ آیه اول سوره آمده است. بعضی دیگر آن، احکام مربوط به مسائلی است که مردم در برخورد با یکدیگر در مجتمع زندگی خود باید آن را رعایت کنند. قسمتی دیگر مربوط به برتری هایی است که بعضی افراد بر بعض دیگر دارند و تفاضل و برتری افراد از اهم اموری است که جامعه مدنی انسان با آن منتظم می شود و انسان را به سوی زندگی توأم با سعادت و عیش پاک و گوارا هدایت می کند و با آن بین دین حق و باطل فرق می گذارد و می فهمد که کدام دین حق است و کدام از سنن اجتماعی قومی است و در آخر، سوره را با اشاره به حقیقت ایمان و اسلام ختم نموده، بر بشریت منت

# ۲. انواع پیوندهای متنی در سورههای فتح و حجرات

می گذارد که نور ایمان را به او افاضه فرموده است (همان: ۱۸/۴۵۸).

اگرچه تقسیمبندی اصلاحی از انواع این روابط بین سوره های زوج، قابل توجه و تحسین است و می تواند مبنای پژوهش هایی بیشتر از این دست باشد، اما بررسی انواع روابط بینامتنی بین سوره های قرآن نشان می دهد که باید به دنبال الگوها و روابط بیشتر، عمیق تر و کاربردی تر در این زمینه بود. به همین جهت چنین مبنایی در طراحی این بخش استفاده نشده و اجازه داده شده و شاید راه صحیح هم همین باشد که ابتدا ده ها پژوهش از این دست انجام گرفته و نتایج مشخص شده و سپس با تحلیل این نتایج به الگوهای حاکم بر ارتباطات بین سوره های قرآن دست یابیم و سخن اصلاحی را در این زمینه نه به عنوان پایان کلام و راه، که آغاز کلام و راه چنین پژوهشی بدانیم.

# ۲ـ۱. ارتباطات محتوایی

لازم به ذکر است که در انتخاب و طراحی عناوین این بخش، دوگانهایی (زوجهای



مفهومي) طراحي شده كه هر يك از آنها در يكي از اين دو سوره آمده است.

### ۲-۱-۱. تثبیت اصل رسالت؛ تبیین لوازم رسالت

از جمله قوانینی که از دیرباز همواره محققان علوم قرآن درباره ساختار سوره های قرآن ارائه نموده اند، ارتباط پایان یک سوره و آغاز سوره بعد است. چنین قانونی در بین سوره حجرات و فتح نیز حکمفرماست و از این رو یکی از ارتباطهای بین سوره فتح و حجرات آن است که سوره فتح با یاد و نام پیامبر اکرم این الله عنوان «رسول» الهی پایان می یابد: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ وَ اللّٰهِ وَ اللهِ اللهِ وَ اللّٰهِ وَ اللهِ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهِ وَ اللهُ وَ اللهِ وَ اللهُ وَ اللهِ وَ اللهُ وَ اللهِ وَ اللهِ

# ۲-۱-۲. جاری شدن اسلام بر «زبان»؛ داخل شدن آن به «قلب» (ایمان)

در سوره حجرات به تفکیکِ مقوله اسلام از ایمان میپردازد و در خطاب به اعرابی که چنین میپندارند، اشاره می کند که ایمان به دلهایشان داخل نشده است و بهتر است که خود را مسلمان بنامند. در سوره فتح، برخی از رفتارهای این گروهها که نشان عدم باور قلبی آنهاست، برجسته می شود.

آيه ١۴ سوره حجرات، عبارت ﴿قَالَتِ الْأَغَرَابُ آمَنَّاقُل لَرَ تُؤْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسَلَمْنَا وَلَـاَيَدُخُلِ الْإِيمَانُ فِى قُلُوبِكُم وَإِن تُطِيعُوا الله وَرَسُولَهُ لَا يَلتُكُمْ مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئًا إِنَّ الله غَفُورُ رَحِيمٌ﴾ و در آيـه ١٦ سوره فتح، عبارت ﴿سَيَقُولُ لَكَ الْخُلَّفُونَ مِنَ الْأَعْرَابِ شَغَلَتْنَا أَمُوالُنَا وَأَهْلُونَا فَاسْتَغْفِرُ لَنَا يَقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهم مَا

۱. ای کسانی که ایمان آوردهاید، در برابر خدا و پیامبرش [در هیچ کاری] پیشی مجویید.

۲. در حقیقت، مؤمنان کسانی اند که به خدا و پیامبر او گرویده و [دیگر] شک نیاورده و با مال و جانشان
 در راه خدا جهاد کرده اند. اینان اند که راست کردارند.

۳. [برخی از] بادیه نشینان گفتند: «ایمان آوردیم». بگو: «ایمان نیاورده اید، لیکن بگویید: اسلام آوردیم و هنوز در دل های شما ایمان داخل نشده است و اگر خدا و پیامبرِ او را فرمان برید از [ارزشِ] کرده هایتان چیزی کم نمی کند. خدا آمرزنده مهربان است».



لَيسَ فِ قُلُومِمِ قُلُ فَمَرَ يَلِكُ لَكُم مِنَ اللهِ شَيئًا إِن أَرَا دَبِكُم ضَوّا أَوْ أَرَا دَبِكُم نَفْعًا بَلُ كَانَ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ هماهنگ نبودن قلب و زبان را نشان می دهد که در سوره حجرات، فرق بین اسلام و ایمان مطرح شده است که اسلام آوردن یک امر زبانی است، اما ایمان آوردن یک امر قلبی است؛ اما در سوره فتح به طور صریح مطرح کرده که اعراب بادیه که تخلف ورزیدند، برای عذر و تعلل خواهند گفت که ما را محافظت اهل بیت و اموالمان از آمدن در رکابت باز داشت... این مردم منافق چیزی که هیچ به دل عقیده ندارند، به زبان می آورند. مقصود آیه این است که اگر این اعراب بادیه نشین ایمان داشتند این حرفها را بر زبان جاری نمی کردند و این آیات، شخصیت منافق را خیلی زیبا به تصویر کشیده است؛ آنچه در قلبشان نیست به زبان می آورند. در واقع ضوره حجرات، قانونی را مطرح کرده و سوره فتح، مثال و نمونه ای از آن را بیان کرده است.

#### ۲-۱-۲. «دخول ایمان» به قلب؛ «از دیاد ایمان» در قلب

خداوند در آیاتی از سوره حجرات، اصل ایمان را مطرح می کند که عبارت است از وارد شدن به قلب انسانها، و در سوره فتح عواملی را که باعث ازدیاد ایمان می شود، بیان می کند. بر همین اساس آیه ﴿قَلْتِ الْأَعْرَابُ آمَنّاقُل لَمْ تُوْمِنُواوَلَكِن تُولُواأَسَلَمْنَاوَلّاً يَدُخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُ ﴾ (حجرات/ ۱۴)، ایمان واقعی را مطرح می کند که خصیصه اصلی آن ورود به قلب است؛ اما آیه ﴿لِیُزدَادُوالِیمَانُامَع إِیمَانِهُ ﴾ (فتح/ ۴) ازدیاد ایمان را بیان می کند که به وسیله نزول سکینت و آرامش و قوت قلب بر دلهای مؤمنین ایجاد می شود. از جمع این دو آیه برداشت می شود که ایمان نیز دارای مراتبی است که نزول آرامش بر قلب مؤمنان، یکی از عوامل ازدیاد آن است.

۱. برجای ماندگانِ بادیه نشین به زودی به تو خواهند گفت: «اموال ما و کسانمان ما را گرفتار کردند، برای ما آمرزش بخواه». چیزی را که در دل هایشان نیست بر زبان خویش می رانند. بگو: «اگر خدا بخواهد به شما زیانی یا سودی برساند، چه کسی در برابر او برای شما اختیار چیزی را دارد؟ بلکه [این] خداست که به آنچه می کنید همواره آگاه است».

۲. او همان خدایی است که سکینت و آرامش و قوت قلب را بر دلهای مؤمنین نازل کرد تا ایمانی بر ایمان خود بیفزایند.

#### ۲-۱-۲. «اتمام نعمت» بر پیامبر؛ «اعطای نعمت» به مسلمانان

در سوره مباركه فتح بعد از اشاره به فتح مبين براى پيامبر اكرم عَيَّالِيْهُ، به مسئله اتمام نعمت خداوندى بر ايشان اشاره مى كند. به عبارت ديگر، مخاطب نعمت پيامبر اكرم هستند: ﴿لِيَغْفِرَلَكَ اللهُ مَاتَقَدَّمَ مِن ذَنبِكَ وَمَاتَأَخَّرَ وَيُحَمَّ مُعَلَيْكَ وَيَهْدِيَكَ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا ﴾ (فتح/ ۲).

اما در سوره حجرات، به اعطاى نعمت به امت اشاره نموده و به عبارتى مخاطب نعمت مسلمانان هستند و موضوع فضل و نعمت او نيز آن است كه خداوند ايمان را در دلهاى ايشان دوست داشتنى و زيبا نمود: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللهِ لَوَيُطِيعُمُ فِي كَثِيرِ مِنَ اللهَ مُراتَ اللهَ حَبَّبِ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيْنَهُ فِي قُلُوبِمُ وَكُرَّهُ إِلَيْكُمُ اللهُ فَوَافُسُوقَ وَالعِصْيَانَ أُولَئِكَ اللهُ مُولِكَ اللهُ وَنِعْمَةً وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ (حجرات/ ١٨٠).

در بیانی متفاوت تر شاید بتوان گفت که ارسال رسول، فضل و نعمت خداوندی برای مردم است (سوره حجرات) و تشکیل امت اسلامی و پیروزی بر دشمنان اسلام، اتمام نعمت او برای رسول است: ﴿لِيُطْهِرَهُ عَلَى الدِّينَ كُلِّهِ ﴿ فَتَحَ/ ٢٨ ﴾.

### ۵-۱-۲. «محنت» بر قلبها؛ نزول «سكينه» بر قلب

در آیه ﴿إِنَّ الَّذِینَ یَغُضُّونَ أَصُوا آهُمُ عِندَ رَسُولِ اللهِ أُولَئِكَ الَّذِینَ امْتَعَنَ اللهُ قُلُوبَهُمُ لِلتَّقُوى لَهُم مَغُفِرَةً وَأَجُرُ عَظِيمٌ ﴾ (حجرات / ۳) قلبها «امتحان» می شوند و به عبارتی در گرفتاری و محنت قرار می گیرند تا تقوایشان خالص گردد؛ همان کاری که برای بالا بردن خلوص طلا انجام می دهند. خلوص تقوای قلوب محقق گردد و در پس آن مغفرت و اجر عظیم الهی حاصل شود. اما در آیه ﴿هُوَالَّذِی أُنزَلَ السَّكِینَةَ فِی قُلُوبِ الْمُؤْمِنِینَ لِیِزْدَادُوا إِیمَانَامَعَ إِیمَانِهُ وَلِلهِ جُنُودُ



۱. تا خداوند از گناه گذشته و آینده تو درگذرد و نعمت خود را بر تو تمام گرداند و تو را بـه راهـی راسـت
 هدایت کند.

۲. و بدانید که پیامبر خدا در میان شماست. اگر در بسیاری از کارها از [رأی و میل] شما پیروی کند، قطعاً دچار زحمت می شوید، لیکن خدا ایمان را برای شما دوست داشتنی گردانید و آن را در دلهای شما بیاراست و کفر و پلیدکاری و سرکشی را در نظرتان ناخوشایند ساخت. آنان [که چنین اند] رویافتگان اند. [و این] بخششی از خدا و نعمتی [از اوست] و خدا دانای سنجیده کار است.

۳. کسانی که پیش پیامبر خدا صدایشان را فرو می کشند، همان کساناند که خدا دلهایشان را برای پرهیزگاری امتحان کرده است. آنان را آمرزش و پاداشی بزرگ است.

السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَكَانَ اللهُ عَلِمًا حَكِمًا ﴾ (فتح/ ۴) از حالتی دیگر بر قلبها سخن می گوید و آن عنایت خداوند و نزول سکینه در قلوب مؤمنان است تا بدین وسیله از دیاد ایمان مؤمنان حاصل شود. البته در آیات دیگری از این سوره همچون ۱۸ و ۲۱ نیز از نزول سکینه بر قلوب مؤمنان و پیامبر عَمَالًا الله صحبت شده است.

# ۲-۱-۶. اجر عظیم پاداش وفای به عهد با پیامبر؛ اجر عظیم پاداش احترام به پیامبر

در هر دو سوره صحبت از اجر عظیم برای مؤمنان شده است. اما این «اجر» در قبال چه چیزی تحقق می یابد. نقطه مشترک دستیابی مؤمنان به این اجر به نوع رابطه، تعامل و برخوردی که در قبال پیامبر اکرم عَلَیْهٔ دارند، برمی گردد. در سوره فتح، وفای به بیعتی که با رسول بستند، شرط اجر عظیم است و در سوره حجرات احترام به پیامبر عظیم است.

آیه ﴿إِنَّ الَّذِینَ یُبَایِهُونَكَ إِنَّمَایْبَایهُونَ اللهٔ یَدُ اللهِ فَوْقَ أَیْدِیمِمُ فَمَرِنَکَ وَ فَایَنَایهُونَ اللهٔ یَدُ اللهِ فَوْقَ أَیْدِیمِمُ فَمَرِنَکَ وَ فَایَنَایهُونَ اللهٔ یَدُ اللهِ فَوْقَ أَیْدِیمِمُ فَمَرِنَکَ وَ فَادَ الله فَایَنُونِیهِ أَجُرًا عَظِیمًا ﴿ (فتح/ ۱۰) در مورد بیعت کنندگانی بحث می کند که با پیامبر الله الله فَایُونِی الله فَالله و گویا با خدا بیعت کرده اند، و آیه ﴿إِنَّ الَّذِینَ اللهُ فَلُو بَهُمُ لِلتَّقُوکَ فَهُم مَغْفِرَةٌ وَأَجُرُ عَظِیمٌ ﴾ (حجرات/ ۳) در مورد کسانی که صدایشان نزد پیامبر الله پیایین بوده و احترام ایشان را نگه داشته اند، به بیعت خود و فادار بوده اند و در واقع یکی از راههای پایبندی به بیعت همان حفظ حرمت است.

# ۷-۱-۲ برخورد با دشمن بیرونی، اتحاد بین نیروهای داخلی

در سوره فتح که درگیری و نبرد جبهه کفر و ایمان است، دستوراتی که بیان شده، از درگیری و نبرد تا مسالمه و مصالحه و ...، همگی در این فضا باید تحلیل و بررسی



۱. اوست آن کس که در دلهای مؤمنان آرامش را فرو فرستاد تا ایمانی بر ایمان خود بیفزایند و سپاهیان آسمانها و زمین از آن خداست و خدا همواره دانای سنجیده کار است.

۲. در حقیقت، کسانی که با تو بیعت می کنند، جز این نیست که با خدا بیعت می کنند، دست خدا بالای دستهای آنان است. پس هر که پیمان شکنی کند، تنها به زیان خود پیمان می شکند و هر که بر آنچه با خدا عهد بسته وفادار بماند، به زودی خدا پاداشی بزرگ به او می بخشد.

۳. کسانی که پیش پیامبر خدا صدایشان را فرو می کشند، همان کساناند که خدا دلهایشان را برای پرهیزگاری امتحان کرده است. آنان را آمرزش و پاداشی بزرگ است.

شوند، اگرچه در پایان نیز مکه مسالمت آمیز فتح گردید و در واقع صلح حدیبیه راه فتح مکه را محقق نمود: ﴿قُللِلْمُعَلَّفِينَ مِنَ الْاَغْرَابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَى قَوْمٍ أُولِي بَأْسٍ شَدِيدٍ تُقَاتِلُونَهُمُ أَوْيُسُلِمُونَ فَإِن تُطِيعُوا يُؤْتِكُمُ اللهُ أَجُرًا حَسَنًا وَإِن تَتَوَلَّوْ كَمَا تَوَلَّيْ تُمْ مِن قَبْلُ يُعَذَّبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ (فتح/ ۱۶).

اما در سوره حجرات، درگیری پیش آمده در میان دو گروه کفر و ایمان نیست، بلکه بین دو گروه مؤمن است. ابتدا باید بین آنها صلح ایجاد کرد و در مرحله بعد اگر گروهی این صلح را قبول نکرد و بر گروه دیگر حمله کرد، باید با آن گروه متجاوز جنگید تا به امر خدا برگردد و در مرحله بعد اگر آن گروه متجاوز به امر خدا برگشت، باید با عدل و قسط بین آنها صلح نمود. در اینجا قتال اهل بغی مطرح می شود: ﴿وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ الْفُرْمِنِينَ اقْتَلُوا فَأُصُلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِن بَعَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى اللهُ خُرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِی حَتَّى تَفِی اللهُ الله الله الله عنه مطرح می شود: ﴿وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ اللهُ مُنِينَ اقْتَلُوا الْقَصِطُوا إِنَّ الله يُحِبُ الْقُسِطِينَ ﴾ (حجرات / ۹).

# ٨-١-٢. حبط اعمال صالح؛ تكفير سيئات

در سوره حجرات صحبت از نابود شدن اعمال صالح (حبط عمل) است؛ در حالی که در سوره فتح سخن از بخشیده شدن سیئات (کفران سیئات) است.

حبط اعمال خیر و تکفیر گناهان دو اصطلاح قرآنی هستند؛ حبط به معنای از میان رفتن ثواب یا استحقاق آن یا دیگر آثار عمل نیک به وسیله گناه، و تکفیر به معنای پوشاندن و محو کردن گناه یا آثار گناه است که با بروز برخی رفتار و حالات در انسان روی می دهد.

حبط و تکفیر اعمال خوب و بد، دو جریان مهم و پایدار در زندگی انسان میباشد که قرآن ما را آگاه نموده است. این قابلیت تغییر و تحول تا آخرین روز زندگی که دار تکلیف و عمل است، باقی و برقرار میماند.



۱. به برجای ماندگان بادیه نشین بگو: «به زودی به سوی قومی سخت زورمند دعوت خواهید شد که با آنان بجنگید یا اسلام آورند. پس اگر فرمان برید خدا شما را پاداش نیک می بخشد و اگر ـهمچنان که پیشتر پشت کردید\_ [باز هم] روی بگردانید، شما را به عذابی پردرد معذّب می دارد.

۲. و اگر دو طایفه از مؤمنان با هم بجنگند، میان آن دو را اصلاح دهید و اگر [باز] یکی از آن دو بر دیگری تعدّی کرد، با آن [طایفهای] که تعدّی می کند، بجنگید تا به فرمان خدا بازگردد. پس اگر بازگشت، میان آنها را دادگرانه سازش دهید و عدالت کنید که خدا دادگران را دوست می دارد.

گناه هم چون آتشی است که به خرمن اعمال انسان میزند و اعمال خوب انسان را از بین میبرد. همان گونه که خوبی ها بدی ها را نابود می سازد، متقابلاً بدی ها و گناهان، اعمال صالح را تباه می سازند.

در آیه ﴿یَاأَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوالاَ تَرفَعُواأَصُواتَکُم فَوقَ صَوتِ النَّبِیِّ وَلاَ تَجَهَرُوالَهُ بِالقَولِ حَجَهرِ بَعْضِكُم لِعِضِ أَن تُحْبَطَ أَعمالُکُم وَأَنتُم لاَتَشعرُونَ ﴿ (حجرات/٢)، بلند سخن گفتن در مقابل رسول اکرم عَیْنِیْ از عوامل حبط شمرده شده است. کلمه «حبط» به معنای باطل شدن عمل و از تأثیر افتادن آن است. بعضی گفته اند: اصل این کلمه از حَبَط (با فتح حاء و باء) است و حبط به معنای پرخوری حیوان است، به طوری که شکمش باد کند و گاهی منجر به هلاکتش شود و در قرآن هم جز به عمل نسبت داده نشده است (قرشی، ۱۳۷۱: ۹۶/۲).

آیه ﴿لِیدُخِلَ الْمُؤْمِنِینَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ بَجَرِی مِن تَخْتَهَ اللَّاهَ الْخَالِدِینَ فِیهَا وَیُکُفِّرَ عَنْهُمْ سَیّنَاتِهِمْ وَکَانَ دَلِکَ عِندَاللهِ فَوْزًا عَظِیمًا ﴾ (فتح/ ۵) بیان می کند تقوا که لازمه و عارضه مستقیم آن ترک گناه و روی آوردن به واجبات و مستحبات است، به طور کلی موجب تکفیر سیئات و بزرگ شدن اجر کارها می شود.

### ۹-۱-۲ زینت دادن خوبی ها در قلب؛ زینت دادن بدی ها در قلب

در سوره حجرات صحبت از تزیین امور صالح و مثبت در قلب مؤمنان است؛ در حالی که در سوره فتح سخن از تزیین امور ناصالح و منفی در قلب منافقان است.

آيه ﴿وَاعْلَمُواأَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللهِ لَوْيُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرِ مِنَ الْأَمْرِ لَعَنِتُمُّ وَلَكِنَّ اللهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيْنَهُ فِي قُلُوبُكُمْ وَكَنَّ وَإِلَيْكُمُ الْكُفُرُ وَالْفُسُوقَ وَالْمِصْيَانَ أُولَئِكَ هُمُ الرَّاشِدُونَ ﴾ " (حجرات/ ٧) از ايماني



۱. ای کسانی که ایمان آورده اید، صدایتان را بلندتر از صدای پیامبر مکنید و همچنان که بعضی از شما با بعضی دیگر بلند سخن می گویید، با او به صدای بلند سخن مگویید، مبادا بی آنکه بدانید، کرده هایتان تباه شود.

۲. تا مردان و زنانی را که ایمان آوردهاند، در باغهایی که از زیر [درختان] آن جویبارها روان است، درآؤرد
 و در آن جاویدان بدارد و بدی هایشان را از آنان بزداید و این [فرجام نیک] در پیشگاه خدا کامیابی
 بزرگی است.

۳. و بدانید که پیامبر خدا در میان شماست. اگر در بسیاری از کارها از [رأی و میل] شما پیروی کند، قطعاً دچار زحمت می شوید، لیکن خدا ایمان را برای شما دوست داشتنی گردانید و آن را در دلهای شما بیاراست و کفر و پلیدکاری و سرکشی را در نظرتان ناخوشایند ساخت. آنان [که چنین اند] رویافتگان اند.

که به قلب زینت داده، صحبت می کند. بنا بر سوره حجرات، مؤمنان نه تنها ایمان و عشق به خدا و رسولان و هر آنکه در ارتباط با خداوند است، برایشان محبوب است، بلکه این امور، در دلهایشان جلا و زینتی نیز یافته است و همواره مشتاق و دوستدار و خیرخواه اولیاء خداوند می باشند.

این در حالی است که در آیه ﴿بَلْ ظَنَنتُمُ أَنْ لَن یَنقَلِبَ الرَّسُولُ وَالْمُؤْمِنُونَ إِلَی اَهْلِیهِمُ أَبَدًا وَزُیْنَ ذَلِكَ فِی قُلُوبِکُم وَظَنَنتُمُ ظَنَّ السَّوْءِ وَكُنتُم قَوْمًا بُورًا﴾ (فتح/ ۱۲) از منافقانی یاد شده است که نه تنها از فرستاده خداوند نفرت دارند، بلکه این نفرت و انزجار از پیامبر ﷺ در دلهایشان زینت یافته است. این منافقان آرزوی کشته شدن فرستاده خداوند و عدم بازگشت پیامبر ﷺ یافته است. این منافقان آرزو، نشان از حال نفرت و انزجارشان دارد و اینکه خود به شهرشان را دارند. این آرزو، نشان از حال نفرت و انزجارشان دارد و اینکه خود متوجه این حال ناپسندشان نمی شوند، به خاطر زینتی است که در قلبهایشان رخ داده است.

### ۱۰-۱-۲. «تقدم» بر رسول؛ «تخلف» از رسول

یکی از مشکلاتی که همواره انبیاء و صالحان زمین داشته اند، این است که در مقام رهبری، برخی به جای همراهی، از ایشان سبقت می گرفتند و در اصطلاح «تقدم» داشتند و برخی نیز آنقدر کند می آمدند و عقب می افتادند که به آن «تخلف» می گویند. در سوره حجرات، تقدم (پیشی گرفتن) بر رسول، و در سوره فتح تخلف (عقب ماندن) از رسول مطرح شده است. به عبارت دیگر، دو گروه هستند که همواره مسیر را کند و منحرف می کنند؛ گروهی با سبقتهای بی جا از پیامبر و گروهی نیز با تخلف از رسول.

در آیه ﴿یَاأَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوالَا نُقَدِّمُوابَیْنَ یَدیِ اللهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ الله سَمِیعُ عَلِیمٌ ﴿ (حجرات/ ١) همین امر را به مؤمنین گوشزد می کند که ای مؤمنین، مبادا در هیچ کاری بر خدا و رسولش تقدم جویید.

در آیات ۱۱، ۱۵ و ۱۶ سوره فتح این جریان معرفی می شوند و مشخص است که



۱. ای کسانی که ایمان آوردهاید، در برابر خدا و پیامبرش [در هیچ کاری] پیشی مجویید و از خدا پروا بدارید که خدا شنوای داناست.

اعراب بادیه نشین (منافقان) از دستورات پیامبر ﷺ اطاعت نکردند؛ برای نمونه: ﴿سَيَقُولُ لَكَ الْحَالِينِ الْأَعْرَابِ شَغَلَتْنَاأَمْوَالْنَاوَأَهْلُونَافَاسْتَغْفِرْ لَتَايَقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِم مَالَيسَ فِى قُلُوبِهِمْ قُلُ فَمَرْ يَكِلِكُ لَكُمُ مِنَ اللهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ فَعُابَلُ كَانَ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ أَمِنَ اللهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ فَعًا بَلُ كَانَ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾



#### ٢-١١. جهالت؛ جاهليت

از موضوعات مشترکی که در هر دو سوره به آن پرداخته شده، «جهل» است که در هر دو سوره، به مظاهری از آن پرداخته شده است و در عین حال، تفاوت هایی نیز در نوع پرداختن به آن ها وجود دارد.

بنابراین می توان گفت که جهل و نادانی در سوره حجرات، طبیعی و روبنایی است و با تحقیق، تبین و جستجو، این جهل به راحتی از بین می رود: ﴿یَاأَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُواإِنَجاءَ كُرُ فَاسِعٌ بِنَا فَتَهَا الَّهُ الَّذِینَ آمَنُوا إِنَجاءَ كُرُ فَاسِعٌ بِنَا فَتَهَا الْاَسِعُ وَاعَلَی مافعَلُمُ نادِمِینَ ﴾، آ اما در آیه ﴿حَیَةَ الْجَاهِلِیّةِ ﴾ (فتح/ ۲۶) از جهلی سخن گفته شده که زیربنایی است و در وجود انسان ها ریشه دوانده و در اعماق جان جای گرفته است. برخی افراد با روشن شدن حقیقت و واقعیت، جهلشان برطرف می شود، اما برخی این گونه نیستند. اینان اگر حقیقت و واقعیت برایشان روشن شود، به خاطر تعصب جاهلی شان، خواهان پذیرش حق نمی باشند. لذا حق را باطل می بینند و همیشه در جهل و نادانی بسر می برند: ﴿إِذْجَعَلَ الَّذِینَ کَفَرُوا فِی قُلُومِهُمُ الْخَمِیَّةَ حَیَّةً اللَّهُ سَکِینَتُهُ ﴾ (فتح/ ۲۶).

# ١٢-١-٢. گمان بد نسبت به مؤمنان؛ گمان بد نسبت به خداوند

از جمله مسائل مشترکی که در هر دو سوره بیان شده و در هر یک با زاویهای متفاوت به آن پرداخته شده، مسئله «ظن» است که در هر دو سوره با بار معنایی منفی

۱. برجای ماندگانِ بادیه نشین به زودی به تو خواهند گفت: «اموال ما و کسانمان ما را گرفتار کردند، برای ما آمرزش بخواه». چیزی را که در دلهایشان نیست، بر زبان خویش می رانند. بگو: «اگر خدا بخواهد به شما زیانی یا سودی برساند، چه کسی در برابر او برای شما اختیار چیزی را دارد؟ بلکه [این] خداست که به آنچه می کنید همواره آگاه است».

۲. ای کسانی که ایمان آوردهاید، اگر فاسقی برایتان خبری آورد، نیک وارسی کنید، مبادا به نادانی گروهی را آسیب برسانید و [بعد،] از آنچه کردهاید پشیمان شوید.

۳. آنگاه که کافران در دلهای خود، تعصب [آن هم] تعصب جاهلیت ورزیدند، پس خدا آرامش خود را بر فرستاده خویش و بر مؤمنان فرو فرستاد.

به آنها اشاره شده است. در سوره حجرات، سوءظن به مؤمنان مطرح شده و اینکه چنین معضلی چه پیامدهای منفی به دنبال دارد و در سوره فتح به سوءظن به خدا اشاره شده و آثار و پیامدهای آن نشان داده شده است.

در سوره حجرات، دستور اجتناب و دوری از گمانها داده شده است: ﴿يَاأَيُّهَا الَّذِينَ اَمْنُوااجْتَنِبُوا كِثِيرًامِنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمُ ... با توجه به آیات پیرامون و سیاق آیات که روابط و نحوه تعامل افراد با یکدیگر را بیان نموده است، می توان گفت گمانهایی که مدنظر آیه ﴿اجْتَنِبُواکِیرًامِنَ الظَّنِّ است، گمانهایی است که نسبت به افراد پیرامون به ذهن متبادر می شوند، گرچه ما بقی خطورات را نفی نمی کند. اما در سوره فتح، خطورات و گمانهایی مطرح هستند که به خداوند و فرستاده او مرتبط می باشند: ﴿الْظَانِّينَ باللهِ ظَنَّ السَّوْءِ ﴿ (فتح/ ۲) ؛ ﴿وَظَنَنْ مُظَنَّ السَّوْءِ ﴾ (فتح/ ۲) .

قطعاً ظن و گمان بد به خداوند و فرستادهاش، ناپسندتر از گمان بد به افراد و اطرافیان است. در این رابطه می توان گفت که بیماری ها و امراض، چه جسمانی و چه روانی، اگر مورد علاج واقع نشوند، رشد و فزونی خواهند یافت: ﴿فِی قُلُومِمٍ مَرَضُ فَزادَهُمُ الله مَرَضًا﴾ (بقره/ ۱۰). بیماری بدگمانی و سوءظن نیز چنین است؛ یعنی اگر فرد، سوءظن خود را نسبت به اطرافیان معالجه نکند، سوءظن و بدگمانی اش شدت یافته و دامنه اش به خدا و رسول نیز کشیده می شود. البته آمدن گمانها به ذهن، بی اختیار است. لذا آمدن گمان بد، گناه نیست، بلکه پذیرش قلبی آن و ترتیب اثر دادن، گناه است. به عبارت دیگر، اگر در درون به صورت خطورات ذهنی و نفسانی باشد و خود شخص عبارت دیگر، اگر در درون به صورت خطورات ذهنی و نفسانی باشد و خود شخص اخلاق و فقها با استناد به روایاتی مانند حدیث رفع آن را گناه نمی دانند (ر.ک: فیض کاشانی، بی تا: ۲۸ـ۲۸).

# ۱۳-۱-۲ فاسقان و منافقان دو چهره از مخالفان پیامبر

یکی دیگر از ارتباطاتی که در بین دو سوره می توان نشان داد ترسیم دو چهره متفاوت از مخالفان پیامبر اکرم عَلَمْ الله است. در این راستا مخالفان پیامبر عَلَمْ در سوره



۱. ای کسانی که ایمان آورده اید، از بسیاری از گمانها بپرهیزید که پاره ای از گمانها گناه است.

حجرات با عنوان «فاسق» معرفی می شود. به عبارت دیگر، تقابل «مؤمن» و «فاسق» شکل می گیرد. آیه «یَاأَیُّهَاالَّذِینَ آمَنُوا إِنجَاءَ کُرُ فَاسِقٌ بِطَیَافِتَیتُوا... (حجرات/۶) به نقش فاسقان در به هم زدن آرامش اجتماع اشاره دارد. آیه سیزدهم نیز بیشتر به پرورش مفهوم فاسق با اشاره به تجسس و غیبت و مسخره و ... می پردازد: ﴿وَلاَ تَلْمِزُواأَانُفُسُكُم وَلاَ تَنَابَزُوا بِالْأَلْقَابِ بِسُسَ الْفُسُوقُ بَعَدَ الْایمَان ». در آیه هشتم سوره نیز زشتی فسوق را متذکر می گردد: ﴿وَكَنَّهُ اللّهُ مُنَاتُكُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَنْ وَالْفِصْیَان ». در سوره فتح این جبهه مخالف با عنوان «منافق» شناخته می شوند و تقابل «مؤمن» و «منافق» نیز شکل می گیرد و در این راستا این سوره در جهت تبیین چهره منافقان گام برمی دارد: ﴿لِیُدْخِلَ الْوُمِنِینَ وَالْوُمِنَاتِ جَنَّاتٍ جَبِّرِی... وی مُعَدِّر بالنَافِقِینَ وَالْوُمِنَاتِ جَنَّاتٍ جَبِّرِی... ویُعَدِّب الْنَافِقِینَ وَالْوُمِنَاتِ جَنَّاتٍ جَبِّرِی... ویُعَدِّب الْنَافِقِینَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ جَبِّرِی... ویُعَدِّب الْنَافِقِینَ وَالْمُؤْمِنِینَ وَالْمَؤْمِنِینَ وَالْمُؤْمِنِینَ وَالْمُؤْمِنِینَ وَالْمُؤْمِنِینَ وَالْمُؤْمِنِینَ وَالْمُؤْمِنِینَ وَالْمُؤْمِنِینَ والْمُؤْمِنِینَ وَالْمُؤْمِنِینَ وَالْمُؤْمِنِینَ وَالْمُؤْمِنِینَ وَالْمُؤْمِیرِ و در این راستا این ویموره در جهت تبیین چهره منافقان گام برمی دارد: ﴿لِیونِیلُ وَلَوْمِیْنَ وَالْمُؤْمِیْنِ وَالْمَوْمِی وی در این وی

در سوره فتح منافقان را معرفی کرده است که ضربههایی گاهی جبرانناپذیر به مؤمنان وارد می کنند. اما سوره حجرات به معرفی فاسقان پرداخته است و بیان می کنند همین ضربهای که مؤمنان از منافقان (در سوره فتح) می خورند، در سوره حجرات همین ضربه را از فاسق می خورند و به مؤمنان از وجود فاسق در بین خودشان هشدار می دهد.

غالباً انسان منافق به کسی گفته می شود که از نظر ظاهر و رفتارهای اجتماعی، بر پایه هنجارهای عقلانی و شرعی عمل می کند، ولی از نظر اعتقادی، هیچ باور و اعتقادی به خوب و بدهای اخلاقی و باید و نبایدهای شرعی ندارد و اصولاً منکر دین و شریعت اسلام است. در مقابل، فاسق کسی است که از نظر اعتقادی در مرتبهای از مراتب ایمان قرار دارد، ولی در مقام عمل بر خلاف باورهایش رفتار می کند. از همین جا می توان دریافت که از نظر اعتقادی، انسان فاسق از ایمان محکم و استواری برخوردار نیست، وگرنه رفتارهای ضد هنجارهای شرعی از خود بروز نمی داد. بنابراین از همین رفتارها می توان دانست که شخص فاسق، انسانی سست ایمان است. از این رو از محدوده بایدها و نبایدهای شرعی بیرون می رود و با آنکه به احکام شرعی اقرار و از نظر بینشی التزام دارد، ولی در مقام عمل، چنین التزامی را مراعات نمی کند و بر خلاف باورها رفتار می کند.



#### ۱-۱-۲. صادق بودن خداوند و صادق بودن مؤمنان

از جمله تفاوتهایی که در عین شباهت میان این دو سوره وجود دارد. مفهوم «صدق» است. در سوره مبارکه فتح این صفت به خداوند نسبت داده شده و در آیه ۲۷ آن چنین آمده است: ﴿لَقَدُصَدَقَ اللهُ رَسُولَهُ الرُّوْیَا بِالْحُقِّ لَتَدَخُلُنَّ الْسُجِدَ الْخَرَا عَإِن شَاءَ اللهُ آمِنِينَ مِحَلِّقِينَ رُوُوسَكُم وَمُقَصِّرِينَ لَا تَخَافُونَ فَعَلِم مَالَمُ تَعَلَمُوا فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَلِكَ فَتَحَاقَرِيبًا ﴾ که در آن خداوند رؤیای رُوُوسَكُم وَمُقَصِّرِینَ لَا تَخَافُونَ فَعَلِم مَالَمُ تَعَلَمُوا فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَلِكَ فَتَحَاقَرِیبًا ﴾ که در آن خداوند رؤیای پیامبر اکرم عَیْنِی را که به نوعی وعده خداوندی بود، محقق نمود و فتح مکه رخ داد. در آیه ﴿إِنَّمَا النَّوْمِنُونَ الَّذِینَ آمَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ یَرْتَا اُوا وَجَاهَدُوا بِأَمُوا لِهُمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ أُولَئكَ هُمُ الصَّادَ وَمَا وَمِا وَمَا وَمَا وَمِا عَلَى مؤون و ما لشان در راه خدا جهاد نمودند و صداقت خویش را اثبات کردند.

#### ۲-۲. تفاوت در اسلوب بیان مطالب

از دیگر تفاوتهایی که می تواند نوعی همپوشانی و مکمل بودن این دو سوره را نشان دهد، آن است که این دو سوره در مواردی که در صدد بیان مطالب کاملاً یکسان بودهاند، باز کوشش شده تا تعابیر متفاوت اما هماهنگ استفاده شود که نشان از ارتباط وثیقی است که این دو سوره دارند و موضوعات با تنوع اسلوب بیانی در این دو سوره مطرح می شوند.

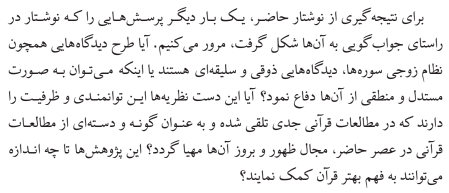
| سوره حجرات                                  | سوره فتح                                           |
|---------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| ﴿وَاللَّهُ بَصِيرُ بِمَا تَعُمَلُونِ ﴾ (١٨) | ﴿وَكَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا ﴾ (٢۴) |
| ﴿وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (١٤)    | ﴿ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِمًا ﴾ (٢٤)    |
| ﴿وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ (٨)            | ﴿وَكَانَ اللَّهُ عَلِمًا حَكِمًا ﴾ (٢)             |
| ﴿وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٍ ﴿ (۵)            | ﴿وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَحِيمًا ﴾ (١۴)          |
| ﴿مَغُفِرَةٌ وَأَجُرٌ عَظِيمٌ ﴾ (٣)          | ﴿أَجْرًاعَظِمًا﴾ (٢٩ و ١٠)                         |
| \ <b>"</b>                                  |                                                    |

۱. حقاً خدا رؤیای پیامبر خود را تحقق بخشید [که دیده بود:] شما بدون شک، به خواست خدا در حالی
 که سر تراشیده و موی [و ناخن] کوتاه کردهاید، با خاطری آسوده در مسجدالحرام درخواهید آمد. خدا
 آنچه را که نمی دانستید دانست و غیر از این، پیروزی نزدیکی [برای شما] قرار داد.



۲. در حقیقت، مؤمنان کسانی اند که به خدا و پیامبر او گرویده و [دیگر] شک نیاورده و با مال و جانشان
 در راه خدا جهاد کرده اند. اینان اند که راست کردارند.

# نتيجهگيري



نتایج پژوهش نشان می دهد که انواع مختلف ارتباطاتی که بین این دو سوره وجود دارد و در ذیل آمده، کاملاً معنادار بوده و خارج از یک امر تصادفی است و ۱. تثبیت اصل رسالت؛ تبیین لوازم رسالت ۲. جاری شدن اسلام بر «زبان»؛ داخل شدن آن به «قلب» (ایمان) ۳. «دخول ایمان» به قلب؛ «ازدیاد ایمان» در قلب ۴. «اتمام نعمت» بر پیامبر؛ «اعطای نعمت» به مسلمانان ۵. «محنت» بر قلبها؛ نزول «سکینه» بر قلب ۶. اجر عظیم پاداش وفای به عهد با پیامبر؛ اجر عظیم پاداش احترام به پیامبر ۷. برخورد با دشمن بیرونی، اتحاد بین نیروهای داخلی ۸. حبط اعمال صالح؛ تکفیر سیئات ۹. زینت دادن خوبیها در قلب؛ زینت دادن بدیها در قلب ۱۰. «تقدم» بر رسول؛ «تخلف» از رسول ۱۱. جهالت؛ جاهلیت ۱۲. گمان بد نسبت به مؤمنان؛ گمان بد نسبت به خداوند ۱۳. فاسقان و منافقان دو چهره از مخالفان پیامبر ۱۴. صادق بودن خواوند و صادق بودن مؤمنان ۱۵. تفاوت در سبک بیان مطالب.

از نگاهی دیگر در مقام جمع بندی باید اشاره نمود که از میان انواع شش گانهای که اصلاحی برای انواع روابط سوره های زوج آورده بود، رابطه این دو سوره گاه مبتنی بر تفاوت در تأکید است که در پاره ای از موارد، هر دو سوره بر جنبه های مختلف یک موضوع تأکید می ورزند؛ مانند اینکه فاسقان و منافقان دو چهره از مخالفان پیامبر معرفی می شوند. از طرف دیگر، گاه از نوع اجمال و تفصیل است مانند تثبیت اصل رسالت؛ تبیین لوازم رسالت. گاه وحدت در تضاد است که در یک سوره موضوعی



طرح می شود که دقیقاً در تقابل با موضوع مطرح در سوره جفت قرار دارد، اما هر دو موضوع به وحدت منجر می شوند؛ زیرا این دو در واقع چیزی جز دو سوی مثبت و منفی یک موضوع نیستند مانند «تقدم» بر رسول و «تخلف» از رسول. گاه ارتباطها از نوع گونههای مختلف استدلال است که در آن دو سوره با استفاده از گونههای مختلف استدلال در تأیید یک نظریه مکمل یکدیگرند؛ گمان بد نسبت به مؤمنان؛ گمان بد نسبت به خداوند.

بررسی موارد فوق نشان میدهد که این سبک از مطالعات قرآنی می تواند جدی تلقى شده و در فهم بهتر قرآن كمك نمايد؛ زيرا يكي از مشكلات تفسيري و فهمي ما از قرآن کریم آن است که توجه بیش از حد ما به وحدت محتوایی قرآن که در جای خود بسیار لازم و بایسته است سبب شده است تا حجم وسیعی از زیبایی های بیانی و تفاوتهای سبکی و معرفتی قرآن از دست برود. برای نمونه موضوع توحید در همه سورههای قرآن مطرح و مورد تأکید قرار گرفته است. اما هیچ گاه کوششی در جهت اینکه چه تفاوتی در نوع معرفی و تعلیم خداشناسی در سوره های قرآن است، نشده است. این مباحث می تواند به فهم دقیق تر قرآن کمک کند. برای نمونه، توحید در دو سوره با چه سبک و با چه اسلوبهایی و با چه نگاه و از چه زاویهای مطرح شدهاند. اگر بخواهیم بخشی از سنت تفسیری و فهمی قرآن را از این زاویه مورد نقد قرار دهیم، قطعاً یکی از آنها عدم توجه به اسلوبها و روشهای مختلف طرح مسائل در سورههای قرآن است. به عبارت بهتر، ما کمتر به دنبال ارائه و شناخت و فهم بیان قرآنی با توجه به سوره های قرآنی بوده ایم؛ بدین معنا که طرح موضوع معاد در سوره الف چه تفاوتی با طرح این موضوع در سوره ب دارد و چرا این تفاوت در نگاه آمده است. بررسیهای مقایسهای بین سورههای قرآن اولین گام در پیمودن چنین راهی در فهم قرآن است. یعنی شناخت بیان توحید در سوره اخلاص با بیان توحید در سوره عنکبوت و این راهها کم کم میتواند با ابزارها و روشهای دیگری نیز تکامل و تحول و گسترش یابند و می تواند سرآغاز انبوهی از پژوهش های قرآنی در شناخت دقیق تر موضوعات قرآنی و همچنین سورههای قرآن باشد.

به نظر میرسد محور اصلی یا گفتمان حاکم بر سوره فتح، روبهرو شدن با دشمن



خارجی است. یعنی وحدتی که در آنجاست با تقابل با دشمن خارجی تعریف می شود. بر این اساس، به راه ها، گام ها، ضرورت ها و موانع و بایدهای چنین مسئله ای می پردازد. اما سوره حجرات به مباحث درون گفتمانی مسلمانان ناظر است و به آسیب شناسی ایشان و وحدت داخلی معطوف است. این سوره عوامل وحدت آفرین، محور وحدت، آسیب های آن و ... را در جامعه اصیل ایمانی برمی شمارد.

اگرچه برای اثبات نظریه نظام زوجیت سوره ها لازم است تا ده ها پژوهش از این دست انجام گرفته و پس از استقصای موارد به صحت و یا عدم صحت آن نظر داد، اما این پژوهش همان گونه که می تواند نقطه پایانی برای چنین پرسشهایی باشد، می تواند آغازگر و نقطه عزیمتی برای مقصدی دیگر و پرسشهایی تازه تر و متفاوت تر باشد که لازم است به دنبال روشها و نشانه های کاربردی بود که بتواند به این سؤال پاسخ دهد که کدام یک از این دو سوره در پرتو دیگری شکل گرفته است. به عبارت دیگر، ترتیب نزول هر یک از این دو سوره چگونه است؟ و یا اساساً طرح چنین پرسشی صحیح است یا خیر؟



### كتابشناسي

- آقایی، علی، «انسجام قرآن از نظریه تا عمل، مقایسه روش تفسیری فراهی ـ اصلاحی»، کتاب ماه دین، شماره ۱۴۴، مهر ۱۳۸۸ ش.
- خرقانی، حسن، «تناسب و ارتباط میان سوره های قرآن»، فصلنامه پژوهش های قرآنی، شماره های ۲۱-۲۲، ۱۳۷۹ ش.
- ٣. زركشي، بدرالدين محمد، البرهان في علوم القرآن، تحقيق محمد ابوالفضل ابراهيم، دار المعرفه، بيروت، بي تا.
- ۴. سيوطي، جلال الدين، اسرار ترتيب القرآن، تحقيق عبدالقادر احمد عطا، بيروت، دار الكتب العلميه، ١٤٠۶ ق.
- ۵. طباطبایی، سیدمحمدحسین، المیزان فی تفسیر القرآن، ترجمه سیدمحمدباقر موسوی همدانی، چاپ پنجم، قم، دفتر انتشارات اسلامی، ۱۳۷۴ ش.
- طبرسى، فضل بن حسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مقدمه محمد جواد بالاغي، چاپ سوم، تهران، ناصر خسرو، ١٣٧٢ ش.
- ٧. فخرالدين رازى، ابوعبدالله محمد بن عمر، مفاتيح الغيب، چاپ سوم، بيروت، دار احياء التراث العربى،
  ١٤٢٠ ق.
  - ٨. فيض كاشاني، محمدمحسن، مفاتيح الشرائع، قم، كتابخانه آيةالله مرعشي نجفي، بي تا.
  - ٩. قرشى، سيدعلى اكبر، قاموس قرآن، چاپ ششم، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ١٣٧١ ش.
- السانی فشارکی، محمدعلی و حسین مرادی، سوره شناسی: روش تحقیق ساختاری در قرآن کریم، قم، نصایح، ۱۳۹۴ ش.





