# تبیین حکم خلود قاتل مؤمن در آیهٔ ۹۳ نساء

با نكاهى به قاعدة «تعليق الحكم على الوصف مشعر بالعلّية»\*

□ مجید زارعی 
 □ حامد دژ آباد

#### چکیده

دو جریان عمده در تبیین مسئله خلود در میان مفسران وجود دارد. گروهی خلود در جهنم را به معنای جاودانگی و عدهای دیگر در معنای مکث طولانی و نه ابدی دانستهاند. گرچه غالب مفسران نظریه اول را اختیار کردهاند، اما با چالش هایی نیز روبهرو بودهاند. یکی از اشکالات قابل طرح بر این نظریه، استدلال به آیه ۹۳ سوره نساء است. در این آیه از لفظ عام برای قاتل استفاده شده است که شامل مؤمنین نیز خواهد شد؛ به ویژه که خطاب در آیات قبل و بعد نیز متوجه گروه مؤمن است. این در حالی است که بنا بر آموزههای اسلامی همانند روایات شفاعت، مؤمنین هیچ گاه در جهنم جاودانه نخواهند ماند. پژوهة حاضر با به کارگیری قاعده «تعلیق الحکم علی الوصف مشعر بالعلیة» که در علم اصول فقه مطرح است، ضمن رفع این تعارض، نشان خواهد داد که وصف

آموزههای قرآنی



<sup>\*</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۵/۱۲/۱۰ ـ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۶/۵/۱۰ .

۱. دانشجوی دکتری علوم قرآن و حدیث پردیس فارابی دانشگاه تهران (majid.zarei@ut.ac.ir).
 ۲. دانشیار پردیس فارابی دانشگاه تهران (نویسندهٔ مسئول) (h.dejabad@ut.ac.ir).

ایمان مقتول در حکم خلود قاتل شأنیت داشته و قتال عامدانه و عنودانه به جهت ایمان مقتول مد نظر بوده است که بالطبع با روح ایمان ناسازگار است. همچنین بر این اساس روشن خواهد شد که نه تنها چنین کیفری برای چنین قتلی از سوی خداوند عادل و رحیم، ظلم محسوب نشده، منع عقلی نداشته و در نهایت حکمت است، بلکه حکم زیستن ابدی این گروه در دوزخ با دیگر آیات نیز همخوانی مناسبی داشته و این آیه، استثنایی از حکم خلود در معنای ابدی بودن عذاب محسوب نمی شود.

**واژگان کلیدی:** قتل عمدی مؤمن، خلود در جهنم، رفع تعارض، قاعده «تعلیق الحکم علی الوصف مشعر بالعلّیة»، کارکرد تفسیری.

### طرح مسئله

موضوع خلود در جهنم از جمله مسائلی است که به دلیل ابعاد گسترده آن، ذهن بسیاری از فلاسفه، متکلمان و مفسران را به خود مشغول داشته است. اساساً نه تنها خلود در دوزخ، بلکه ورود در آن و حتی احساس ترس و بیم از وقوع چنین امری، از چنان اهمیتی از بعد هدایتی و تربیتی برخوردار است که سبب حفظ حریم الهی توسط مخاطب خواهد شد. از این رو کلام خدای سبحان نیز که بر لسان معلمی منذر جاری شده است مشحون از تذکر درباره عواقب گناهان کبیره ای است که پایانی جز آتش جهنم و چهبسا خلود در آن در پی نخواهد داشت. قرآن کریم در طی ۸۰ بار ذکر واژه (خلود) و مشتقات آن (خالدًا، خالدین، الخُلد...) از حدود ۱۶ گروه نام می برد که در جهنم مخلد خواهند بود (جمعی از محققان، ۱۲۴۴/۱:۱۲۴۹). بعضی از این افراد عبارتند از: کافران (بیّنه/ ۶؛ آل عمران/ ۱۸۶)، مشرکان (بیّنه/ ۶؛ فرقان/ ۶۹ – ۶۸)، مکذبین و مستکبرین راعراف/ ۳۶: تغاین/ ۱۰). اما یکی از این گروه ها که فقط در یک آیه از قرآن به عذاب جاودان دوزخ تهدید شده، قاتل مؤمن می باشد: ﴿وَمَن یَقْتُلُ مُؤمِنًا مُؤمِنًا مُؤمِنًا مُؤمِنًا مُؤمِنًا مُؤمِنًا مُؤمِنًا مؤمِنی را بکشد، و غضِبَ الله عَلَیه و کِنتَ است که در آن ماندگار خواهد ماند و خدا بر او خشم می گیرد و لعنتش کیفرش دوزخ است که در آن ماندگار خواهد ماند و خدا بر او خشم می گیرد و لعنتش میکند و عذابی بزرگ برایش آماده ساخته است)».

از ظاهر تعبير «من» در عبارت «من يقتل» كه مفيد عموم است اين گونه استنباط



می شود که موضوع حکم شامل مؤمن و کافر هر دو می شود. مزید بر این دلیل، خطاب در آیه قبل (نساء/ ۹۲) است که متوجه گروه مؤمن می باشد که در آن، حکم فقهی قتل خطایی مؤمن شخص می شود: ﴿وَمَاكَانَ لِنُوْمِنِ أَنْ يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَأً...﴾ (نساء/ ۹۲). همچنین در آیه بعد از آیه محل بحث نیز دستور تحقیق و تبیین قبل از قتل اشخاص به بهانه های مختلف، به مؤمنین داده می شود: ﴿یَاأَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا إِذَا ضَرَبُتُم فِی سَبِیلِ اللهِ فَتَنَیَّنُوا...﴾ (نساء/ ۹۴؛ رازی، ۱۴۲۰ : ۱۸۳/۱۰).

از این رو این گونه به نظر میرسد که سیاق آیات نیز بر این معنا تأکید می کنـد کـه موضوع خلود در آیه محل بحث متوجه مؤمن قاتل نیز خواهد بود.

از سوی دیگر متکلمان مسلمان از امامیه بر این نکته اتفاق نظر و اجماع دارند که خلود در آتش تنها متوجه کافران است و حتی مرتکبین گناهان کبیره از مؤمنین مشمول آن واقع نخواهند شد (شیخ مفید، ۱۳۷۱: ۴۶۰). علمای امامیه بر مبنای روایات متواتری در مبحث شفاعت که از ائمه اهل بیت ایش رسیده است بر این باورند که سرانجام، مؤمنین از آتش جهنم نجات خواهند یافت. به عنوان نمونه ابن عباس از پیامبر اکرم عمی ایشان می فرمایند:

«والذی بعثنی بالحق بشیرًا ونذیرًا لا یعذّب الله بالنار موحّدًا أبدًا وإنّ أهل التوحید یشفعون فیشفّعون ...» (مجلسی، ۱۴۰۳: ۲۵۸/۸)؛ سوگند به کسی که مرا بشیر و نذیر برانگیخت، خداوند هیچ یکتاپرست و موحّدی را به آتش جاودان عذاب نخواهد کرد. همانا اهل توحید از حق شفاعت برخوردار می شوند به طوری که می توانند شفیع دیگران شوند آنگاه شفاعت می کنند، البته شفاعت آنان پذیرفته خواهد شد.

حال سؤال این است که چگونه می توان این تعارض را رفع نمود؟ آیا عمومیت موضوع حکم، تخصیص بردار است؟ آیا باید در این کریمه بر خلاف آیات دیگر، واژه «خلود» را در معنای مکث طولانی و نه عذاب همیشگی و جاودان استعمال نمود یا اینکه راهکار دیگری نیز قابل ارائه می باشد؟

گفتنی است که حتی عدهای از بزرگان نظیر محقق طوسی و علامه حلّی نیـز چـون در تبیین آیات و روایات متضمن حکم خلود موفق نبودهاند، تلاش کردهاند تا مـسئله را با تشکیک در معناشناسی خلود حل نمایند. آنان معتقدند که این گونه آیات باید تأویل



شود و تأویل آن یا به این است که عذاب جاودان را مخصوص کافران بدانیم یا اینکه بگوییم مراد از خلود، مدت طولانی است و نه عذاب همیشگی و جاویدان: «والسمعیّات متأوّلة ودوام العقاب مختصّ بالکافر...» (حلّی، ۱۴۱۵: ۴۱۵).

در صورتی که ما معتقدیم در صورت ثبوت امکان خلود از نظر عقلی، هیچ تأویلی بر خلاف ظاهر ضرورت ندارد و ریشه حل تعارض را باید در جای دیگری جستجو نمود.

البته در یکی دیگر از آیات قرآن کریم نیز برای جرم قتل نفس در کنار دو معصیت دیگر شرک و زنا وعده خلود داده شده است که این مسئله باید به درستی تحلیل شود که آیا این آیه نیز در طبقه آیه محل بحث قرار می گیرد یا خیر؟ در آیات ۶۸ تا ۷۰ سوره مبارکه فرقان در خلال صفات عبادالرحمن این گونه می خوانیم: ﴿وَالَّذِینَ لاَیدَعُونَ مَعَ اللهِ مبارکه فرقان در خلال صفات عبادالرحمن این گونه می خوانیم: ﴿وَالَّذِینَ لاَیدَعُونَ مَعَ اللهِ الْمُعَلِّ وَلَایرَنُونَ وَمَن یَفْعَلْ ذَلِكَ یَلْقَ أَثَامًا \* یُضَاعَفُ لَهُ اللهُ نَدُنُونَ وَمَن یَفْعَلْ ذَلِكَ یَلْقَ أَثَامًا \* یُضَاعَفُ لَهُ اللهُ مَن تَابُ وَ آمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَالْوَلَيْكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَیّنَاتِمٍ مُحسَنَاتٍ وَكَانَ اللهُ عَفُورًا رَحِمًا ﴾ (فرقان / ۶۸ - ۷۰).

در مورد اینکه وعده خلود به کدام یک از سه گناه ذکرشده در آیهٔ ۶۸ داده شده است، سه احتمال منطقی وارد خواهد بود: اول آنکه مرجع اسم اشاره «ذلك» به خصوص عمل زنا برگردد. دوم آنکه به زنا و قتل نفس هر دو برگردد و سوم آنکه به مجموع گناهان شرک و قتل نفس و زنا بازگشت کند. در این میان قریب به اتفاق مفسران احتمال سوم را برگزیده اند تا از این رهگذر، مضاعف شدن عذاب نیز با توجه به تعدد گناهان آنها توجیه شود (مکارم شیرازی، ۱۳۷۴: ۱۳۷۸/۱۵-۱۵۹۱؛ صادقی تهرانی، ۱۳۶۵: ۱۳۶۸/۱۲ (۳۳۶/۲۱) همچنین در این بین، بعضی از مفسران فریقین به نکته لطیفی اشاره کرده اند: در آیه ۷۰ که در مقام بیان شروط استثناء از عدم دخول و خلود در آتش است، تعبیر «آمن» آورده شده است که نشان می دهد اگر نگوییم که خلود ناشی از شرک است، دست کم به طور قدر متیقن، مسئله شرک را در بر خواهد گرفت و احتمال سوم تقویت می شود. به عبارتی دیگر این تعبیر نشان می دهد که در مستثنی منه صفت کفر ملحوظ است (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۲۴۲/۱۵) الوسی، ۱۴۱۵: ۲۴۸/۱۰). لذا این آیه شریفه را نمی توان از طایفه آیه محل بحث به حساب آورد که به طور مستقل، قاتل را تهدید به خلود در جهنم



کرده است همان گونه که در مورد زنا نیز در این کریمه وعده جداگانهای داده نشده است.

پیشینهٔ این پژوهش در میراث اسلامی در کتب و مقالاتی که صبغهٔ کلامی و فلسفی دارند قابل ردیابی است (دهقانیِ محموداًبادی، ۱۳۸۹: ۱۳۸۹). البته تمرکز آنان بر پاسخ به شبهات و اشکالات وارد بر عذاب جاودانه است که چگونه با عدل و رحمت خداوند سازگار است؛ اما از نقطه نظر تفسیری مقالاتی پیرامون نظرات حضرت استاد علامه طباطبایی در مورد خلود و شبهات پیرامون آن نشر یافته است (بهشتی، ۱۳۸۴: ۲۶/۷۸۱).

اما تا کنون مقالهای که به طور مستقل و با نگاهی تفسیری به آیه محل بحث پرداخته و با برشماری ابعاد تعارض، به شیوهای نوین یعنی به کمک یک قاعده در علم اصول فقه، مسئله را تبیین نموده باشد، مشاهده نشد.

# ١. رويكرد مفسران فريقين درباره شمول حكم قتل عمدى مؤمن

قبل از بررسی محمول حکم یعنی خلود قائل مؤمن، لازم است تا موضوع حکم یعنی افرادی که حکم شامل آنان می شود را به درستی مشخص کنیم. همان گونه که قبلاً ذکر شد، از مجموع شواهد ادبی و سیاقی موجود در این آیه و آیات قبل و بعد از آن، این گونه استنباط می شود که کیفر قتل عمدی مؤمن، شامل مؤمن و کافر هر دو می شود. اما در این میان، به دلیل وجود چالشها و تعارضاتی که با پذیرش تعمیم موضوع حکم به مؤمن به عنوان قاتل مؤمنی دیگر ایجاد می شود، رهیافتهای گوناگونی در آثار مفسران فریقین قابل برداشت بوده تا بلکه تعارض ابتدایی حتی المقدور دفع و یا اینکه در نهایت رفع شود. در ادامه پژوهه به تقریر هر یک از این نظرات می پردازیم. اما قبل از آن ذکر این نکته ضروری است که آنچه در ادامه می آید، از تتبع در آثار مفسران در مورد این آیه به دست آمده است و طبقه بندی پیش رو، جهت مهولت وصول به نتیجه توسط پژوهه شگران انجام شده است و لذا ممکن است در بعضی از موارد، اشاره ای ضمنی و نه صریح از سوی مفسر انجام پذیرفته باشد.



# ۱-۱. رهیافت انحصارگرا

در این رویکرد، تعدادی از مفسران سعی کردهاند تا با منحصر دانستن حکم قتل عمدی مؤمن به کافران قاتل، مؤمنان قاتل را از شمول آیه خارج سازند تا تعارض ابتدایی پیش گفته دفع شود. صاحب تفسیر المحرّر الوجیز در پاسخ به کسانی که قائل به تعمیم حکم خلود در آیه محل بحث به مؤمن و کافر شدهاند، از قول فردی به نام قاضی ابومحمد چنین نقل می کند که این گونه که آنها می پندارند نیست. او در بیان اقامه دلیل به آیه ﴿وَمَنْ لَمْ یَکُ مُ الْنَوْلُ الله فَا وَلَیْكَ هُمُ الْکَافِرُونَ ﴾ (مائده / ۴۴) استدلال می کند که در این آیه نیز قضاوت و یا حکمرانی حاکمان اسلامی هرچند بر خلاف حق باشد، مشمول عموم تعبیر ﴿وَمَنْ لَمْ یَحُکُمُ ﴿ مَی شود و آنان کافر خوانده نخواهند شد (ابن عطیه اندلسی، ۱۴۲۲ نه ۱۹۵۲).

گفتنی است که تمامی گروههای اصلی و فرق منشعب از خوارج از آن رو که عمل را جزئی از ایمان می دانند معتقد به کفر مرتکب گناه کبیره می باشند (شهرستانی، ۱۳۸۷: ۱۳۸۷). هرچند که برخی از آنان بعدها در صدد توجیه معنای کفر برآمدند ولی بیشتر آنها همچنان از این نظر دفاع نمودند. گروهی از اینان با نام «وعیدیه» مرتکب گناه کبیره را کافر به دین و کافر را مخلد در دوزخ می دانند (حلّی، ۱۴۱۵: ۴۱۴). همچنین گروهی از معتزله بر اساس آیه محل بحث معتقدند که مؤمن فاسق نیز اگر مرتکب قتل عمدی مؤمنی دیگر شود، کافر محسوب شده و عذابی دائمی خواهد داشت. لذا نظرات این دو دسته نیز به گونهای در این گروه طبقه بندی خواهد شد (رازی، ۱۴۲۰: ۱۴۲۰؛ طوسی، بی تا: ۲۹۵۳).

همچنین دلیل دیگری که ایشان ذکر می کند این است که اگر قاتل نزد حاکم شرع یا اولیای مقتول رفته و به قتل خویش اعتراف کند، دیگر در آخرت معذّب نخواهد شد: «أنّهُ من عوقب فی الدنیا فهو کفّارة له» (همان: ۹۴/۲) و از اینجا نتیجه گرفته است که عموم تعبیر آیه خدشه دار می شود و حکم خلود در آیه محل بحث، مختص کافر قاتل است.

#### نقد و بررسی

بر این رهیافت، نقدهای فراوانی وارد است که در ادامه می آید:



۱. فخر رازی در تفسیر خود پس از استناد به قاعده «العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب» چهار اشکال بر این رویکرد وارد می کند. اشکال اول و دوم او همان گونه که در بیان مسئله نیز گذشت، به تناسب و سیاق آیات مربوط می شود که مخاطب آن در آیه قبل و بعد از آیه محل بحث، مؤمنین می باشند. همچنین در نقدی دیگر ایشان وصف «عامدانه بودن قتل» را علت حکم می دانند و لذا گروه مؤمن را نیز مشمول حکم قرار می دهند، یعنی اگر مؤمنی، مؤمن دیگر را از روی عمد به قتل برساند نیز مشمول حکم قرار می گیرد و آنچه که بر طبق این نظر شأنیت دارد، وصف عامدانه بودن قتل است. به عنوان اشکال چهارم فخر رازی عنوان می کند که در صورت قبول این رویکرد، باید منشأ استحقاق این وعید را کفر قبلی کافر دانست و نه قتل مؤمن بدین کیفیت خاص؛ در حالی که کفر قبلی کافر، قبل از این قتل نیز محصّل بوده است و این با ظاهر آیه مخالف است که در مقام بیان حکم قتل عمد است (رازی، ۱۴۲۰).

لازم به تذکر است که ما پاسخ فخر رازی در مورد مدخلیت داشتن وصف عامدانه بودن قتل را دیدگاهی تام نمیدانیم؛ از آن رو که بازگشت نظر ایشان به این است که آیه محل بحث ناظر به بیان حکم عمدی قتل است و نه حکم خطایی و این چیزی است که وضوح آن روشن است؛ چرا که در آیه قبل، حکم قتل خطایی بیان شد و به دنباله آن در این آیه حکم قتل عمدی داده می شود. به نظر می رسد ایشان در صدد آن بوده است تا با مدخلیت داشتن وصف عامدانه، گروه مؤمن را نیز همانند گروه کافر در شمول آیه داخل کند؛ زیرا که مؤمنان نیز می توانند همانند کافران دست به قتل عمد بزنند و از جهت امکان وقوع این فعل، تفاوتی بین این دو دسته نمی باشد. در ادامه پژوهش و در رویکرد معیار، وصف دیگری به عنوان علت حکم معرفی خواهد شد. اما در هر صورت، نقدهای ایشان در خور توجه است.

۲. در مورد آیه ۴۴ سوره مائده نیز موضوع حکم تنها شامل حال کافران اعتقادی نخواهد شد؛ بلکه اگر حاکم اسلامی نیز حکم خدا را زیر پا گذارد، مرتکب کفر عملی شده است و به طور کلی بازگشت هر گناه به مخالفت با دستور الهی است.

٣. متكلّمان علماى اماميه بر خلاف خوارج و گروهي از معتزله، مرتكب گناه كبيره



را کافر ندانسته و حتی امکان توبه و شفاعت را برای او جایز دانستهاند (حلّی، ۱۴۱۵: ۴۱۴؛ جرجانی، ۱۳۷۰: ۱۳۷۰).

۴. در پاسخ به قول کسانی که می گویند با اعتراف قاتل به قتل خود و پس از اجرای حدود و احکام شرعی بر او، چنین فردی دیگر در آخرت تعذیب نخواهد شد، باید گفت که آنچه که این آیه متعرض آن شده است، حکم کلامی کشتن عمدی مؤمن است و نه حکم فقهی آن و بین حکم فقهی و حکم کلامی تفاوت زیادی وجود دارد. باید بین حکم فقهی و حکم کلامی تفکیک قائل شد و لزومی ندارد که اگر قاتلی در این دنیا مجازات فقهی خود را چشید، در سرای آخرت تعذیب نشود؛ چرا که مجازات اخروی به توبه شخص بین خود و خدای خود از سویی و پذیرش آن از سوی خدای متعال از سوی دیگر وابسته است که خود دارای شرایط و آدابی است. البته امکان این امر وجود دارد که بعضی از قاتلین، اعم از کافر قاتل یا مؤمن قاتل که مؤمنی را به عمد کشته اند، قبل از اجرای حکم قصاص، از دیدگاه کلامی توبه نموده و مشمول عفو الهی واقع شوند، اما هیچ گونه تلازمی بین حکم فقهی و حکم کلامی وجود ندارد و چه بسا کسانی که از دیدگاه کلامی بین خود و خدای خود توبه نکرده و علاوه بر شمول حکم فقهی، مشمول حکم کلامی قتل عمدی مؤمن نیز واقع شوند.

در این مجال مناسب به نظر می رسد که به منظور روشن شدن جوانب بحث، سایر احکام قتل مؤمن مورد بررسی و مداقه قرار گیرد. در این زمینه به طور کلی در تراث اسلامی به سه حکم جداگانه اشاره رفته است: ۱. حکم کلامی، ۲. حکم فقهی و ۳. حکم سیاسی ـ اجتماعی

در این میان، آیه محل بحث (نساء/ ۹۳) ناظر به حکم کلامی قتل عمد است. همچنین حکم فقهی این موضوع در آیات ۱۷۸ تا ۱۷۹ بقره و ۴۵ مائده به طریق اجمال و در روایات وارده از اهل بیت عصمت و طهارت به طور تفصیل ارائه شده است که در آثار فقها قابل ردیایی است:

حکم فقهی قتل عمدی، قصاص در جهت جبران حقالناس و کفّاره جمع (آزاد کردن یک بنده، دو ماه روزه گرفتن به گونهای که ۳۱ روز آن پشت سر هم باشد و اطعام شصت فقیر) در جهت جبران حقالله است. لازم به ذکر است که کفاره هیچگاه



ساقط نمی شود اما در صورت رضایت طرفین (اولیای مقتول و قاتل) حکم قصاص را می توان به عفو بدون گرفتن دیه یا با گرفتن دیه تنزل داد که شارع مقدس در این فرض، بر خلاف قتل خطایی و شبه عمد، مقدار مشخصی را برای دیه تعیین نکرده است و دیه می تواند برابر، کمتر یا بیشتر از مقدار مصطلح شرعی آن باشد و همان گونه که گفته شد رضایت قاتل نیز هم در اصل پرداخت آن و هم در مقدار آن بر خلاف قتل خطایی و شبه عمد جزء شروط است. البته لازم به ذکر است که اگر شخصی مؤمنی را به جهت ایمان او به قتل برساند \_آن گونه که در ادامه پژوهه به آن خواهیم پرداخت\_ چنین فردی در صورت ایمان قبلی مرتد محسوب شده و حتی عفو اولیای دم سبب رفع حکم اعدام چنان قاتلی نمی شود و اختیار آن در دست امام مسلمین به عنوان نمایندگی از جمیع آنان قرار خواهد داشت (نجفی، بی تا: ۱۷۸/۲۲ و ۲۷۸/۲۲).

اما حكم سياسي \_اجتماعي قتل عمد در سوره مباركه مائده تبيين شده است: ﴿مِنْ أَجْل ذلِكَ كَتَبْناعَلى بَني إِسُرائيلَ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بغَيْرِ نَفْسِ أَوْفَسادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَأَمَّا قَتَلَ النَّاسَ جَيعًا... ﴾ (مائده/ ٣٢). آنچه که باید بدان توجه شود این است که در اینجا با توجه به نوع کیفر الهي، سخن از حكم فقهي يا كلامي در جهان آخرت كه به دنبال قتل يك شخص صادر می شود، نیست؛ بلکه صحبت بر سر قتل شخصیت اجتماعی یک انسان است. به عبارتی دیگر قرآن کریم پا را از محدوده دایره ایمانی فراتر نهاده، حکم هتک حرمت به حریم انسانیت را در این کریمه مطرح می کند. لذا دیگر کمیت بدان گونه که در قصاص یا حدود مطرح است، در اینجا مطمح نظر نیست. بلکه در اینجا با حکمی با منشأ رواني و عاطفي روبهرو هستيم كه امروزه آن را حقوق بشر مي نامند. در اين حال، شخص قاتل که خون بی گناهی را ریخته و از انجام مجدد این امر ابایی ندارد، چون در امنیت اجتماع اختلال ایجاد نموده است مورد خشم و انزجار عمومی قرار خواهد گرفت. از این رو قرآن کریم این حقیقت را بدین گونه ترسیم نموده است وگرنه هم در حکم فقهی و هم در حکم کلامی کمیت مطرح بوده و مجازات قاتلی که یک نفر را به قتل رسانده با قاتلی که چندین نفر را کشته متفاوت خواهد بود. در روایات نیز این امر مورد تأیید قرار گرفته است (ر.ک: مکارم شیرازی، ۱۳۷۴: ۳۵۵/۴\_۳۵۶؛ فضل الله، ۱۴۱۹: .(147\_14./\



# ۱-۲. رهیافت تعمیم گرا

به دلیل چالشهایی که رهیافت انحصارگرا با آن روبهروست و همچنین شواهد سیاقی و ادبی اقتضای آن را دارد، مفسران با پذیرش تعمیم موضوع حکم، سعی در رفع تعارض موجود کردهاند تا گروه مؤمن را به نحوی از شمول حکم خلود در دوزخ خارج سازند. هرچند در این میان، برخی از علما جانب احتیاط را رعایت کرده و چنین نظر دادهاند:

«مؤمن عمداً مؤمن را نمى كشد؛ ليكن اطلاق آيه مورد بحث وى را نيز شامل مى شود. البته مصداق مهم اين آيه غير مؤمن است» (جوادى آملى، ۱۳۸۹: ۱۲۸۰).

همچنین مفسر دیگری در پاسخ به سؤالی که آیا می توان در رابطه با خلود افراد مرتکب گناهان کبیره در جهنم به این آیه استشهاد کرد یا خیر، این گونه پاسخ می دهد که ظاهر تعبیر «من یقتل» هم بر مسلمان و هم بر کافر، هم بر تائب و هم بر غیر تائب صدق می کند، اما پس از آن با اقامه دلیل است که قاتلان توبه کار از شمول این حکم بیرون می روند (زمخشری، ۱۴۰۷: ۱۸۵۲/۱). تقریرات گوناگون این رهیافت در ادامه بررسی خواهد شد.

# ۱-۲-۱. تشکیک در مفهوم خلود به معنای جاودانگی

«خلود» برگرفته از «خلد» به معنای ثبات و ملازمت است. صاحب مفردات می گوید: هر چیزی که از عُروض فساد عاری و بر حالت خود باقی است دارای خلود است (راغب اصفهانی، ۱۴۱۲: ۲۹۱). بعضی از اهل لغت نیز خلود را مطلق دوام و استمرار از آغاز وقت معین دانسته و دوام آن را از قرینه «ابد» می دانند (مصطفوی، ۱۳۷۴: ۹۵-۹۴).

در مورد معناشناسی تفسیری میان مفسران اختلاف است. گروه غالب آن را در معنای جاودانگی در دوزخ میدانند و اما گروه اقلیت، در بعضی موارد آن را به معنای درنگ طولانی معنا کردهاند. در میان این گروه اخیر، مفسرانی از قرون نخست تا زمان معاصر به چشم میخورد. صاحب تفسیر شریف تبیان این گونه می گوید:

«لا يفهم من الخلود في اللغة إلّا طول اللبث، فأمّا البقاء ببقاء الله فلا يعرف في اللغة» (طوسى، بي تا: ٣٢٩٥).



همچنین صاحب تفسیر کاشف در قرن معاصر این گونه استنباط می کند که می توان آیش آیات دلالت کننده بر عذاب جاویدان را بر طولانی بودن مدت یا بر باقی ماندن در آتش بدون عذاب تأویل کرد. ایشان معتقد است همان گونه که آتش نمرود بر ابراهیم خلیل المیلا سرد شده، عذاب او مبدّل به عذب شد، ممکن است آتش جهنم نیز این گونه تغیر کند (مغنیه، ۱۴۲۴: ۴۰۲/۱).

بنابراین یکی از وجوهی که مفسران در تفسیر آیه محل بحث محتمل دانستهاند، این است که در مورد مؤمن قاتل، خلود به معنای ابدیت نخواهد بود و مکث در جهنم نسبت به مؤمن گنهکار، جاودانه نیست (جوادی آملی، ۱۳۸۹: ۱۶۲/۲۰؛ مکارم شیرازی، ۱۳۷۴: ۶۸/۴).

#### نقد و بررسی

۱. صاحب تفسیر گرانقدر المیزان معتقد است که ظواهر لفظی و نقلی کتاب خداوند به روشنی بر خلود و جاودانگی عذاب تصریح دارد به گونهای که می فرماید: ﴿وَمَاهُمْ خَارِجِینَ مِنَ النَّالِ ﴿ (بقره / ۱۶۷) و همچنین در مورد روایات اهل بیت بایت التها ادعای استفاضه می نمایند که در برابر احادیث دیگر باید ملاک رأی قرار گیرد. این مفسر ارجمند سپس بحثهای عقلی خود و شبهات پیرامون مسئله خلود را مطرح کرده و پاسخ می دهند (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۱۲۲۱۱: ۴۱۳٬۳۱۱؛ بهشتی، ۱۳۸۴: ۲۷/۱۱). فیض کاشانی نیز می نویسد:

«لا خلاف بين أهل العلم أنّ الكفّار مخلّدون في النار إلى ما لا نهاية له كما هو ظاهر الكتاب والسنّة» (فيض كاشاني، ١٣١٤/ ١٣٢١/٢).

بنابراین این گونه به نظر می رسد که در اصل وجود عذاب جاودان، اتفاق نظر وجود دارد؛ چنان که علامه حلّی مانند استاد خود خواجه نصیر طوسی معتقد است که همه مسلمانان اتفاق و اجماع دارند که کافران در عذاب جاویدان و همیشگی خواهند بود ولی درباره مسلمانی که مرتکب گناه بزرگ شده، اختلاف دارند (حلّی، ۱۴۱۵: ۴۱۴).

۲. عذب شدن عذاب برای عدهای از اهل آتش، بر خلاف ظواهر کتاب و سنت بوده و قولی شاذ و نادر محسوب شده که اعتمادی بر آن نیست.



۳. اگر بخواهیم خلود در آیه محل بحث را نسبت به دو گروه مؤمن و کافر، به دو معنای متفاوت تفسیر کنیم، این گونه به نظر می رسد که دچار نوعی تکلّف شده ایم که بر خلاف ظاهر آیه شریفه است که وحدت سیاقی حکم در آن ملحوظ است.

۴. از سوی دیگر، همان گونه که گذشت نگاهی به دیگر موارد کاربرد این واژه در قرآن کریم نشان می دهد که این آیه نمی تواند استثنایی از حکم خلود به معنای جاودانگی باشد و هر گونه تفسیری که از آن ناهمسویی با دیگر آیات برداشت شود، مستلزم برهان قطعی است.

۵. اگر فرض کنیم که مؤمنی با انجام قتل آگاهانه مؤمنی دیگر، مرتد شده و یکی از احکام ضروری دین اسلام را که حرمت قتل نفس است انکار کند، آیا باید باز هم در مقام مقایسه نسبت به حکم خلود این شخص با یک کافر قاتل که بر سر مسائل مالی یا حقوقی نزاعی با مقتول انجام داده است، تبعیض قائل شد و اولی را به ماندن طولانی در دوزخ و دومی را به ماندن همیشگی در جهنم محکوم نمود؟! روشن است که در اینجا صرف ایمان داشتن قاتل، مجوز چنین تبعیضی نخواهد بود. البته یادسپاری این نکته سودمند است که صِرف انجام قتل، ملازمهای با انکار حرمت آن ندارد، لکن به عنوان یک فرضیه محتمل، اشکالی خواهد بود که این رهیافت را با خدشه روبهرو خواهد ساخت و تعمیم آن به تمامی موارد را زیر سؤال خواهد برد.

# ١-٢-٢. عدم اطلاق حكم نسبت به مؤمن قاتل

گروهی از مفسران در جهت رفع تعارض این گونه گفته اند که آیه محل بحث اطلاق ندارد و گروه مؤمنین با توبه یا شفاعت از خلود در آتش دوزخ نجات می یابند. علامه طباطبایی معتقد است که هرچند آیه مورد بحث وعده آتش دائمی را می دهد، اما در حتمی بودن آن صریح نبوده و ممکن است این وعید را با آیاتی نظیر ﴿إِنَّ الله لَا یَغْفِر أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَیَغْفِرُ مَادُونَ ذَلِكَ لِنَ يَشَاءُ ﴾ (نساء/ ۴۸) و یا ﴿قُل یَاعِبَادِیَ الَّذِینَ أَسُرَفُوا عَلَی أَنْفُسِهِمُ لَا تَقْنَطُوامِن رَحْمَةِ الله إِنَّ الله یَغْفِر الذَّفُوبَ جَیعًا... ﴾ (زمر/ ۵۳) تقیید نمود (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۴۱/۵).

جالب آنکه گروهی دیگر طبق نقل بعضی از روایات از طریق زید بن ثابت و... مقابل این نظر را ابراز کرده، گفتهاند که آیه محل بحث، آیهٔ ﴿إِنَّ اللهَلَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ



مَادُونَ ذَالِكَ لِمَنْ يَشَاءُ ﴾ (نساء/ ۴۸) را مقید می کند. قرطبی در تفسیر خود ایـن گونـه گـزارش می کند:

«فجمعوا بين الآيتين بأن قالوا: التقدير \_يغفر ما دون ذلك لمن يشاء إلّا من قتل عمدًا.» (قرطبي، ١٣۶٤: ٣٣٣/٥).

فرع بر این موضوع، به طور کلی در ذیل این آیه، بحث دامنه داری پیرامون توبه قاتل مؤمن در بین مفسران شکل گرفته است و سرّ آن، اختلاف مضمون روایاتی است که در مورد این موضوع در میراث اسلامی آمده است. در روایتی از امام صادق المیلا آمده است که قاتل مؤمن توفیق توبه نمی یابد:

«اليرال المؤمن فى فسحة من دينه ما لم يصب دمًا حرامًا وقال: الا يوفّق قاتل المؤمن متعمّدًا للتوبة» (حويزى، ١٤١٥: ١٣٢٨: ١٣٨٠؛ بحرانى، ١٤١٥: ٢٤٢/١) فيض كاشانى، ١٤١٥: ٢٨٤/١).

ثروبشكاه علوم النافئ ومطالعات فرسكي

گروه دیگری از مفسران گفته اند که بر مبنای روایتی که واحدی از ابن عباس نقل کرده است، مسئله توبه قاتل این چنین تبیین می شود که قبل از وقوع قتل، به خاطر سختگیری و پیشگیری از انجام قتل، گفته شده که این چنین گناهی توبه ندارد. اما پس از وقوع قتل، به دلیل عدم مأیوس شدن قاتل از رحمت الهی که خود، کفر محسوب می شود، باب توبه بر روی او بسته نشده است (طبرسی، ۱۳۷۲: ۱۴۲/۳-۱۴۲، فضل الله، ۱۴۱۹؛

#### نقل و بررسی

۱. بر طبق آموزه های اسلامی به ویژه آیات قرآن کریم، دستور به توبه و قبول توبه یک دستور و لطف همگانی در دین اسلام میباشد که شامل تمامی گناهان و گناهکاران میشود و حتی خالدان در جهنم تا زمان تکلیف به توبه یعنی حیات در دنیا، مستثنای از این حکم نمیباشند. به عنوان نمونه در سوره فرقان میخوانیم: «...وَلاَیقُتُلُونَ التَّفْسَ الَّتِی حَرَّمَ اللهُ إِلَّا بِالْحُقِّ... \*یُضَاعَفُ لَهُ الْمَدُابُ یَوْمَ الْقِیَامَةِ وَیُخُلُدُ فِیهِ مُهَانًا \* إِلَّامَنُ تَابَو آمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا قَالُ وَلَيْكُ يُبِهِ مُهَانًا \* إِلَّا مَنُ تَابَو آمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا مَا اللهُ سَیِّتَا تِمِمُ حَسَنَاتٍ وَکَانَ اللهُ غَفُورًا رَحِمًا ﴾ (فرقان/ ۶۸-۷۰). بنابراین بر طبق این آیات و آیه ۵۳ سوره زمر که بیان آن گذشت، خداوند میتواند با توبه قاتل، همه



گناهان او را ببخشاید و از این جهت فرقی بین مؤمن و کافر نیست و آیه محل بحث نسبت به هر دو گروه نامبرده، توسط توبه مقید می شود و نه فقط نسبت به گروه مؤمن.

۲. استدلال صاحب تفسیر المیزان به آیه ۴۸ سوره نساء تام نخواهد بود؛ چرا که این آیه در مقام بیان وعده عفو الهی بدون توبه است که شامل حال بعضی از گناهکاران خواهد شد؛ بدین معنا که خداوند متعال در این آیه می فرماید که بدون توبه، شرک به خدا هرگز آمرزیده نخواهد شد، اما به گناهان پایین تر از شرک فی الجمله وعده آمرزش داده شده است؛ البته آن هم نه نسبت به هر گناه و هر شخصی، بلکه به شکل موجبه جزئیه و مهمله وعده عفو داده شده است (جوادی آملی، ۱۳۸۹: ۱۶۳/۲۰؛ مکارم شیرازی، ۱۳۷۴: ۴/۶۹). بنابراین با این آیه نمی توان آیه محل بحث را مقید نمود، همان گونه که عکس آن نیز ناصحیح و وابسته به مشیت الهی است.

۳. اگر این گونه ادعا شود که خداوند بدون توبه نیز مؤمن قاتل را بر خلاف کافر قاتل خواهد بخشید و او در جهنم مخلّد نخواهد بود، این ادعا اولاً باید توام با دلیل معتبر عقلی یا نقلی باشد (زمخشری، ۱۴۰۷: ۱۴۰۷)؛ ثانیاً اگر برهانی بر این مدّعا از قبیل شفاعت اقامه شود، باید تمامی جوانب آن بررسی شود. در بحث شفاعت، نکته اساسی و بنیادی این است که شخصی که مورد شفاعت واقع می شود، مشرک یا کافر نبوده، دین او مرضیّ حق تعالی بوده، حکم بیّن اسلام را انکار نکرده و با خدا از سر جحود و انکار و استکبار برنخیزد (حسینی طهرانی، ۱۴۳۱: ۱۴۳۹)؛ حال آنکه این فرض متصور است که مؤمن قاتل بر اثر ارتداد خود، قتل مؤمن را حلال بداند یا مؤمن را به جهت ایمان او عمداً بکشد که در این صورت مشمول شفاعت نیز واقع نخواهد شد. توضیح بیشتر در مورد فرض اخیر در ذیل دیدگاه معیار ارائه خواهد شد.

بنابراین گرچه حکم آیه محل بحث توسط توبه قاتل قبل از مرگ مقید می شود، اما اولاً این تقیید اختصاصی به مؤمن نداشته و کافر هم می تواند با پذیرش اسلام، مشمول قاعده «الإسلام یَجبّ ما قَبْلَهُ» قرار گیرد؛ هرچند از نظر فقهی باید قصاص شود؛ اما از کیفر حکم کلامی خلود در دوزخ نجات خواهد یافت. ثانیاً شاخص دیگری که نباید از آن غفلت نمود، انگیزه قاتل و کیفیت قتل عمد است که در پذیرش توبه قاتل مؤثر است. در روایتی از امام صادق این گونه می خوانیم:



«عن أبى عبدالله المنظية قال: سُئِل عن المؤمن يقتل المؤمن مُتعمّدًا أله توبة؟ فقال: إن كان قتله لإيمانه فلا توبة له؛ وإن كان قتله لغضب أو سبب شيء من أمر الدنيا، فإن توبته أن يقاد منه؛ وإن لم يكن علم به، انطلق إلى أولياء المقتول فأقرّ عندهم بقتل صاحبهم؛ فإن عفوا عنه فلم يقتلوه، أعطاهم الدية وأعتق نسمة وصام شهرين متتابعين وأطعم ستين مسكينًا توبة إلى الله عزّ وجلّ » (كليني، ١٣٥٨: ٢٧٤/٧).

البته اینکه در این روایت، توبهای برای گروه اول در نظر گرفته نشده است، با توجه به سایر روایات این باب میتواند به معنای عدم توفیق توبه یا دشوار بودن چنین توبهای که باید از حال شرک و کفر به اسلام و ایمان باشد، در نظر گرفته شود و با مجرد توبه از همان معصیت مشکل حل نخواهد شد.

#### ١-٢-١. عدم وجوب عمل به وعيد

عدهای از مفسران در جهت رفع تعارض این گونه گفتهاند که به طور کلی خلف وعید بر خلاف خلف وعده قبیح نیست. علامه طباطبایی در ذیل آیه ۱۰۸ سوره هود این گونه می گوید که وعده، حقی را برای موعودله نسبت به آنچه که وعده بدان تعلّق گرفته اثبات می کند و وفا نکردن به آن در حقیقت تضییع حق غیر و از مصادیق ظلم است؛ به خلاف وعید که حقی را برای وعیددهنده جعل می کند و بر صاحب حق واجب نیست که حق خود را استیفاء کند، بلکه برای او جایز است که از حق خود صرف نظر نموده، از آن عقوبت چشمپوشی کند (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۱۳۵۸). امین الاسلام طبرسی نیز با نقل روایتی از واحدی از ابن عباس مبنی بر اینکه عدم وجوب عمل به وعید در میان عرب مرسوم است، به ذکر شواهدی از شعر عرب در این زمینه می پردازد (طباطبایی، ۱۳۷۲: ۱۳۳۷). همچنین در روایتی از امام سجاد بایا چنین آمده است:

«سُبحان مَنْ إذا وَعَدَ وَفى وإذا تَوَعَّدَ عَفى» (طبرسى، ١۴١٢: ٢٩٥؛ مجلسى، ١۴٠٣: ٢٠۴/٨۴؛ طبرسى، ١٣٧٢: ١٣٢٣).

همچنین در بعضی از تفاسیر، این احتمال با ذکر پارهای از روایات تقویت شده است. از امام صادق این منقول است که ایشان در ذیل آیه محل بحث فرموده باشند: «فجزاؤه جهنّم إن جازاه» (حویزی، ۱۴۱۵: ۵۳۵/۱ ۵۳۴/۱ قرشی، ۱۳۷۷: ۴۲۹/۱ ابن بابویه، ۱۴۰۳ هرای ۱۴۰۳. ۳۸۰).



۱. فخر رازی از مفسران مشهور اهل سنت، این نظر را به شدت محکوم کرده، آن را در نهایت فساد و خطایی عظیم و نزدیک به کفر برمی شمرد. دلیل وی این است که وعید از اقسام خبر است و چون از سوی خداوند متعال است، پس کذبی در آن راه ندارد (رازی، ۱۴۲۰: ۱۸۴/۱۰). در مقابل بعضی از مفسران، وعید را از سنخ خبر ندانسته، مفاد آن را از نوع انشاء می دانند که به صورت اخبار مطرح شده است و در انشاء، اختیار صاحب پاداش و جزا کاملاً محفوظ است (جوادی آملی، ۱۳۸۹: ۱۶۳/۲۰).

7. در نقد گفتار کسانی که با تمسک به دو روایت پیش گفته، خواستهاند مدّعای خود را ثابت کنند، این گونه می توان گفت که عفو الهی لزوماً به معنای عمل نکردن به وعید به طور کلی نمی باشد؛ چرا که ممکن است عفو الهی از راه توبه قاتل در دنیا یا شفاعت او در قیامت به شرط دارا بودن حد نصاب آن باشد. همچنین از روایت بعد نیز بیش از این استنباط نمی شود که اختیار و مشیت الهی در عمل کردن یا نکردن به وعید باید ملحوظ شود و خداوند با وعید به جهنم، مقهور وعید خود نیز نخواهد شد. اما اینکه آیا خداوند متعال به وعید خود عمل خواهد نمود یا خیر، مطلبی است که این روایت از بیان آن ساکت است.

٣. در مقابل روایت پیش گفته، آیات و روایاتی داریم که نمی توان به سادگی از ظاهر آنها دست برداشته، آنها را تأویل نمود؛ برای نمونه: ﴿...وَلَكِنَ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِّ لَأَمْلاَنَّ جَهَمْ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْعِینَ ﴾ (سجده/ ١٣)؛ ﴿...وَتَمَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ لَأَمُلاَنَّ جَهَمْ مَنِ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْعِینَ ﴾ (هجده/ ١٦)؛ ﴿...وَتَمَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ لَأَمُلاَنَ جَهَمْ مِن الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْعِینَ ﴾ (هود/ ١١٩)؛ همچنین در زیارت آل یاسین می خوانیم: «... والجنّة والنار حقّ والوعد والوعید بهما حقّ...» (قمی، بیتا: ٧١٢).

۴. اینکه علامه طباطبایی و دیگران مرقوم داشته اند که وعید الهی، فقط حق خداوند است و لذا عمل نکردن به آن ظلمی به موعود له محسوب نمی شود، بیانی تام نیست، در واقع این سخن زمانی صحیح است که گناهی که منجر به وعید الهی شده است، تنها حق الله باشد؛ اما اگر شخصی حقوق الناس را تضییع نمود و بدون توبه، جبران و اصلاح گناه خویش، از دنیا رفت و از سویی دیگر آن فردی که حق او تضییع شده نیز توان استیفای آن را در این دنیا نداشت، آیا باز هم عمل به وعید الهی در دادگاهی که

\_\_\_\_\_\_ آموره های قرآنے / بھار = تابستان ۱۳۹۸ / شمارهٔ ،

همه مستضعفان در طول تاریخ بشریت چشم امید به سوی آن دوختهاند، واجب و ضروری نخواهد بود. البته کاملاً مشخص و واضح است که منظور ما از این وجوب، «وجوب عن الله» میباشد و نه «وجوب علی الله» و هیچ قدرتی چنین توانی را نخواهد داشت که حقی بر گردن خداوند واجب کند. بنابراین این گونه به نظر می رسد که در قتل عمدی مؤمن که از بالاترین موارد تضییع حقوق الناس میباشد، خلف وعید الهی قبیح است؛ زیرا که قاتل حق حیات را از یک مقتول مؤمن سلب نموده است و این بالاترین ظلم است. روایات زیادی نیز بدین مضمون در میراث اسلامی آمده است که شخص مقتول در قیامت به خونخواهی در برابر پروردگار قیام خواهد نمود (طبری، ۱۴۱۲) شخص مقتول می دهد که از حق خود صرف نظر کرده، مؤمن قاتل از خلود نجات پاداش به مقتول می دهد که از حق خود صرف نظر کرده، مؤمن قاتل از خلود نجات می میابد. روشن است که این رحمت الهی در صورت تحقق، به پاس ارزش و احترام به روح مؤمن خواهد بود اما اگر این مؤمن در دنیا با ارتکاب این قتل به جرگه مرتدان بیوسته و با روح کفر از دنیا رود دیگر از چنین فیضی طرفی نخواهد بست.

۵. حتى اگر بپذيريم كه عمل به وعيد واجب نيست، باز هم نمى توان آيه محل بحث را مشمول اين حكم قرار داد. برهان ما تأكيداتى است كه در خود اين كريمه آمده است كه شدت غضب الهى را نسبت به اين عمل شنيع مى رساند. تعبيراتى همچون «خالداً فيها»، «غضب الله عليه»، «لعنه» و «أعد له عذابًا عظيمًا» هر يك به گونهاى تأكيد خداوند متعال در مجازات چنين شخصى خواهد بود (رازى، ۱۴۲۰-۱۸۴۱).

9. بر فرض عدم وجوب عمل به وعید، ذکر این نکته ضروری است که دایره عفو الهی نیز دارای چارچوب و ضوابط خاصی است که از دیگر آیات قرآن کریم مستفاد می شود. یکی از کلیدی ترین آیات در این زمینه، آیه ﴿إِنَّ الله لَا یَغْفِرُ اَنْ یُشُرِكَ بِهِ وَیَغْفِرُ مَادُونَ مَی شود. یکی از کلیدی ترین آیات در این زمینه، آیه ﴿إِنَّ الله لَا یَغْفِرُ اَنْ یُشُرِكَ بِهِ وَیَغُفِرُ مَادُونَ ذَلِكَ لِنَیْ یَشُهُ است که قبلاً نیز به مناسبتی از آن بحث شد. آنچه مسلم است اینکه خداوند متعال بر طبق این آیه شریفه، گناه شرک را بدون توبه به هیچ عنوان نخواهد بخشید. بنابراین در مورد قتل عمدی مؤمن نیز اگر قاتل با قتل مؤمن، مستحل حرام ضروری کرده و مرتد شود و یا اینکه به جهت ایمان مقتول او را به قتل برساند، چنین گناهی در ردیف شرک و کفر بوده و بر طبق این آیه، چنین قتلی بدون توبه هرگز



مشمول عفو الهى قرار نمى گيرد. در نتيجه خلف وعيد در مورد چنين قاتلى از سوى خداوند قبيح و مذموم است.

البته ممکن است در جواب گفته شود که صدر خود این آیه (نساء/۴۸) نیز وعید است و غیر لازمالاجرا؛ آنگاه در جواب گفته می شود که اولاً سیاق این آیه دال بر اخبار است و نه انشاء، در ثانی اگر این گونه باشد، دیگر هیچ اعتمادی به دلالت ظاهری آیات وجود نخواهد داشت و بساط کذب و افتراء در دین ورود پیدا خواهد کرد.

#### ۲. رهيافت معيار

در این رهیافت، سعی خواهیم نمود تا به کمک قاعده اصولی «تعلیقُ الحُکم عَلَی الوصف مُشْعِرٌ بِالعلیّة» از یکسو تعارض موجود در آیه محل بحث (نساء/ ۹۳) را حل کنیم و از سویی دیگر کارایی این قاعده را در حل مشکلات کلامی و فقهی که در خلال تفسیر قرآن رخ می دهد، تبیین نماییم. قبل از انجام این مهم، لازم است تا ابتدا با مفهوم این قاعده آشنا شویم.

# ١-١. مفهو م شناسى قاعده «تعليق الحكم على الوصف مشعر بالعلية»

یکی از قواعدی که در علم اصول فقه، در ذیل مبحث مفاهیم و به طور مشخص مفهوم وصف مطرح می شود، قاعده «تعلیق الحکم علی الوصف مشعر بالعلّیة» می باشد که از این پس به جهت اختصار به آن «قاعده» می گوییم. بر طبق این قاعده، وصف اصولی که به جای اسم ظاهر می آید، می فهماند که صفت، علّت حکم است.

علمای منطق و اصول، دلالت را به سه نوع کلی: ۱. دلالت عقلی، ۲. دلالت طبعی و ۳. دلالت وضعی، تقسیم بندی کرده اند. در این میان، دلالت وضعی نیز به سه قسمت: دلالت مطابقی، دلالت تضمنی و دلالت التزامی منقسم می شود. همچنین دلالت التزامی به نوبه خود شامل دو بخش دلالت التزامی بیّن و دلالت التزامی غیر بیّن خواهد شد (مظفر، بی تا: ۳۰۹-۳۰ ملکی اصفهانی، ۱۳۷۹: ۳۲۰). قاعده مطروحه در اینجا ذیل باب دلالت التزامی غیر بیّن قرار خواهد گرفت که نام دیگر آن اِشعار است.

به عنوان مثال، زماني كه گفته مي شود: «أُكْرِم زِيدًا العالم» اين جمله مُشعر



(اشاره كننده، خبردهنده) به اين است كه اكرام زيد به دليل عالم بودن او مى باشد؛ گويا گفته باشد: «أكْرم زيدًا لأجل عِلْمِه» (محمدى، ۱۳۷۸: ۱۶۶). بنابراين اين وصف «العالم» است كه در علّت حكم «أكرم زيدًا» شأنيت و مدخليت ايجاد مى كند.

البته ذکر این نکته ضروری است که هرچند بین دو جمله «أکرم زیدًا العالم» و «أکرم زیدًا لاجل علمه» اختلاف در صراحت علّت حکم موجود است، اما این اختلاف زمانی محقق است که کلام، خالی از قرینه باشد؛ اما اگر بتوانیم شواهد و قرائنی بر مدّعای خود ارائه دهیم، این اِشعار به حد ظهور خواهد رسید و اختلاف مرتفع خواهد شد (انصاری تبار، ۱۳۹۴: ۱۲۴/۱).

لازم به توضیح است که منظور از وصف اصولی، هر چیزی است که بتواند به عنوان قید برای موضوع حکم قرار گیرد. به عبارت دیگر، وصف اصولی اعمّ از وصف نحوی است؛ زیرا وصف نحوی شامل حال و تمیز نمی گردد ولی وصف اصولی، حال، تمییز، ظرف و جار و مجرور را نیز در بر می گیرد (همان: ۱۲۰/۱؛ قلیزاده، ۱۳۷۹: ۲۰۸).

این قاعده جزء یکی از دلایلی قرار گرفته است که قائلان به مفهوم داشتن وصف به آن استدلال می کنند (مظفّر، بی تا: ۱۷۳/۱؛ بروجردی طباطبایی، ۱۴۱۵: ۵۳۲). اصولیانی که در طرف مقابل با مفهوم داشتن وصف مخالفند، معتقدند که از این قاعده نمی توان در جهت مفهوم داشتن وصف بهره جست؛ اما آنها نیز اصل این قاعده و دلالت اشعاری آن را پذیرفته و در آن خدشهای وارد نکردهاند و تنها این دلالت را برای اثبات مفهوم داشتن وصف، کافی نمی دانند که از حوزه بحث ما خارج است (فاضل مقداد، ۱۳۷۳: داشتن وصف، کافی نمی دانند که از حوزه بحث ما خارج است (فاضل مقداد، ۱۳۷۳) ۱۵۹۸). شیخ انصاری در کتاب المکاسب (۱۴۱۰: ۱۹۹۱) و فرائد الاصول (بی تا: ۱۲۸۲۵)، و حید بهبهانی در الفوائد الحائریه هستند که به این قاعده استناد جسته و دلالت آن را بین می دانند.

نکته دیگر آنکه با راهیابی این قاعده به تفسیر قرآن، پذیرش آن به مراتب آسان تر می شود؛ زیرا که متکلم این کلام با سایر متکلمان فرق جوهری دارد. در تفسیر قرآن با کلام الهی سروکار داریم که خداوند متعال در کمال ایجاز و اعجاز، معارف ژرف و گسترده ای را به بشریت عرضه داشته است تا غوّاصان علوم الهی از تک تک اشارات و



لطایف آن، حظّی وافر نصیب خویش سازند. بنابراین انسانی را که اسیر کلام خویش است نمی توان با متکلمی که به تمامی جوانب کلام خود آگاهی داشته و بلکه همان کلام او معجزه رسول خاتم اوست، مقایسه نمود. لذا استفاده از این قاعده در تفسیر قرآن نه تنها بی اشکال بوده، بلکه به مفسر کمک خواهد نمود تا زوایای پنهانی از کلام الله را کشف کرده تا به کمک آن با چالشهای تفسیری مقابله و در نتیجه تفسیر گویاتری از کلام الهی ارائه دهد.

# ۲-۲. کارکرد قاعده مطروحه در آیه ۹۳ سوره نساء

بر طبق این قاعده، وصف ایمان مقتول در صدور حکم شأنیت داشته و نقش کلیدی ایفا خواهد نمود؛ بدین معنا که اگر کسی مؤمنی را به جهت ایمان او به قتل برساند، با این عمل خود، حتی اگر مؤمن و مسلمان بوده باشد، چون حکم ضروری دین را انکار کرده، مستحق عذاب جاویدان در دوزخ خواهد بود. بنابراین اگر قتل مؤمن به سبب الحاد قاتل و عناد و محاربت وی با اسلام و مؤمنان باشد، چنین قاتلی از نظر فقهی مهدورالدم است و حتی عفو اولیای دم سبب رفع حکم اعدام چنین شخصی نخواهد شد (جوادی آملی، ۱۳۸۹: ۱۵۹/۲۰).

با این توضیح، این نکته روشن خواهد شد که علی رغم پذیرش تعمیم لفظ «من» در عبارت «من یقتل» که شامل مؤمن و کافر خواهد شد، اما مراد از قتل عمدی مؤمن در این کریمه، هر نوع قتلی نمی باشد. به دیگر سخن، اگر قاتل به سبب کینه و عداوت شخصی، مالی و یا خانوادگی اقدام به قتل مؤمنی دیگر کند، خواه مؤمن و یا کافر باشد، تخصصاً از شمول این آیه خارج است. در صورت اخیر، اگر قاتل، مؤمن باشد، گرچه مرتکب گناه کبیره شده است اما خلود در جهنم برای او مطرح نبوده و از شفاعت شافعان بهره مند خواهد شد و در صورتی که قاتل، کافر باشد، حکم خلود او در جهنم از این آیه قابل استخراج نبوده، باید به دیگر آیات در این زمینه مراجعه نمود. لذا کفر اعتقادی در برابر کفر عملی، ملاک صدور حکم در این کریمه می باشد.

در میان مفسران فریقین، صاحب تفسیر تسنیم از میان شیعیان، استفاده از این قاعده را بدون ذکر شواهد و قرائن، در حدّ یک احتمال مطرح می کند (جوادی آملی، ۱۳۸۹:



۱۶۱/۲۰). همچنین در میان عامه نیز فخر رازی گرچه به این قاعده اشاره می کند، اما وصف عامدانه بودن قتل را ملاک حکم می گیرد و از وصف ایمان مقتول غافل است (رازی، ۱۴۲۰: ۱۸۳/۱۰).

## ٣-٢. شواهد و قرائن

به منظور دوری جستن از تفسیر به رأی و همچنین اعتماد و اطمینان بیشتر نسبت به رهیافت معیار، شواهد و قرائنی ارائه خواهد شد تا دلالت قاعده از مرحله اشعار به ظهور برسد.

#### ٢\_٣\_١. شواهد سياقي

در مباحث تفسیری، سیاق یک قرینه پیوسته لفظی محسوب شده که از یک منظر به سیاق کلمات، سیاق جملات و سیاق آیات تقسیمبندی می شود (بابایی، ۱۳۹۲: ۱۲۴ـ۱۲۸). آنچه که در اینجا می تواند به عنوان یک قرینه در تحکیم مدعای ما نقش مهمی ایفا کند سیاق آبات و کلمات خواهد بود.

#### ا. سياق آيات

با نگاهی به فضای صدور سوره مبارکه نساء خواهیم دید که در آیات ۷۴ تا ۱۰۴، محور اصلی همان مسئله نبرد و قتال با مشرکان و منافقان است. لذا از آنجا که ممکن است در صحنه نبرد، مؤمنی با کافر و منافقی جابه جا گرفته شده و به اشتباه به قتل برسد، خدای متعال در آیه ﴿وَمَاكَانَ لِمُؤْمِنَ أَن يَقتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَنًا وَمَن قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَنًا فَتَحْرِیرُ رَقَبَهٍ مُن مُؤمِنَةً وَدِیَةً مُسَلَّمَةً إِلَی اَهْلِه... ﴿ (نساء / ۹۲)، حکم قتل خطایی مؤمن را عنوان می کند.

تعبیر صدر این آیه شریفه نشانگر آن است که اصلاً در شأن یک انسان مؤمن نمی باشد که بخواهد برادر مؤمن خود را تعمداً به قتل برساند یا حتی در اندیشه چنین عملی باشد؛ مگر اینکه این فعل از روی خطای در تشخیص و تطبیق در صحنه نبرد اتفاق افتد وگرنه صدور این عمل از یک مؤمن در حق مؤمنی دیگر بسیار بعید و قبیح و دور از انتظار است (جوادی آملی، ۱۳۸۹: ۱۴۰/۲۰). این تعبیر مشابه تعبیری است که در مورد خیانت پیامبران الهی وارد شده است: ﴿وَمَاكَانَ لِنَبِیِّ أَن یَغُلَّ…﴾ (آل عمران/ ۱۶۱) یا



**T9A** 

تعبیری که در مورد اتخاذ ولید توسط خدای سبحان آمده است: ﴿مَاكانَ بِلّهِ أَن يَحَّيٰ مَن وَلَدٍ...﴾ (مریم/ ۳۵). لذا صاحب تفسیر تبیان استثناء در این آیه را استثنای منقطع می دانید که رأی جمهور مفسران است (طوسی، بیتا: ۲۸۹۳). این نظر می تواند تا حدود زیادی بر صحت مدعای ما گواهی دهد؛ از این رو خدای متعال بلافاصله پس از بیان حکم قتل خطایی که متناسب با انسجام نظم ادبی است، در آیه بعد حکم قتل عمدی روشن می شود اعلام می دارد. بنابراین سرّ تقدیم حکم قتل خطایی بر حکم قتل عمدی روشن می شود که اولی به منزله مقدمه و فرع بر دیگری است وگرنه دومی بر اولی مقدم و اصل و اساس می باشد. از این رو ملاحظه می شود که در هر دو آیه ۹۲ و ۹۳ که دارای یک پیوستگی و پیوند معنایی نزدیک به همی می باشند، آنچه که شأنیت و مدخلیت یافته است همانا وصف ایمان مقتول است که هتک حرمت آن با قتل تعمدی مورد تحذیر و تقبیح شدید واقع شده است.

از این گذشته همان گونه که قبلاً نیز گفته شد، آیه مورد نظر در میان دو آیه دیگری قرار گرفته است که عهده دار بیان احکامی در مورد قتل مؤمنان است و خطاب در آنها متوجه مسلمانان و مؤمنان است. صدر آیات ۹۲ و ۹۴ سوره نساء به خوبی مؤید این مطلب است. لذا سیاق آیات ایجاب می کند که هر نوع تفسیر ما از آیه باید هماهنگ با این مسئله باشد؛ به گونهای که مؤمن قاتل از شمول حکم آیه خارج نشود. در واقع بر طبق این سیاق، بطلان رهیافت انحصارگرا مشخص خواهد شد.

# ۲. سياق كلمات

از کنار هم قرار گرفتن چند کلمه در ضمن یک جمله یا آیه می توان ظهور خاصی را که به جمله یا آیه بخشیده می شود، کشف و در نتیجه به مقصود گوینده پی برد. در آیه محل بحث نیز واژه «لعنت الهی» از چنین خصوصیتی برخوردار است؛ لذا از کنار هم قرار دادن محمول حکم این آیه شریفه (خلود قاتل و غضب و لعنت الهی بر وی) در کنار به کارگیری تفسیر قرآن به قرآن در لسان معصومین می توان به این نکته پی برد که موضوع حکم آیه ﴿وَمَنْ يَقُتُلُ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا ﴾ یقیناً گروه مؤمن را شامل نخواهد شد. تفصیل این مجمل آنکه نگاهی به دیگر موارد کاربرد واژهٔ «لعن» در قرآن کریم نشان می دهد

که خداوند هیچگاه مؤمنین را لعنت نکرده و در مقابل، آنها را به رحمت عامه و خاصه خویش بشارت داده است. در روایتی طولانی از امام باقر باید گزارش شده است:

«... ولا يَلْعَن الله مؤمنًا، قال الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ اللهُ لَعَنَ الْكَافِرِينَ وَأَعَدَّ لَهُمْ سَعِيرًا \*خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا لَا يَجِدُونَ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ﴾ (احزاب/ ۶۹\_۶۵)...» (كليني، ۱۴۰۵: ۲۱۲۲؛ حويزي، ۱۴۱۵: ۵۲۴/۱؛ منهدي، ۱۳۶۸: ۵۰۶/۳).

از جمع بندی شاهد اول و دوم در این قسمت متوجه خواهیم شد که گرچه به حکم شایع اولی، مؤمنین نیز مشمول حکم آیه خواهند بود اما آنان با ارتکاب این قتل، خود را از جرگه مؤمنین بیرون کشیده، به کفار ملحق می شوند و لذا مورد لعنت و غضب الهی واقع می شوند.

۳. همچنین فعل مضارع «یقتیل» در آیه محل بحث که دال بر استمرار است، برخلاف فعل ماضی «قتل» در آیه ۹۲ همین سوره، نشان از تداوم روحیه ای دین ستیز در قاتل است که نه تنها منشأ قتیل بوده، بلکه پس از وقوع قتیل نیز همچنان در او ریشه دار بوده و مانع از پشیمانی او خواهد شد؛ گویا اگر مقتول مجدداً نیز زنده شود، قاتل نیز مجدداً همین کار را تکرار خواهد نمود. در صورتی که مؤمنی که به سبب مسائل شخصی و مالی، مؤمنی دیگر را به قتل برساند، پس از گذشت اندک زمانی پشیمان شده، توبه می کند؛ زیرا که حق حیات را از هم کیش خود سلب نموده است.

# ۲\_۳\_۲. شواهد روایی

دست کم سه دسته از روایات در این زمینه ما را یاری خواهند نمود:

۱. روایتی که ناظر بر شأن نزول آیه مورد نظر میباشد:

«أخرج الواحدى عن الكلبى عن أبى صالح عن ابن عبّاس: إنّ مقيس بن ضبابة وجد أخاه هشام بن ضبابة قتيلًا فى بنى النجّار وكان مسلمًا، فأتى رسول الله صلّى الله عليه وسلّم، فذكر له ذلك، فأرسل رسول الله صلّى الله عليه وسلّم معه رسولًا من بنى فهد، ... فأتى الشيطان مقيسًا فوسوس إليه، فقال: تقبل دية أخيك، فيكون عليك سبّه، اقتل الذى معك فيكون نفس مكان نفس وفضل الدية، ففعل مقيس ذلك... فنزلت هذه الآية: ﴿وَمَنْ يَقُتُلُ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا ﴾ ثمّ أهدر النبى صلّى الله عليه وسلّم دمه يوم فتح مكّة، فأدركه الناس بالسوق فقتلوه » (عنايه، ١٤١١: ١٧٢-١٧٣).



بدین شکل که این آیه در مورد یکی از مسلمانان به نام مقیس بن ضبابه کنانی نازل شده است که پس از گرفتن دیه برادر مقتول خود از قبیله بنی النجار به کمک فرستاده مخصوص رسول خدا می پس بن هلال فهری، تعصب جاهلیت او، وی را وادار کرد تا در برابر حکم شارع گردن ننهاده، با کشتن قیس بن هلال فهری از دین اسلام کناره گیری کرده، مرتد شده و به طرف مکه فرار کند. پیامبر اکرم می آنیش نیز خون او را مباح اعلام کرد و آیه محل بحث نازل گشت (سیوطی، ۱۳۰۴: ۱۹۵/۲؛ طبرسی، ۱۳۷۲: ۱۴۱۸).

در مورد ارزیابی اعتبار این روایت باید اظهار داشت که بر پایه عدالت صحابه نزد اهل سنت، اقوال آنان حجت بوده و معتبر تلقی می شود. همچنین از دیدگاه شیعه گرچه بنا بر نظر مشهور، حدیث موقوف به دلیل عدم اتصال آن به معصوم از اعتبار کافی برخوردار نمی باشد، اما از آنجا که در روایات شأن نزول، احتمال ورود رأی و اجتهاد صحابه بسیار کم است، می توان مضمون چنین احادیثی را تلقی به قبول نمود (معرفت، ۱۳۸۸ ۲۹۲۲)؛ خصوصاً که اکثر مفسران شیعی نیز در کتب خود آن را نقل کرده و پذیرفته اند و لذا می توان به عنوان یک شاهد از آن بهره جست؛ هرچند که ارزیابی دقیق سندی آن از حوصله این نوشته خارج است.

بر طبق آنچه که بیان شد، مشخص است که مقیس بن ضبابه کنانی با قیس بن هلال فهری، اختلافی بر سر مسائل شخصی و یا مالی نداشته است و آنچه او را به چنین قتلی وادار می کند، همانا اعتراض او به حکم بیّن اسلام در احکام قتل و دیه است که با کفر وی همراه می شود و قیس را به عنوان نماینده مسلمین به قتل می رساند.

۲. دسته دیگر، روایاتی هستند که در آن صراحتاً به علت چنین حکمی اشاره شده است:

«عن سماعة قال قلت له [أبا عبد الله المنها قول الله تبارك وتعالى: ﴿ومن يقتل مؤمنًا متعمّدًا الله قال: قلت: متعمّدًا الذى ذكر الله قال: قلت: فَرَجُلٌ جاء إلى رَجُلِ فضربهِ بِسَيْفِهِ حتّى قتله لِغضبٍ لا لعيب على دينه، قتله وهو يقول بقول قال: ليس هذا الذى ذكر في الكتاب...» (عياشي، ١٣٨٠: ١٣٥٧؛ بحراني، ١٤١٤: ١٤٩٨).



در این روایت نیز به خوبی این نکته مبرهن است که فارغ از اینکه قاتل، دیندار است یا کافر، معصوم التالاً صفت ایمان و دین مقتول را دخیل در صدور حکم می داند.

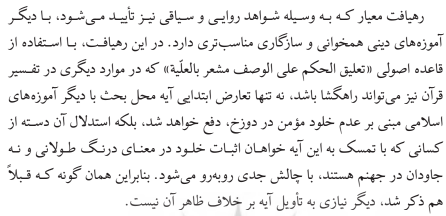
۳. از جمله قرائن دیگری که به طور فی الجمله و نه بالجمله بر صحت ادّعای ما گواهی می دهد، روایتی است که کشتن یک مؤمن توسط مؤمنی دیگر را مساوی با کفر و خروج از اسلام قاتل می داند که در این صورت قاتل بر سبیلی غیر از دین اسلام، اعم از یهودیت، مسیحیت یا آیین مجوس از دنیا خواهد رفت:

«عن أبى عبد الله التَّالِيْ فى رجل قتل رجلًا مؤمنًا، قال: يقال له: مُت أَىّ ميتةً شئت؛ إنْ شئت يهوديًّا وإنْ شئت نصرانيًّا وإنْ شئت مجوسيًّا» (كلينى، ١۴٠١: ٢٧٣/٧؛ حرّ عاملى، ١٩١٢: ١٩/٢٩).

شایان ذکر است که اگر مفاد این روایت بر طبق ظاهر آن و در معنای کفر اعتقادی حمل شود، شاهد و مؤیدی بر مدعای ما خواهد بود؛ گرچه احتمال دیگری نیز قابل طرح است و آن، حمل كفر بر كفر عملي در مقابل كفر اعتقادي است. البته ديدگاه اخیر بیانگر آن است که چنین قاتلی که بنا بر این روایت تا لحظات آخر حیات خود توبه نكرده و لذا مشمول اين خطاب واقع مي شود، از عفو و شفاعت الهيي در سراي آخرت برخوردار شده در نهایت وارد بهشت گردد؛ پذیرش این رأی، مستلزم تکلف بوده و روایت نیز در مورد آن سکوت کرده است. این در حالی است که اگر این قتل ناشی از کفر اعتقادی بوده و شخص در آستانه مرگ قرار گرفته و بدون توبه مشمول این خطاب واقع شود، راه بازگشتی برای او متصور نبوده و به هیچ عنوان مشمول غفران الهي قرار نخواهد گرفت و اين با فضا و لحن روايت كه در صدد تقبيح و توبيخ چنين قتل و قاتلی است هماهنگ تر به نظر می رسد. مضاف بر اینکه معمولاً اگر قتل از روی عداوت شخصي و كفر عملي صورت پذيرفته باشد، از آنجا كه قاتل، مؤيد به روح ايمان است بلافاصله يس از ارتكاب قتل، از عمل خود يشيمان شده و توبه را تا لحظات آخر عمر به تعويق نمى اندازد تا مشمول اين خطاب واقع شود. با تمام اين اوصاف، ظاهر این روایت نیز می تواند به عنوان یک احتمال معتنابه در ردیف مؤیدات ما قرار گيرد.



# نتيجهگيري



همچنین در سایه این بیان، سِر تهدیدهای عظیم دیگری نظیر شمول غضب و لعنت الهی بر قاتل مؤمن، برای خواننده فهیم هویدا گشته و چگونگی توبه چنین اشخاصی نیز مشخص خواهد شد.

به طور کلی این مطلب قابل عنوان است که سایر انواع قتل عمدی مؤمن از قبیل قتل از روی عداوت شخصی، دعاوی مالی، خانوادگی و... از موضوع حکم این آیه تخصصاً خارج است و آیه در صدد تبیین مسئله دیگری است که توضیح داده شد. گرچه در ضمن بحث از این آیه مشخص شد که این قبیل از قتلها نیز گناه کبیره محسوب شده و به غیر از کیفر دنیوی قاتل از حیث حکم فقهی و مجازات روانی و اجتماعی، چهبسا او را تا دیرزمانی در دوزخی معذب کند که اندک رحمتی در آن یافت نشده، بلکه عذاب آن پس از هر اِخباتی مجدداً ازدیاد می یابد. لذا بر هر صاحب عقلی ضروری است که خود را مخاطب این آیات دانسته و از عواقب سوء آن بر حذر باشد.

از جمله نتایج دیگر مستفاد از این پژوهه آن است که با استفاده از این قاعده، فلسفه و حکمت حکم نیز تبیین می شود تا در بیانی سرشار از ایجاز و اعجاز، ظرفیتها و ظرافتهای ادبی قرآن کریم بر مفسران ژرفاندیش مبرهن گردد.



#### كتابشناسي

- آلوسى، محمود، روح المعانى في تفسير القرآن العظيم، تحقيق على عبدالبارى عطيه، بيروت، دار الكتب العلميه، ١٤١٥ ق.
- ابن بابویه، محمد بن علی، معانی الاخبار، تحقیق علی اکبر غفاری، قم، دفتر انتشارات اسلامی، ۱۴۰۳ ق.
  - ٣. ابن عاشور، محمد بن طاهر، التحرير و التنوير، بيروت، مؤسسة التاريخ، بي تا.
- ۴. ابن عطيه اندلسى، عبدالحق بن غالب، المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تحقيق عبدالسلام
  عبدالشافي محمد، بيروت، دار الكتب العلميه، ۱۴۲۲ ق.
  - ۵. انصاری، شیخ مرتضی، كتاب المكاسب (المحشّی)، قم، دار الكتاب، ۱۴۱۰ ق.
- انصارى تبار، مجيد، شرح جامع نمودارى اصول الفقه، اصفهان، مركز مديريت حوزه علميه اصفهان،
  ۱۳۹۴ ش.
- ۷. بابایی، علی اکبر و غلامعلی عزیزی کیا و مجتبی روحانی راد، روش شناسی تفسیر قرآن، زیر نظر محمود رجبی، قم، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه و سمت، ۱۳۹۲ ش.
- ٨. بحرانى، هاشم بن سليمان، البرهان في تفسير القرآن، تحقيق قسم الدراسات الاسلاميه، قم، مؤسسة البعثه، تهران، بنياد بعثت، ١٤١۶ ق.
  - ٩. بروجردى طباطبايى، حسين، نهاية الاصول، قم، تفكر، ١٤١٥ ق.
- ۱۰. بهشتی، مهدی، «خلود در قیامت: رهنمودهایی از تفسیر المیزان»، *مجله رشد آموزش معارف اسلامی*، شمارهٔ ۷۸، ۱۳۸۹ ش.
  - جرجانی، علی بن محمد، شرح المواقف، ایران، الشریف الرضی، ۱۳۷۰ ش.
- ۱۲. جمعی از محققان، فرهنگنامه تحلیل واژگان مشابه در قرآن (آخر داحصاء)، قم، پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی و دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم، ۱۳۹۴ ش.
- 1۳. جوادی آملی، عبدالله، تفسیر تسنیم، تحقیق و تنظیم مجید حیدری فر و حسن جلیل زاده، قم، اسراء، ۱۳۸۹ ش.
- 14. حرّ عاملى، محمد بن حسن، وسائل الشيعة الى تحصيل مسائل الشريعه، تحقيق مؤسسة آل البيت اليين، قم، مؤسسه آل البيت اليين، ١٤١٤ ق.
  - 1۵. حسيني طهراني، سيدمحمدحسين، معادشناسي، مشهد مقدس، انتشارات علامه طباطبايي، ١٤٣١ ق.
- 16. حلّى، حسن بن يوسف بن مطهر، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، قم، جامعة المدرسين، ١٤١٥ ق.
  - ١٧. حويزي، عبد على بن جمعه، تفسير نور الثقلين، تحقيق رسولي محلاتي، قم، اسماعيليان، ١٤١٥ ق.
- ۱۸. دهقانی محمود آبادی، محمد حسین و محمد رضا بلانیان، «تحلیلی بر جاودانگی عذاب اخروی از دیدگاه ملاصدرا و تطبیق آن با آیات و روایات»، مجله الهیات تطبیقی، شماره ۲، ۱۳۸۹ ش.
  - 19. رازى، فخرالدين محمد بن عمر، مفاتيح الغيب، بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٤٢٠ ق.
- · ٢٠. راغب اصفهاني، حسين بن محمد، مفردات الفاظ قرآن، دمشق \_ بيروت، دار القلم \_ الدار الشاميه، ١٤١٢ق.
- ۲۱. زمخشری، جارالله محمود بن عمر، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل و عيون الاقاويل في وجوه التنزيل، بيروت، دار الكتاب العربي، ۱۴۰۷ ق.
  - ٢٢. سيوطي، الدرّ المنثور في التفسير بالمأثور، قم، كتابخانه آيةالله مرعشي نجفي، ١٤٠٤ ق.
    - ٢٣. شهرستاني، *الملل و النحل*، قاهره، مكتبة مصطفى البابي الحلبي، ١٣٨٧ ق.
- ۲۴. شيخ مفيد، محمد بن نعمان، اوائل المقالات، به كوشش واعظ چرندابي، تبريز، مكتبة حقيقت تبيري،



آموزه های قرآنی / بهار - تابستان ۱۳۹۸ / شمارهٔ ۲۹

- صادقی تهرانی، محمد، الفرقان فی تفسیر القرآن بالقرآن، قم، فرهنگ اسلامی، ۱۳۶۵ ش.
  - ۲۶. صدر، رضا، الاجتهاد و التقليد، قم، دفتر تبليغات اسلامي، ۱۳۷۸ ق.
- ۲۷. طباطبایی، سیدمحمدحسین، المیزان فی تفسیر القرآن، قم، دفتر انتشارات اسلامی، ۱۴۱۷ ق.
  - ٢٨. طبرسي، حسن بن فضل، مكارم الاخلاق، قم، شريف رضى، ١٤١٢ ق.
- ۲۹. طبرسی، فضل بن حسن، مجمع البیان فی تفسیر القرآن، تحقیق محمدجواد بلاغی، تهران، ناصرخسرو، ۱۳۷۲ ش.
  - ۳۰. طبری، ابوجعفر محمد بن جریر، جامع البیان فی تفسیر القرآن، بیروت، دار المعرفه، بی تا.
- ۳۱. طوسی، محمد بن حسن، التبیان فی تفسیر القرآن، تحقیق احمد قصیر عاملی، بیروت، دار احیاء التراث العربی، بیتا.
  - ٣٢. عنايه، غازى، اسباب النزول القرآني، بيروت، دار الجيل، ١٤١١ ق.
  - ٣٣. عياشي، محمد بن مسعود، كتاب التفسير، تحقيق رسولي محلاتي، تهران، چاپخانه علميه، ١٣٨٠ ق.
    - ٣٤. فاضل مقداد، مقداد بن عبدالله، كنز العرفان في فقه القرآن، تهران، مرتضوى، ١٣٧٣ ش.
  - ٣٥. فضل الله، سيدمحمدحسين، تفسيرمن وحي القرآن، بيروت، دار الملاك للطباعة و النشر، ١٤١٩ ق.
    - ٣٤. فيض كاشاني، ملامحسن، تفسير الصافي، تحقيق حسين اعلمي، تهران، الصدر، ١٤١٥ ق.
      - ٣٧. همو، علم اليقين، تحقيق محسن بيدارفر، بيجا، بيدار، ١۴١۶ ق.
      - ٣٨. قرشي، سيدعلي اكبر، تفسير احسن الحديث، تهران، بنياد بعثت، ١٣٧٧ ش.
      - ٣٩. قرطبي، محمد بن احمد، الجامع لاحكام القرآن، تهران، ناصر خسرو، ١٣۶٤ ش.
- ۴۰. قلی زاده، احمد، *واژه شناسی اصطلاحات اصول فقه*، تهران، بنیاد پـژوهشهای علمـی و فرهنگـی نـور، ۱۳۷۹ ش.
  - ۴۱. قمى، شيخ عباس، مفاتيح الجنان، تصحيح سيدمجتبي حسيني موحّد، قم، انتشارات مجتبي، بي تا.
- ۴۲. قمی مشهدی، محمد بن محمدرضا، تفسیر کنز الدقائق و بحر الغرائب، تحقیق حسین درگاهی، تهران، وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، ۱۳۶۸ ش.
- ۴۳. كليني، ابوجعفر محمد بن يعقوب، الكافي، تحقيق على اكبر غفارى، بيروت، دار صعب، دار التعارف، 1۴۰۱ ق.
- ۴۴. مجلسى، محمدباقر، بحار الانوار الجامعة لدرر اخبار الائمة الاطهار التيج، بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٤٠٣ ق.
  - ۴۵. محمدی، علی، شرح اصول فقه، قم، قدس، ۱۳۷۸ ش.
  - ۴۶. مصطفوی، حسن، التحقیق فی کلمات القرآن، تهران، وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، ۱۳۷۴ ش.
    - ۴۷. مظفر، محمدرضا، اصول الفقه، قم، مؤسسة النشر الاسلامي، بيتا.
      - ۴۸. معرفت، محمدهادی، تفسیر و مفسران، قم، تمهید، ۱۳۸۸ ش.
    - ۴۹. مغنيه، محمدجواد، التفسير الكاشف، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ۱۴۲۴ ق.
    - ۵۰. ملكي اصفهاني، مجتبي، فرهنگ اصطلاحات اصول، قم، نشر عالمه، ۱۳۷۹ ش.
- ۵۱. نجفی، محمدحسن، جواهر الكلام فی شرح شرائع الاسلام، تحقیق عباس قوچانی، بیروت، دار احیاء التراث العربی، بی تا.
  - ۵۲. وحيد بهبهاني، محمدباقر، الفوائد الحائريه، قم، مجمع الفكر الاسلامي، ۱۴۱۵ ق.