## نقش خیال در تجسم اعمال

# از دیدگاه ابن عربی\*

□ سیدصدرالدین طاهری موسوی¹
 □ مهدی صفائی اصل¹

#### چکیده

رابطهٔ تکوینی بین جزای اخروی و عمل انسان که از آن به «تجسم اعمال» تعبیر می شود، یکی از مهم ترین مباحث معاد است. تصریح به این رابطه پیش از صدراییان و در لسان عرفا به ویژه ابن عربی شکل گرفت. محی الدین با طرح نظریات بدیع خود در مورد خیال، تقسیمات و احکام آن، کمک شایانی برای فهم تجسم اعمال و اثبات آن در عوالم اخروی نمود. از نظر او، خیال ظرفی برای تلطیف محسوسات یا تجسم معانی است و راه ادراک این معانی تجسمیافته در عالم مثال نیز قوهٔ خیالی است که خداوند در وجود انسان قرار داده است. وی ارتباط بین قوهٔ خیال و عالم مثال را از راه خواب و مکاشفه امکان پذیر می داند؛ به طوری که انسان در خواب و مکاشفه از حواس ظاهری به حواس باطنی منتقل شده و معارف علوی را مشاهده می کند. علاوه بر دو راه ذکرشده، محی الدین به شده و معارف علوی را مشاهده می کند. علاوه بر دو راه ذکرشده، محی الدین به





<sup>\*</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۶/۱۱/۲۰ ـ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۷/۵/۴.

۱. استاد دانشگاه علامه طباطبائی (نویسندهٔ مسئول) (ss\_tahery@yahoo.com).

۲. دانشجوی دکتری فلسفه و کلام اسلامی دانشگاه علامه طباطبائی (safayyy@yahoo.com).

خلق اشیا در خارج توسط «همت» نیز اشاره می کند؛ به طوری که ایجاد اشیای عینی در این دنیا، اختصاص به اوتاد داشته و در آخرت، وصفِ تمام انسانها بوده و سبب خلقِ صور نیکو یا زشت توسط نفس خواهد شد. تجرد برزخی قوهٔ خیال نیز یکی از مقدمات اثبات تجسم اعمال است که از برخی عبارات محیالدین قابل دستیایی می باشد.

واژگان كليدى: خيال، تجسم اعمال، خواب، مكاشفه، همت.

### طرح مسئله

از مهمترین مباحث مربوط به معاد، مسئلهٔ جزای اعمال انسان در آخرت است و یکی از مسائلی که از دیرباز ذهن معتقدان به معاد و جزا و پاداش اعمال را به خود مشغول داشته، این است که چه رابطهای بین اعمال انسان و کیفر و پاداش اخروی وجود دارد؟ آیا این رابطه اعتباری و قراردادی است؟ یا بین عمل و جزا رابطهٔ تکوینی وجود داشته و جزایی که انسان در آخرت می بیند، از عمل او نشئت گرفته و تجسم اعمال اوست.

تجسم اعمال که از آن به تمثل و تجسد اعمال نیز یاد شده، به معنای ظهور پیدا کردن حقیقت اصلی اعمال و اعتقادات انسان پس از مرگ است، به طوری که پاداش و کیفر انسان در برزخ و قیامت، همان حقایق اعمال دنیوی اوست که در سرای آخرت بدین صورت جلوه گر شده است. به عبارت دیگر جزای اخروی، عین اعمال و اعتقادات انسان است که بدون اندکی مجازگویی به او بازگردانده شده و دقیقاً با عدل الهی همخوان و سازگار است.

نظریهٔ «تجسم اعمال» را می توان با تعابیر مختلف، در گفتار حکمای دوران باستان مانند فیثاغورس یافت (فیض کاشانی، ۱۴۱۸: ۱۴۱۸). اما در اسلام، نخستین بار بحث حضور اعمال در قیامت (ر.ک: اَل عمران/ ۳۰؛ زلزال/ ۱۸۸؛ کهف/ ۴۹) و مجازات گناهکاران توسط اعمال خود (ر.ک: غافر/ ۱۷: تحریم/ ۷؛ تکویر/ ۱۲- ۱۴؛ نساء/ ۱۰)، در قرآن کریم و به تبع آن در روایات ائمهٔ اطهار بایش مطرح شده است. اما از آنجا که دستهای دیگر از آیات، دلالت بر اعتباری بودن عذاب اخروی می کنند (ر.ک: دهر/ ۴؛ ابراهیم/ ۵۱)، این عقیده (تجسم اعمال) از صدر اسلام تا کنون مورد بحث و گفتگوی متکلمان، فلاسفه و عرفا بوده است.

دیدگاه تجسم اعمال پیش از اینکه در حکمت صدرایی و پیروان ملاصدرا به رشد و



اعتلای خود برسد و مبانی آن مورد بحث و بررسی قرار گیرد، در آثار عرفای مسلمان به ویژه ابن عربی مطرح شده که شایسته است مبانی این تفکر در آثار بزرگانی همچون محیالدین بررسی و تنقیح شود. شیخ اکبر در الفتوحات به تجسم اعمال تصریح کرده، می گوید:

«كلّ إنسان فى البرزخ، مرهون بكسبه، محبوس فى صور أعماله، إلى أن يبعث يوم القيامة من تلك الصور فى النشأة الآخرة» (ابن عربى، بىتا: ٣٠٧/١)؛ هر انسانى در برزخ در گرو آن چيزى است كه به دست آورده و در صور اعمال خويش تا روز قيامت محبوس خواهد بود.

این بیان علاوه بر تصریح به تجسم اعمال، گویای رابطهٔ تکوینی اعمال انسان با ثواب و عقاب اخروی است. در جای دیگر، قائل به بازگشت خودِ عمل به صاحب آن شده و عمل را مَرکبی برای پیمودن درجات بهشتی می داند (همان: ۲۵/۲). البته شیخ ثواب و عقاب اخروی را منحصر در تجسم اعمال نمی داند و علاوه بر به شتی که مربوط به اعمال انسان است، بهشت اختصاصی خداوند و بهشت موروثی را نیز مطرح می کند (همان: ۳۱۸/۱). وی معتقد است که برای هر عمل خاصی، بهشتی مخصوص به همان عمل وجود دارد و به حسب احوالات بهشتیان، بهشت اعمال نیز متفاوت خواهد بود (همان). سید حیدر آملی از عرفای بنام شیعه نیز در رابطه با تأثیر عمل در ادراک برزخی می گوید:

«فجمیع ما یدرکه الإنسان بعد الموت فی البرزخ من الأمور، إنّما یدرکه بعین الصورة التی هو فیها فی القرن، وبنورها وهو إدراك حقیقیّ» (۱۴۲۲: ۴۸۲/۳)؛ هر چه انسان بعد از مرگ و در برزخ درک می کند، دقیقاً همانند چیزی است که در دنیا درک کرده است.

### سعيدالدين فرغاني نيز تجسم اعمال را اين طور بيان مي كند:

جملهٔ صور برزخی و حشری و جنانی و غیر آن، عین آن هیئات متجسدهاند و نفوس انسانی در برزخ به آن صور متعلق می شوند و نعمت و نقمت ایشان در برزخ از حیثیت آن صور به ایشان می رسد. اما هر فعلی و عملی و قولی که به قصدی و نیتی صحیح مقرون می باشد، به حسب قوّت نسبت آن نیت به وحدت و اخلاص، تجسّد او در فلکی عالی تر مقدر می شود (۱۳۷۹: ۵۹۱).



با توجه به طرح این دیدگاه در کتب عرفا و اهمیت بررسی مبانی این تفکر، خیال به عنوان یکی از مبانی تجسم اعمال از اهمیتی ویژه برخوردار خواهد بود؛ چرا که ابن عربی به طور مبسوط در کتب خود به آن پرداخته و از آن در بسیاری از نوآوریهای عرفانی خویش سود برده است. از نظر او، عالم مثال که واسطهٔ میان عالم ارواح و عالم محسوسات است، اوسع عوالم به شمار می رود؛ چرا که هم ارواح در آن به صور محسوس متجسم می شوند و هم محسوسات عنصری در آن متروح می گردد. ابن عربی در این باره می گوید:

برزخ از جهت وجودی اوسع حضرات است و آن مجمع البحرین است؛ یعنی بحر معانی و بحر محسوس نیست، اما در حضرت خیال و مجمع البحرین معانی متجسد می شوند و محسوسات لطیف می گردند (بی تا: ۳۶۱/۳).

بنابراین تجسد ارواح، ترقرح اجساد، تجسم اعمال، ظهور معانی به صورتهای مناسب و مشاهدهٔ مجردات در صور اشباح جسمانی در این مرتبه رخ می دهد؛ چنان که پیامبر اکرم علی جبرئیل این را به صورت دحیهٔ کلبی در این عالم می دید یا عارفان ارواح انبیا و اولیا را به صورت اشباح در این عالم شهود می کنند (جامی، ۱۳۷۰: ۵۲: قونوی، بیتا: ۲۰۵). بدین ترتیب برزخ همان تعلق نفس انسان به بدن مثالی، پس از مفارقت نفس از بدن عنصری اوست. همان طور که ملکوت دنیا همان عمل متجسد انسان در برزخ است؛ زیرا نفس به سبب اختیاری که در دنیا داشته، بدن برزخی خویش را به صورتی نیکو یا زشت ساخته و پرداخته است. لذات و آلام برزخ همگی جسمانی و حقیقی بوده و مدرک آنها نیز خیال انسان است (قیصری رومی، ۱۳۷۵: ۱۳۵۵). لذا عالم خیال یا بدین ترتیب سؤال اصلی مقاله این خواهد بود که چه رابطهای بین خیال و تجسم اعمال است. وجود دارد؟ همچنین خواب و مکاشفه به عنوان مراتبی از ارتباط خیال متصل با عالم برزخ، چه نقشی در اثبات تجسم اعمال دارند؟ نقش خلاقیت قوهٔ خیال در این زمینه برزخ، چه نقشی در اثبات تجسم اعمال دارند؟ نقش خلاقیت قوهٔ خیال در این زمینه جگه نه است؟

به رغم جایگاه مهم این بحث در بین عرفای مسلمان، متأسفانه تحقیق مستقلی در



رابطه با نقش خیال در شکل گیری نظریهٔ تجسم اعمال نزد عرفا صورت نگرفته و تنها در خلال کتب و مقالات به این مطلب اشاره شده است. تنها در دو مقالهٔ «تجسم اعمال از منظر عرفانی و اخلاقی امام خمینی» نوشتهٔ محمدباقر شریعتی سبزواری و «جریان شناسی خیال در منظومهٔ عرفانی محیالدین ابن عربی» نگاشته مریم صانعپور و احمد بهشتی، به طور محدود به این امر پرداخته شده است. لذا این مقاله بر آن است تا به صورت مستقل، به تبیین و اثبات نقش خیال در تجسم اعمال بپردازد و تا حدودی این خلاً را پر کند. از طرفی روش تحقیق در این مقاله، تحلیلی ـ تبیینی بوده و تأکید آن بر آرای ابن عربی و تا حدودی شارحان و عارفان پس از اوست.

### ١. مفهوم شناسي خيال

ابن عربی خیال را در معانی مختلفی به کار می برد. گاهی این واژه را برای کل «ماسوی الله» و عالم هستی به کار می برد و گاهی به عنوان واسطهٔ بین عالم عقل و ماده و زمانی نیز به عنوان یکی از قوای انسانی. وی از دو مورد اخیر به خیال یا مثال منفصل و متصل یاد می کند (چیتیک، ۱۳۸۵: ۸۶). بر مبنای معنای اول، وی تمام موجودات را سایه و خیالی از وجود حق دانسته که چیزی جز تجلی و ظهور حضرت حق نیستند (ابن عربی، ۱۹۴۶: ۱۰۴/۱). معنای مذکور با گسترهٔ وسیعی که دارد، اعم از واژهٔ برزخ بوده و می توان گفت که از نظر ابن عربی، خیال اعم از برزخ بوده و رابطهٔ بین آن دو عموم و خصوص مطلق است. اما با توجه به اینکه بحث تجسم اعمال، ناظر به عوالم پس از مرگ است، معنای اولِ خیال، مد نظر ما در این نوشتار نبوده و بحث متمرکز بر دو معنای اخیرِ خیال خواهد بود.

از سویی دو واژهٔ «خیال» و «تخیل» در عبارات محیالدین گاهی به جای یکدیگر استعمال شده اند؛ در حالی که دقت در عبارات او تفاوت این دو کلمه را روشن می کند. شیخ برای خیال ارزشی ویژه قائل بوده و آن را حقیقت محض می داند، اما در مورد تخیل معتقد به درآمیختن حق و باطل است (همو، بی تا: ۱۱۳/۲). نو آوری او بیشتر ناظر به خلاقیت قوهٔ خیال در انسان است؛ چرا که متفکران پیش از او صرفاً این قوه را مخزن صور می دانستند.



### ٢. اقسام خيال

### ١-٢. خيال منفصل

خیال منفصل در خارج از انسان و در عالم واقع تحقق دارد. از طرفی قوای نفسانی انسان، شرط تحقق آن نیست. شیخ اکبر برای این عالم، تمثل حضرت جبرئیل به صورت دحیهٔ کلبی را مثال می زند (همان: ۲۰۰۴). این عالم، واسطهٔ بین مجرد محض و جسمانیت محض بوده و از همین رو جوهری روحانی است که دارای مقدار و برخی خواص ماده است (قیصری رومی، ۱۳۷۵: ۹۷). مهمترین خاصیت این عالم، تلطیف عالم ماده از سویی و جسمانیت بخشیدن عالم عقل از سوی دیگر است. این خاصیت که لازمهٔ برزخی بودن عالم خیال است، یکی از مبانی اثبات تجسم اعمال در عوالم اخروی می باشد؛ به طوری که در ظرف خیال، باطن عمل که امری معنوی است، تجسم یافته و صوری زیبا یا موحش به خود می گیرد. عبدالکریم جیلی یکی از نتایج تبسمانی رسول اکرم می این ترجیم روحانیات را توجیه مسائلی مانند معاد جسمانی، معراج جسمانی رسول اکرم می شوخ حضرت عیسی و ادریس ایکی به آسمان و البته لذت و جسمانی رسول اکرم می شوخ حضرت عیسی و ادریس ایکی به آسمان و البته لذت و مثال، در سیر نزول بنام «غیب امکانی» و در سیر صعودی به اسم «غیب محالی» شناخته می شود (قیصری رومی، ۱۳۷۵: ۱۳۷۶). سید جلال الدین آشتیانی تفاوت برزخ نزولی و صعودی را چنین بیان می کند:

وجود از عقل شروع می نماید و مراتب عقول را پیموده، به وجود برزخی می رسد، بعد از طی مراتب و مراحل برزخی به عالم ماده می رسد. این سیر را قوس نزولی نامیده اند و چون منتهای حقایق حق است، وجود به جذبهٔ ربوبی از هیولی شروع نموده، بعد از طی مراتب نباتی و قطع منازل و مراحل حیوانی به مقام خیال و برزخ می رسد و برزخ راه و طریق سفر به عالم عقل و فناء فی الله است. نفس بعد از استیفای مراتب نباتی و حیوانی و رسیدن به مقام خیال بالفعل، به واسطهٔ اعمالی که ناشی از نیات است، از او سر می زند، قهراً صوری برزخی در باطن وجودش حاصل می شود و هر عملی مبدأ حصول هیئتی در روح می گردد. این صور و ملکات در سایر قوای غیبی نیز حصول پیدا می نمایند. صور خیالی مانند عقلی به حسب وجود، عین وجود نفس است



(۱۳۷۰: ۱۳۲۰). ... دلیل غیریت برزخ نزولی و صعودی نیز عدم تکرار در تجلی و استحالهٔ تحصیل حاصل است (همان: ۵۱۴).

از نظر ابن عربی تمام آنچه انسان پس از مرگ و در برزخ صعودی ادراک می کند، با همان صور خیالی آنها بوده و ادراک مذکور، ادراکی حقیقی است. برخی از این صور خارج از تصرف انسان و در مثال مطلقاند، مانند ارواح انبیا و شهدا، و بعضی تحت تصرف او و در مثال مقیدند، مانند صوری که بر انسان در عالم خواب متجلی می شود (بی تا: ۳۰۷۱). اگرچه شیخ استدلالی برای اثبات تجسم اعمال مطرح نکرده، اما با تفکیک قوس صعودی از نزولی، نقطهٔ عطفی را در اثبات تجسم اعمال رقم می زند، در حالی که پیش از او چنین تفکیکی صورت نگرفته و بعدها ملاصدرا با استفاده از همین مطلب، به برهانی کردن تجسم اعمال همت گماشت.

### ۲-۲. خيال متصل

خیال متصل نیز یکی از قوای ادراکی انسان است که وظیفه درک صور مثالی (همان: ۴۳/۳) و همچنین خلق صور محسوس از معانی عقلی را دارد (همو، ۱۹۴۶: ۹۰/۱). شیخ برای مورد اخیر، متجسد شدن محبوب خویش توسط قوهٔ خیال را مثال میزند؛ به طوری که بین او و خیالِ تجسّدیافته، تخاطب و تفاهم صورت می گیرد (همو، بیتا: ۳۲۵/۳). بدین ترتیب قوهٔ خیال با ایجاد ارتباط بین معقول و محسوس، مادیت را از ماده سلب کرده و به آن وجود مثالی و خیالی می دهد و از سوی دیگر، معانی عقلی را تنزل داده و در قوالب حسی می گنجاند (همو، ۱۳۶۷: ۱۹۰۹). به همین دلیل است که تصور دو امر متضاد و گاه متناقض در عالم خیال ممکن می شود (همو، بیتا: ۱۳۰۶). همچنین جایگاه این صور خیالی در قلب انسان است (همان: ۱۳۷۸). قیصری اولین کشف مؤمن را مربوط به این مرتبه از خیال دانسته و آن را راهی برای دستیابی به مثال مطلق و عالم ارواح بیان می کند (قیصری رومی، ۱۳۷۵: ۳۸۷).

بنابراین تفاوت اصلی بین خیال منفصل و متصل این است که خیال متصل، قائم به شخص متخیّل است و با از بین رفتن او، خیال متصل نیز از بین خواهد رفت. اما خیال منفصل یکی از حضرات خمس بوده و قائم به شخص نیست، بلکه تجسد معانی و



## ⟨VT⟩

### ٣. ارتباط خيال متصل با عالم خيال منفصل

محى الدين براى معرفتِ حاصل از خيال، اهميتى ويژه قائل است تا جايى كه مى گويد: هر كس جايگاه خيال را نشناسد، واجد هيچ گونه معرفتى نيست و اگر عارف، معرفت خيالى نداشته باشد، بويى از معرفت نبرده است (ابن عربى، بيتا: ٣١٣/٢).

او در یک تقسیم کلی، عالم را به غیب و شهادت تقسیم می کند. از نظر او هر آنچه از چشم پوشیده و خارج از عالم شهادت باشد، داخل در عالم غیب خواهد بود. بنابراین اگر انسان به مقام غیب دست یابد، خداوند او را به کل ماسوای خویش آگاه می کند. پس انسان می تواند نفس و عین خویش را در حالی که خارج از نفس است، مشاهده کند؛ همانند حضرت آدم ایل که خود و ذریه اش را مشاهده نمود (همان: ۳۸۸). البته منظور ابن عربی این نیست که هر کس علم به غیب داشته باشد، لزوما غیب تمام عالم را به نحو بسیط ادراک می کند، بلکه اطلاع از غیب، دارای مراتبی است و بالاترین مرتبهٔ آن وقوف به «مقام غیب» است که فراتر از هر گونه کشفی است. به همین دلیل، انسانهای معدودی را قادر به درک این مقام می داند (همان: ۱۸۰۸). بر این اساس، میزان ارتباط سالک با مثال منفصل، بستگی به گستره و قوت کشف او از این عالم دارد؛ به طوری که اگر کشف او فی الجمله و محدود باشد، آگاهی او از عالم برزخ نیز به همان میزان است.

از نظر ابن عربی، خیال متصل مانند آینه، منعکس کنندهٔ معارف و صور عالم خیال منفصل است. بنابراین بین این دو عالم تطابق وجود داشته و خیال متصل راهی برای رسیدن به خیال منفصل می باشد. از طرفی بر مبنای تطابق عوالم، خیال منفصل نیز نمایانگر عالم عقل و سایهٔ آن است، پس مسیر انسان برای عروج به عالم ارواح و امور مجرد و همچنین اطلاع انسان از عین ثابت خویش، از خیال متصل شروع می شود (قیصری رومی، ۱۳۷۵: ۹۹). محی الدین خیال را از سنخ نور دانسته و آن را از هر گونه فساد و خطایی مصون می داند؛ چرا که ادراک خیالی همانند ادراک حسی، مصون از خطاست و آنچه متصف به صدق و کذب یا خطا و صواب می شود، حکمی است که

توسط انسان صادر می گردد (غراب، ۱۴۱۴: ۳۴). به همین دلیل، صحت مزاج انسان و پیش زمینه های فکری اش در ادراکات خیالی او دخالت دارد.

ارتباط خیال متصل با عالم مثال مطلق و ارتقای نفس از ظاهر به باطن، در این دنیا از دو طریقِ خواب و مکاشفه امکانپذیر است (قونوی، ۲۰۰۸: ۱۲۲). پس از مرگ نیز این انتقال و ارتقا با ورود انسان به عالم برزخ ادامه خواهد داشت و آنچه در این دنیا از طریق خواب یا مکاشفه به نحو ضعیف مشاهده می کرد، در عالم برزخ به صورت قوی تر و بالعیان ادراک می کند. محی الدین سنخ تجلیات صور معنوی در دنیا، برزخ و بهشت را یکی دانسته که گاهی در خواب و گاهی نیز در بازار بهشت قابل مشاهده اند (ابن عربی، بیتا: ۱۴۹/۱). بدین ترتیب با بررسی خواب و مکاشفه در این دنیا و اطلاع از عین ثابت و حالات انسان، می توان وضعیت او در عوالم دیگر را نیز بررسی نمود.

اطلاع از عین ثابت و خیال متصل، ربط وثیقی با بحث تجسم اعمال دارد؛ چرا که یکی از راههای اثبات تجسم اعمال، شهود و وقوف عارف بر دیگر عوالم عِلوی است که حقیقت اعمال در آنها ثبت و ضبط شده است. از نظر ابن عربی، حقیقت صور خیالی در این دنیا برای همگان آشکار نیست و زمانی که انسان بعد از مرگ، وارد عالم برزخ و قیامت می شود، چشمی تیزبین داشته و آنچه در این دنیا باطن او بود، تبدیل به ظاهرش در آخرت خواهد شد (همان: ۳۸۴/۱).

### ۴. کارکرد خواب در تجسم اعمال

خواب یکی از راههای ارتباط انسان با عالم مثال است. به عبارتی، خواب حس و معنا را به عالم صور انتقال می دهد؛ به طوری که در یکی، معانی لباس ماده را، و در دیگری تنها خواص ماده را با تجرید انتقال می دهد (همان: ۲۷۸/۲). از دید ابن عربی، خواب عرصهٔ فعالیت خیال است، جایگاهی است که انسان اعراض را قائم به ذات دیده و با آنها سخن می گوید و از سویی در وجود آنها هیچ شکی ندارد (همان: ۲۱۱/۲). در حقیقت، صوری که انسان در خواب مشاهده می کند، صور عالم است که در ضمن



١. ﴿لَقَدُكُنتَ فِي عَفْلَةٍ مِنْ هَذَا فَكَ شَفْنَا عَنْكَ غِطَاءا لَ فَبَصَرُكَ الْيُومَ حَدِيدُ ﴾ (ق / ٢٢)؛ [به او مى گويند:] واقعاً كه از اين
 [حال] سخت در غفلت بودى. پس ما پردهات را [از جلوى چشمانت] برداشتيم و ديدهات امروز تيز است.

اسم باطن خداوند متعال بوده و تعبير آن به اين است كه تمامي اين صور، احوالات شخص نائم است (همان: ٣٨٠/٢).

محیالدین خواب را به دو بخش تقسیم می کند؛ بخشی وظیفهٔ انتقال (تجسیم صور روحانی) را دارد و بخش دیگر مخصوص استراحت است که شخص در این حالت هیچ گونه رؤیایی نمیبیند. از نظر او، محل رؤیا همین نشئهٔ عنصری است و به همین دلیل، ملائک خواب و رؤیا نمیبینند. مکان آن را نیز در این دنیا، تحت فلک ماه و در آخرت تحت فلک کواکب ثابته می داند (همان). در بخش انتقال که دربردارندهٔ رؤیاست ابزارهای حسی منتقل به ابزارهای باطنی شده و شروع به ادراک می کنند. بدین ترتیب چشم باطنی، عالم خیال را مشاهده کرده و معانی برای او تجسم پیدا کرده و حقایق عالم حسان گونه که هست بر انسان ظاهر می شوند. این حضرت، همانند پلی انسان را از عالم حس به عالم معنا منتقل می کند (همان: ۲۷۹/۲). شیخ اکبر سه منشأ برای رؤیا در نظر می گیرد: گاهی منشأ آن را عنایت الهی دانسته و افاضهٔ آن را به فرشته منسوب می کند؛ زمانی آن را برگرفته از القائات شیطانی برشمرده و گاهی نیز ناشی از مور ضبط شده در حس مشترک می داند (همان: ۲۷۵/۲).

شباهت ویـژهٔ خواب بـه مـرگ کـه در روایـاتی ماننـد «إنّ النـوم أخـو المـوت» (الصادق این النـوم أخـو المـوت» (الصادق این مین الله الله ۱۴۰۰: ۶۴) و همچنین «لتموتن کما تنامون ولتبعثن کما تستیقظون» (صدوق، ۱۴۱۴: ۶۴) (همان طور که میخوابید، خواهید مرد و همان طور کـه بیـدار میشوید، مبعوث خواهید شد)، مورد اشاره قرار گرفته است، روشی مناسب بـرای توجیه تجسم اعمال در عوالم اخروی است؛ زیرا همان طور که انسان در عالم خواب از بـدن خود غافل شده و خود را در جایگاهی دیگر بـا صورتهای زیبـا یـا ناخوشایند مشاهده می کند، با مفارقت روح از بدن، در حالی که ملکات نیک یا بد همراه اوست، غافل از بدن و در عالم مثالی متناسب با اعمال خویش حاضر خواهد شد (اَملی، ۱۴۲۲: ۱۳۵۶-۱۳۶۲). شباهت عالم برزخ به عالم خواب را می توان از آیهٔ ﴿اَللهٔ یَتَوَفّی الْاَنْفُسَ حِینَ مَوْتِها وَالّی اَمْ مُنَامِها قَیمُهُ مِیْد از مرگ بدان منتقل می شود، همان عالم مثالی است کرد؛ زیـرا بـر مبنـای این آیه، عالم برزخی که انسان بعد از مرگ بدان منتقل می شود، همان عالم مثالی و انسانی کـه از ایس آیه، عالم مثال و انسانی کـه از



خواب بیدار شده، از همان برگشته است (جیلی، ۱۴۱۷: ۳۳۸).

بنابراین فارغ از اینکه اعتقاد شیخ در مورد مکان خواب، تحت تأثیر هیئت بطلمیوسی بوده و قابل دفاع نیست، خواب را می توان از نظر او کاشف احوالات درونی انسان و مسیری برای پی بردن به حقیقت اعمال دانست؛ چرا که اولاً خواب معبر عالم حس و مثال است، و ثانیاً عملیات تجرید ماده و تجسم روحانیات را بر عهده دارد، و ثالثاً شباهت ویژهٔ آن به مرگ و عوالم پس از آن، شبیه ساز مناسبی برای تجسم اعمال است.

### ۵. نقش کشف و شهود در تجسم اعمال

کشف به معنای برداشتن حجاب است و در اصطلاح، به اطلاع پیدا کردن از معانی غیبی و امور حقیقی که بر دیگران پوشیده است، اطلاق می شود (جرجانی، ۱۳۷۰: ۱۶۲). این کشف به نحوی است که حقیقت برای عارف بالعیان روشن شده و جای هیچ شک و شبههای باقی نماند (زقزوق، ۱۴۳۰: ۷۲۴). شهود نیز آن است که عارف، اشیا را با دلایل توحید ببیند و توحید را در تمام اشیا بدون هیچ شکی مشاهده کند (ابن عربی، بیتا: ۴۹۵/۲). بین مکاشفه و مشاهده تفاوت لطیفی وجود دارد؛ به طوری که متعلق مکاشفه معانى و متعلق مشاهده ذوات است. به عبارتي، مكاشفه از طريق تلطيف امور مادي و مشاهده از راه تكاثف و تجسم امور لطيف و معنوى حاصل مى شود. بنابراين مكاشفه والاتر از مشاهده است (همان: ۴۹۶/۲). البته در غالب موارد، این دو عنوان به یک معنا و به جای یکدیگر به کار می روند. اما بر مبنای تفاوت مذکور و تعریف تجسم اعمال، مشاهده قرابت بیشتری با تجسم اعمال دارد. بدین ترتیب انسان با شهود حقایق هستی که بخشی از آن، شهود حقیقت اعمال و اعتقادات خود یا دیگران است، از طریق خیال متصل با عالم مثال منفصل ارتباط برقرار كرده و حقايق عوالم برتر را در همين دنيا مى بيند. به عبارتى، قبل از مفارقت روح از بدن و ورود به عالم برزخ و قيامت، با تجرد مثالي يا عقلي كه در اين دنيا كسب كرده، قادر خواهد بود كه تجسم اعمال و اعتقادات را مشاهده کند. تلمسانی در این باره می گوید:

گاهی در عالم خیال و خلوت، صفات نفس عارف بر او ظاهر میشود، به طوری که



اگر صفت درندگی بر او غالب شده باشد، صورت نفس خود را به شکل شیر مشاهده می کند و اگر در قید و بند جهالت باشد، خود را در بند و زنجیر خواهد دید. گاهی نیز ارواح ملائک و معانی روحانی را به او نشان می دهند. در بدو امر گمان می کند که این صور در عالم حس برای او اتفاق افتاده، در حالی که تمام این صور در عالم خیال برای عارف نمایان می شوند (۱۳۷۱: ۱۲۷۲۱).



#### ۱-۵. متعلق کشف و شهود

متعلق مکاشفه گاهی عمل و گاهی ملکات انسان است. رابطهٔ عمل و ملکه یک رابطهٔ طرفینی و متقابل است؛ به طوری که با تکرار عملی خاص، برای انسان ملکهٔ خاصی پدید می آید و بعد از تشکیل ملکه، اعمال مطابق با آن و بدون زحمت و تکلف صادر می شوند. از طرفی همان طور که یک ماهیت مانند رطوبت در سه موطنِ حس، خیال و عقل قابل درک است (صدرالدین شیرازی، ۱۳۶۰: ۴۵۷)، ملکات و اعمال انسان نیز در این سه موطن قابل ادراکاند. بدین ترتیب مثلاً خشم و غضب که علائمی ظاهری مانند سرخی چهره و تغییر لحن و صدا دارد، صورتی مثالی و وجودی عقلی و معنوی نیز دارد. از طرفی این صور، دائم در تغییر و تبدیل اند و این تغییر دائمی به دلیل عدم ثبات در اعراض است (جندی، ۱۴۲۳: ۵۷۳). همچنین صور مذکور، به اعتبار وجود خیالی و معنوی قابل مشاهدهٔ عارف خواهند بود و از آنجایی که در دیدگاه عرفا، ظهورات معنوی قابل مشاهدهٔ عارف خواهند بود و از آنجایی که در دیدگاه عرفا، ظهورات جلوه کند، جلوهٔ آن در مراتب بالایی قوی تر است، شهود صور یا حقیقت اعمال و جلوه کند، جلوهٔ آن در مراتب بالایی قوی تر است، شهود صور یا حقیقت اعمال و ملکات در عالم مثال و عقل، قوی تر از تحقق فعلی آن در عالم ماده و حس خواهد

### ۵-۲. اقسام کشف

عرفا برای مکاشفه تقسیمات مختلفی ذکر کردهاند که هر تقسیم بر مبنای ملاکی خاص مطرح شده است. ایشان گاهی ادراک حواس پنج گانه و عدم آن را ملاک قرار داده و مکاشفه را به صوری و معنوی تقسیم نمودهاند و زمانی نیز دخالت و عدم دخالت قوهٔ مخیله را در نظر گرفته و تقسیمات ذیل را مطرح کردهاند:

۱. کشف مجرد: کشفی است که عارف با روح مجرد، مطلب پوشیدهای را در عالم خواب یا بیداری مشاهده کرده و هر آنچه دیده، در عالم واقع تحقق یابد. از آنجایی که قوهٔ مخیله در این قسم دخالتی نکرده، اولاً نیازی به تأویل ندارد و ثانیاً کذب و عدم صدق از آن منتفی است.

۲. کشف مخیّل: روح انسان در خواب یا بیداری به برخی از مغیبات اطلاع پیدا کرده و نفس او در این ادراک مشارکت و دخالت کند؛ به طوری که قوهٔ مخیله، صورتی از محسوسات را که مناسب آن معناست، به آن بپوشاند؛ مانند مشاهدهٔ عداوت و خبث باطن در صورت مار و عقرب در عالم خواب. این قسم از شهود، محتاج تعبیر و کشف حقیقت است و از طرفی به دلیل مداخلهٔ قوهٔ مخیله، این نوع از کشف مصون از کذب نیست.

۳. خیال مجرد: در این قسم، مخیلهٔ انسان خواسته ها و خواطر نفسانی او را در عالم خواب یا بیداری به اشکال مختلف درآورده و شخص همان را مشاهده می کند. این حالت اگر در خواب اتفاق افتد، «اضغاث احلام» و اگر در حالت بیداری باشد، «واقعهٔ کاذب» نام دارد (بن عثمان، ۱۳۸۰: ۱۷۲-۱۷۷).

کشف صوری از طریق حواس پنج گانه و در عالم مثال اتفاق می افتد؛ به طوری که مکاشفه یا از طریق مشاهده است، مانند دیدن صور ارواح تجسدیافته و انوار روحانی، یا از راه شنیدار است، مثل شنیدن وحی از جانب رسول خدای پیشه به صورت صدای زنبور یا صدای جرس، یا به وسیلهٔ استنشاق نفحات الهی است، مانند حدیث پیامبر کیشه فرمود: «همانا نسیم رحمت را از جانب یمن استشمام می کنم»، یا از طریق حس لامسه است که از طریق اتصال بین دو نور یا جسم مثالی حاصل می شود، مانند کلام منسوب به رسول الله کیشه که فرمود: «خداوند دستش را بین دو کتف من قرار داد؛ به طوری که خدکی آن را بین دو سینهٔ خود احساس کرده و به آنچه بین زمین و آسمان هاست، علم پیدا کردم»، یا از طریق قوهٔ چشایی است، به طوری که عارف با چشیدن و خوردن آنها به معانی غیبی اطلاع پیدا می کند (قیصری رومی، ۱۳۷۵: ۱۰۸). در بین اقسام کشف، آنچه مربوط به تجسم اعمال و ظهور در عالم خیال است، یکی کشف مخیّل و دیگری انواع مکشفات صوری است؛ زیرا در مکاشفات معنوی محض، عارف صور مثالی مشاهده نمی کند. خیال مجرد نیز مشاهده نمی کند. خیال مجرد نیز



## ⟨VA⟩

## ع. تعبير و تأويل خواب و مكاشفه

دخالت شیطان و قوهٔ مخیله در خواب و رؤیا، ارجاع خواب به استاد و تعبیر آن را امری ضروری می کند تا جایی که شیخ، تعبیر رؤیا را برای برخی از پیامبران الهی نیز لازم می داند. او در مورد رؤیای ذبح فرزند حضرت ابراهیم الئلا می گوید:

حضرت ابراهیم خواب خود را تعبیر نکرد؛ چرا که انبیا و اولیا هرآنچه در عالم رؤیا مشاهده می کنند، مطابق واقع و بی نیاز از تعبیر است. در حالی که آنچه ایشان در عالم رؤیا دید، رمزی و محتاج تعبیر بود (ابن عربی، ۱۹۴۶: ۸۶/۱).

سپس این واقعه را نشانهای از جانب خداوند برای حضرت ابراهیم الیالا بیان می کند؛ به طوری که معانی عالم مثال را که در صور حسی بر ایشان ظاهر می شود، نمی توان همیشه حمل بر ظاهر نمود، بلکه گاهی باید از ظاهر این صور به باطن آنها عبور کرد. مکاشفات صوری عرفا نیز همانند رؤیا نیازمند تعبیر است؛ چرا که تنها تفاوت کشف و رؤیا در ظرف تحقق آن دو می باشد. لذا در هر دو حالت، معانی و امور غیبی لباس مثالی پوشیده و متجسد می شوند. پس در مکاشفه نیز محتاج علم دیگری برای رمزگشایی خواهیم بود (جندی، ۱۲۲۳: ۳۸۴).

ابن عربی پس از بیان لزوم تعبیر برای رؤیا، ظهور حضرت حق در مخلوقات را نیز محتاج تعبیر می داند (۱۹۴۶: ۱۹۴۸). از دیدگاه او جمیع ماسوی الله در عین حالی که حقیقی اند، جملگی خیال اندر خیال اند؛ زیرا هم حقایق اشیا و هم مفهوم اعتباری آنها، هر دو خیال اند، پس عالم خیال اندر خیال است. از طرفی خیالِ چیزی، غیر آن و در مرتبه ای پایین تر از آن قرار دارد (قیصری رومی، ۱۳۷۵: ۵۵). بر این مبنا هر مخلوقی حتی افعال انسان، دارای ظاهر و باطن است و باید از ظاهر به باطن رسید. ظهر و بطن اعمال، مطلب

١. إنّما الكون خيال، وهو حقّ في الحقيقة

كلّ من يعلم هذا حاز أسرار الطريقة (ابن عربي، ۱۹۴۶: ۱۵۹/۱)

> شاه نعمت الله ولى نيز در اين باره مى گويد: گويند سوى الله خيال است به حقيقت

این نیز خیالی است که گویند خیال است (دیوان شاه نعمتالله ولیّ، ۱۳۸۰: ۱۲۸) —— آموزه های فلسفهٔ اسلامی / بهار ـ تابستان ۱۳۹۷ / شمارهٔ ا

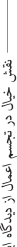
شریفی است که عرفای مسلمان از قرآن و روایات ٔ برداشت کرده و آن را وسیلهای برای تبيين تجسم اعمال قرار دادهاند (آملي، ١٣٨٢: ٢٣). بنابراين شيخ با تشبيه عالم به خواب و لزوم تعبير خواب، اين تعبير را به تمامي شئونات عالم هستي از جمله افعال و اعتقادات انسان سرایت داده و باطن داشتن اعمال در عوالم دیگر و تجسم آنها را مطرح می کند.

### ۷. نقش «همت» در تجسم اعمال

از آنجا که انسان نمونهٔ کاملی از عالم اکبر و کون جامع است، می تواند همانند خداوند از قدرتِ خلق كردن نيز بهره مند باشد؛ چرا كه نسبت موجودات به خداوند متعال همانند نسبت صورتهای خیالی انسان به خود اوست. بدین ترتیب انسان با خلق صور در عالم خيال، شبيهترين موجود به خالق خويش است (ابن عربي، بيتا: ٢٩٠/٣). خلاقيت مذكور گاهي تنها در ذهن و نفس انسان شكل مي گيرد و گاهي از مرز نفس فراتر رفته و در خارج نیز تحقق عینی می یابد.

ابن عربی از این قدرت خلاقهٔ انسان که منشأ آثاری خارج از نفس می گردد، به «همت» یاد می کند و قدرت مذکور را مرتبهٔ اعلی و پیشرفتهٔ قوهٔ خیال می داند. به عبارتی عارف می تواند به مرتبه ای برسد که آنچه دیگران با قوهٔ خیال خود در عالم خیال و رؤیا خلق می کنند، با همت خویش در عالم خارج و واقع خلق کند (۸۸/۱: ۱۹۴۶)؛

١. آياتي مانند: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُوالَ الْيُتَاى ظُلْمًا إِثْمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونَهُ نَارًا وَسَيَصْلُونَ سَعِيرًا ﴿ (نساء / ١٠)؛ در حقیقت، کسانی که اموال یتیمان را به ستم میخورند، جز این نیست که آتشی در شکم خود فرو میبرند و بەزودى در آتشى فروزان درآيند. همچنين: ﴿وَلَايَغْتَبْبَعْضُكُمْ بَعْضًاأْكِيبُّا أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلُ كُمُ أَخِيهِ مَيْتًافَكَوهْتُمُوهُ وَاتَّقُوااللَّهَإِنَّ اللَّهَ تَوَّابُ رَحِيمٌ﴾ (حجرات/ ١٢)؛ و بعضي از شما غيبت بعضي نكند. آيا كسي از شما دوست دارد که گوشت برادر مرده اش را بخورد؟ از آن کراهت دارید. از خدا بترسید که خدا توبهپذیر مهربان است. ٢. مانند روايت امام صادق إليَّالٍ كه فرمود: پيامبر خدا نماز صبح را بـا مـردم خوانـد. سـپس جـوانـي را در مسجد دید که از شدت بیخوابی سر میجنباند. رنگش زرد بود، جسمش لاغر و چشمانش در کاسهٔ سر فرو رفته بود. پیامبرﷺ به وی فرمود: جوان! چگونه صبح کردی؟ گفت: ای پیـامبر! بـا یقـین صـبح كردم. پيامبر الله از سخنش شگفتزده شد و فرمود: هر يقيني حقيقتي دارد. حقيقت يقين تو چيست؟ گفت: ای پیامبر! یقین من همان است که مرا اندوهگین ساخته و شبها بیدار نگاهم داشته و روزهـا [بـا روزهداری] تشنهام کرده است. خود را از دنیا و آنچه در آن است، رها ساختم. گویا بر عرش پروردگـارم مینگرم که برای رستاخیز برپا شده و مردم برای حسابرسی از قبرها سر برآوردهانـد و مـن در میـان آنـانم (کلینی رازی، ۱۴۰۷: ۲/۵۳).





همانند «بُدلاء» که در آنِ واحد در اماکن مختلفی حضور پیدا کرده و حوائج بندگان خدا را برآورده می کنند (قیصری رومی، ۱۳۷۵: ۴۳۲). خلق از طریق همت، با شعبده و امثال آن تفاوت اساسی دارد؛ زیرا شعبدهبازان تصاویری را در خیال مخاطب به وجود می آورند که وجود خارجی ندارند؛ در حالی که عارف به وسیلهٔ همت، موجوداتی قائم به نفس را در عالم خارج خلق می کند (همان). از طرفی وظیفهٔ حفظ آن مخلوق نیز با «همت» خواهد بود؛ به طوری که هر گاه عارف از مخلوق خویش غافل شود، مخلوق از بین خواهد رفت، مگر اینکه هیچ گاه غافل نشده و نسبت به تمام حضرات، احاطه و اشراف داشته باشد (ابن عربی، ۱۹۴۶: ۸۹۱).

### اشكال و جواب

اما با توجه به مبنای ابن عربی در وحدت وجود و مسئلهٔ تشأن، در تفکر او اصلاً خلق کردن معنا ندارد، بلکه کل عالم بر مبنای ظهور و تجلی از حضرت حق صادر شده و زمانی که در مورد خداوند معتقد به خلق از عدم نیست، پس چطور در مورد عارف، قائل به خلق اشیا در خارج شده است؟

عفیفی در پاسخ به این اشکال و توجیه همت از دیدگاه ابن عربی، دو صورت را مطرح می کند:

۱. عارف در حال فناء فی الله قدرت بر خلق پیدا می کند؛ به طوری که خداوند به دست او چیزی را در عالم خارج پدید می آورد. بنابراین فعل مذکور کار خداوند است، اما به وسیلهٔ عارف در خارج محقق می شود و عارف نقشی جز وساطت در این زمینه ندارد. توجیه مذکور، شبیه به نظریهٔ کسب در تفکر اشاعره است.

۲. خلْقِ عارف همان پدید آوردن چیزی در یکی از حضرات خمس (حضرت ذات، عقول، ارواح، مثال و حس) است. بنا بر این توجیه، منظور از همت این است که عارف در حضرت حس چیزی را ظاهر می کند که در حضرات بالاتر بالفعل وجود داشته است، نه اینکه عارف چیزی را به وسیلهٔ همت از عدم به وجود می آورد (همان: ۸۰/۲).

۱. بدلاء هفت نفرند که خداوند متعال اقالیم هفت گانه را به واسطهٔ آنها حفظ می کند. به این دلیل به آنها بدلاء گفته شده که هر گاه یکی از آنها به جایی مسافرت کند، جسمی همانند خود را باقی می گذارد، به طوری که کسی متوجه غیبت او نمی شود (ابن عربی، بی تا: ۷۲۲؛ جامی، ۱۳۷۰: ۵۴).

بنا بر توجیه اول، اگرچه خداوند فاعل خلق است، اما نقش عارف در توجه تام به قوای روحی و تجمیع آنها برای خلق یا تغییر اشیا نمود پیدا می کند و در توجیه دوم، عارف واسطهٔ صرف نیست، بلکه نقش اساسی در اظهار حقایق بالفعل در عوالم بالاتر را ایفا می کند. به نظر می رسد با توجه به دیدگاه ابن عربی در وحدت وجود و متمایز بودن ویژگی «همت» در عارف، توجیه دوم مناسبتر است.

در جای دیگر، شیخ با تسمک به آیه شریفه وَاکنم فیهاماتشتهی اَنفسکم وَاکنم فیهاما تدَعُونَ وَافسکم وَاکنم فیهاما تدَعُونَ وَافسلم (فصلت / ۳۱)، خلاقیت عبد را در دار آخرت اثبات کرده، به طوری که اگر به چیزی بگوید: باش، بلافاصله تحقق خارجی پیدا می کند و تنها فرق بین عبد و رب را در فقر و نیاز عبد می داند (همو، بیتا: ۲۳۲۱). این قدرت خلاقانه که در این دنیا برای معدودی از انسانها فعلیت می یابد، در عوالم اخروی برای تمام انسانها به فعلیت می رسد و می تواند یکی از بهترین توجیهات تجسم اعمال و خلق صور زیبا و زشت در بهشت و جهنم باشد؛ زیرا بر مبنای آیه و کُلُّ یَعَمَلُ عَلَی شَاکِلَیه و (اسراء / ۸۸)، انسان افعال خود را چه در دنیا و چه در آخرت، بر اساس سریرت خویش انجام می دهد و همت نیز در راستای ذات و ملکات انسان به خلق صور می پر دازد.

### ۸. جوهریت و عرضیت صور اعمال

مسئلهٔ دیگری که در بحث تجسم اعمال مطرح گردیده، جوهر یا عرض بودن صور متجسم شده در عوالم اخروی است. عبارات ابن عربی در این عرصه، متفاوت و گاه دوپهلو بیان شده که کار را برای محققان سخت می کند. محی الدین در این باره می گوید:

انسان در خواب و پس از مرگ، اعراض را صوری قائم به نفس مشاهده کرده و آنها را مخاطب قرار می دهد؛ به طوری که در تجسد آنها هیچ شکی ندارد. عارف همین اجساد را در حال بیداری و از طریق مکاشفه می بیند. همان طور که انسان در آخرت وزن کردن صور اعمال را در حالی که آنها عرض اند می بیند (همان: ۳۰۵-۳۰۵).

همچنین از نظر او، خداوند اعمال بنی آدم را با وجود اینکه عرض اند به صورت صور قائم به نفس حاضر کرده و آنها را در موازین قسط قرار می دهد. مرگ را نیزبا



۱. و هر چه دلهایتان بخواهد در [بهشت] برای شماست، و هر چه خواستار باشید در آنجا خواهید داشت.

⟨\lambda\rangle}

وجود اینکه نسبت است و از نظر تجسد ضعیف تر از عرض است. به صورت گوسفند سفید و سیاه ـکنایه از کمال وضوح آن است حاضر می کند (همان: ۱۸۳/۲)؛ چرا که در حضرت مثال، معانی تنها در صور محسوس ادراک می گردند (همان: ۵۹۲/۱). سؤالی که در این مورد به ذهن تبادر می کند، این است که چطور ممکن است چیزی که عرض بوده، تبدیل به موجودی قائم به نفس شود؟ اما پاسخ به این سؤال با توجه به مبنای ابن عربی در عالم خیال مشکل نیست؛ چرا که از نظر او، اجتماع نقیضین یا ضدین در این حضرت (خیال) میسر و ممکن است (همان: ۲۰۶۱). لذا یا باید تبدیل عرض به جوهر را خارج از ادراک عقلی دانست و یا حداقل برای توجیه فلسفی و منطقی آن، عدم اجتماع شروط تناقض در عالم خیال را مطرح کرد.

بدین ترتیب از نظر محی الدین، افعالی که از انسان در این دنیا صادر شده اند، در برزخ صعودی به صورت قائم به ذات حاضر شده و حتی بین انسان و آن اعمال ممکن است تخاطب صورت گیرد. به عبارت دیگر صور برزخی، همان صور اعمال و نتیجهٔ افعال انسان در دنیاست.

### ٩. تجرد برزخي خيال

علاوه بر جوهر یا عرض بودن صور اعمال، تجرد برزخی قوهٔ خیال نیز تأثیری بسزا در تجسم اعمال دارد. در مورد خیال متصل، فلاسفهٔ مشایی معتقد به منطبعه بودن آن (ابن سینا، ۱۳۷۹: ۶۹۰) و فلاسفهٔ صدرایی قائل به مجرد بودن آن، همانند قوهٔ عاقله هستند (صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱: ۱۹۸۹). لذا از دیدگاه ابن سینا و طرفداران او، پس از مرگ تمام قوای مادی نفس از بین رفته و تنها قوهٔ عاقله که مجرد است، به عوالم دیگر منتقل خواهد شد. به همین دلیل، لذت و الم را عقلی دانسته و معاد جسمانی را صرفاً به دلیل شرعی می پذیرد. اما از دیدِ کسانی که قائل به تجرد برزخی خیال باشند، این قوه نیز به همراه نفس بوده و معاد جسمانی و تجسم اعمال در برزخ و قیامت توجیه پذیر می شود. عرفا و از جمله ابن عربی، اشارات متعددی به تجرد مثالی این قوه کرده اند. البته به اثبات آن نیرداخته و صرفاً به آیات، روایات و مشاهدات خویش اکتفا نموده اند. هرچند ممکن است همین اشارات ابن عربی مانند تأکید او بر جمع بین متضادین یا متناقضین با متناقضین با متناقضین با متناقضین با متناقضین با متناقضین با متناقضین به تا به به میکن است همین اشارات ابن عربی مانند تأکید او بر جمع بین متضادین یا متناقضین با متناقضین به تبین متضادین یا متناقضین با متناقضین با متناقضین به تبین متضادین یا متناقضین با متناقضین با متناقضین با متناقضین با متناقسین با متناقسین با متناقسین با متابه به به تبین متضادین یا متناقسین با متناقسین به تبین متضادین یا متناقسین با متناقسین با متناقسین با متناقسین با متناقسین به تبین متضادین با متناقسین به تبیل با متناقسین با متناقسین با متناقسین با متناقسین با متناقسین با متناقسین به تبین به تبیش به تبین به تبی

در عالم خیال (ابن عربی، بیتا: ۳۰۶۱)، مقدمهای برای متأخران از او مانند صدرالمتألهین در اثبات تجرد خیال شده باشد؛ چرا که صدرا یکی از دلایل تجرد خیال را بر مبنای امکان تصور دو امر متضاد در عالم خیال بیان می کند، به طوری که چنین امری در امور مادی به دلیل تزاحم وجود ندارد (صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱: ۴۸۲/۳). این دسته از عبارات شیخ باعث شده که برخی متأخران، تجرد مثالی قوهٔ خیال را به وی منتسب کنند؛ برای مثال، سبزواری در این باره می گوید:

عرفاى محققين \_كه از اشراقية اسلام اند\_نيز به تجرّد خيال قائل اند و از ايشان بعضى به انشا و فاعليت نفس نيز قائل اند، مثل شيخ محى الدين عربى، در فصوص الحكم گفته است: «بالوهم يخلق كلّ انسان فى قوّة خياله ما لا وجود له، إلّا فيها وهذا هو الأمر العامّ لكلّ انسان» (١٩٨٣: ٣٠٣).

همین نسبت را علامه حسنزاده آملی به عرفا داده و می گوید: قوهٔ خیال نزد محققین از عرفا منطبعه نیست؛ بلکه ایشان قائل به تجرد برزخی قوهٔ خیالاند، نه تجرد تام عقلی آن (۱۳۷۱: ۶۸۱).

هرچند اثبات تجرد مثالیِ قوهٔ خیال باعث توجیه تجسم اعمال در عالم برزخ و همچنین امکان ارتباط خیال متصل با عالم مثال منفصل می شود، اما توجیه گر عوالم برتر نخواهد بود. البته این مشکل علاوه بر ابن عربی، متوجه ملاصدرا نیز هست. به رغم اشکال مذکور، نمی توان از تأثیر شگرف خیال از دیدگاه محی الدین در حل مسائل پیچیدهٔ معاد چشم پوشی نمود؛ چرا که پس از او بزرگانی مانند صدرالمتألهین در مباحثی چون خلاقیت و فعال بودن قوهٔ خیال (صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱: ۱۹۸۹)، تفاوت برزخ نزولی و صعودی (همان: ۴۲/۵)، تغییر ذاتی قوهٔ خیال (همان: ۳۴۰/۱)، دریچه بودن خیال برای عالم غیب، بقای قوهٔ خیال پس از مرگ (همان: ۲۳۳۷)، اثبات عالم مثال (همان)، جامع اضداد بودن قوهٔ خیال و دیگر مسائل، وامدار شیخ اکبر هستند.

### نتيجهگيري

۱. از دیدگاه ابن عربی، عالم هستی به غیب و شهادت تقسیم می شود و اگر انسان به غیب عالم دسترسی پیدا کند، خداوند او را بر کل ماسوای خویش آگاه می کند. این



امر باعث مشاهدهٔ عین مثالی نفس در خارج است.

۲. اگرچه از نظر او، اعمال انسان از سنخ عرض اند، اما در عوالم دیگر، صوری قائم
 به نفس داشته و تجسد می یابند که انسان می تواند آنها را ببیند و با آنها گفتگو کند.

۳. محی الدین با اعتقاد به تجرد برزخی قوهٔ خیال، زمینهٔ تجسم اعمال در عوالم اخروی را هموار کرد؛ چرا که پس از مرگ نیز قوهٔ خیال به دلیل تجرد، همراه انسان بوده و سبب ادراک صور برزخی خواهد شد.

۴. خیال به معنای برزخ بین محسوس و معقول است و به منفصل و متصل تقسیم می شود. خیال منفصل واسطهٔ بین عالم ماده و مجردات بوده و در عین روحانی بودن، برخی از خواص ماده را نیز دارد. این عالم با تجسم معنویات و تلطیف مادیات، زمینهٔ بروز تجسم اعمال را به وجود می آورد. خیال متصل نیز یکی از قوای نفس انسان بوده که مانند آینه، معارف و صور عالم خیال منفصل را منعکس می کند. بدین ترتیب تنها راه ارتباطی انسان با عالم برزخ و مشاهدهٔ صور اعمال و اعتقادات، قوهٔ خیال اوست.

۵. با توجه به دستاوردهای پیش، تجسم اعمال و اعتقادات از دو راه اثبات شدنی است: الف) ارتباط انسان با عالم مشال: ارتباط مذکور در این دنیا از طریق خواب و مکاشفه صورت می گیرد. در این حالات، ابزار حسی کنار رفته و انسان با قوای باطنی خود، معانی مجرد و معقول را در قالب صور محسوس مشاهده می کند. به عبارتی، پیش از فرا رسیدن مرگ و رفتن به عالم برزخ و قیامت، حقایق ثابت در آن عوالم را از دو طریق مذکور مشاهده و ادراک می کند. البته خواب و مکاشفه به دلیل تبدیل معقول به محسوس و همچنین امکان دخالت شیطان، نیازمند تأویل و تعبیر هستند.

ب) همت: خلاقیت انسان گاهی فراتر از قوهٔ خیال و ذهن او رفته و موجب خلق اشیا در خارج از نفس می گردد. ابن عربی از این قدرت به «همت» یاد می کند. همت در این دنیا اختصاص به عدهٔ معدودی داشته و در آخرت، وصفِ تمامی انسانها و سبب خلق صورتهای متناسب با ملکات نفس خواهد بود.

بدین ترتیب تجسم اعمال علاوه بر برداشتهای عرفانی ابن عربی از آیات و روایات، یا از طریق مشاهدهٔ اعمال خلقشده توسط نفس در عالم خیال قابل اثبات است و یا از طریق قدرت انسان بر خلق اشیا در خارج از نفس.





- 1. آشتیانی، سیدجلال الدین، شرح مقدمهٔ قیصری بر فصوص الحکم، چاپ سوم، تهران، امیرکبیر، ۱۳۷۰ ش.
- ٢. آملى، سيدحيدر بن على، انوار الحقيقة و اطوار الطريقة و اسرار الشريعه، تصحيح سيدمحسن موسوى تبريزى، قم، نور على نور، ١٣٨٢ ش.
- ٣. همو، تفسير المحيط الاعظم و البحر الخضم في تأويل كتاب الله العزيز المحكم، تصحيح سيدمحسن موسوى تبريزى، چاپ سوم، تهران، وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامى، ١٤٢٢ ق.
- ۴. ابن عربي، ابوبكر محى الدين محمد بن على الحاتمي الطائي، الفتوحات المكيه، بيروت، دار صادر، بي تا.
  - ۵. همو، فصوص الحكم، قاهره، دار احياء الكتب العربيه، ١٩۴۶ م.
  - ٤. همو، مجموعه رسائل ابن عربي، بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٣٤٧ ق.
- ٧. ابنسینا، ابوعلی حسین بن عبدالله، النجاة من الغرق فی بحر الضلالات، مقدمه و تصحیح محمدتقی دانش پژوه، چاپ دوم، تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۷۹ ش.
- ٨. بن عثمان، محمود، مفتاح الهداية و مصباح العناية (سيرتنامه سيدامين الدين بلياني)، تصحيح منوچهر مظفريان، تهران، فرهنگستان زبان و ادب فارسي، ١٣٨٠ ش.
- ٩. تلمسانى، عفيف الدين سليمان بن على، شرح عفيف الدين سليمان التلمسانى على منازل السائرين الى الحق المبين لابي اسماعيل عبدالله الانصارى، تصحيح عبدالحفيظ منصور، قم، بيدار، ١٣٧١ ش.
- 1۰. جامی، نورالدین عبدالرحمن بن احمد، نقد النصوص فی شرح نقش الفصوص، تصحیح سیدجلال الدین آشتیانی، چاپ دوم، تهران، وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، ۱۳۷۰ ش.
  - جرجانی، میرسیدشریف علی بن محمد، التعریفات، چاپ چهارم، تهران، ناصرخسرو، ۱۳۷۰ ش.
- 11. جندى، مؤيدالدين، شرح فصوص الحكم، تصحيح سيدجلال الدين آشتيانى، چاپ دوم، قم، بوستان كتاب، ۱۴۲۳ ق.
- 1۳. جيلى، عبدالكريم قطبالدين بن ابراهيم، الاسفار عن رسالة الانوار فيما يتجلى لاهل الذكر من الانوار، تصحيح عاصم ابراهيم الكيالى، چاپ دوم، بيروت، دار الكتب العلميه، ١۴٢۶ ق.
- ١٤. همو، الكلمات الالهية في الصفات المحمديه، تصحيح سعيد عبدالفتاح، قاهره، مكتبة عالم الفكر،
  ١٤١٧ ق.
- ۱۵. چیتیک، ویلیام سی.، عوالم خیال، ترجمهٔ نجیبالله شفق، قم، مؤسسهٔ آموزشی و پژوهشی امام خمینی،
  ۱۳۸۵ ش.
  - 16. حسنزاده آملی، حسن، عيون مسائل النفس و سرح العيون في شرح العيون، تهران، اميركبير، ١٣٧١ ش.
- ١٧. زقزوق، محمود حمدى، موسوعة التصوف الاسلامي، قاهره، وزارة الاوقاف، المجلس الاعلى للشئون
  الاسلاميه، ١٤٣٠ ق.
- ۱۸. سبزواری، ملاهادی بن مهدی، اسرار الحکم فی المفتتح و المختم، مقدمهٔ صدوقی، تصحیح کریم فیضی، قم، مؤسسهٔ مطبوعات دینی، ۱۳۸۳ ش.
  - 19. الصادق على جعفر بن محمد، مصباح الشريعه، بيروت، مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، ١٤٠٠ ق.
- ۲۰. صدرالدين شيرازى، محمد بن ابراهيم، الحكمة المتعالية في الاسفار العقلية الاربعه، حاشية علامه طباطبايي، چاپ سوم، بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٩٨١م.
- ۲۱. همو، الشواهد الربوبية في المناهج السلوكيه، تصحيح و تعليق سيدجلال الدين آشتياني، چاپ دوم، مشهد، المركز الجامعي للنشر، ۱۳۶۰ ش.



- ۲۲. صدوق، ابوجعفر محمد بن على بن حسين بن موسى بن بابويه قمى، اعتقادات الاماميه، چاپ دوم، قم، كنگرهٔ شيخ مفيد، ۱۴۱۴ ق.
- ۲۳. غراب، محمود محمود، الخيال، عالم البرزخ و المثال و يليه الرؤيا و المبشرات من كلام الشيخ الاكبر محى الدين ابن العربي، چاپ دوم، دمشق، دار الكاتب العربي، ۱۴۱۴ ق.
- ۲۴. فرغانی، سعیدالدین سعید، مشارق الدراری: شرح تائیه ابن فارض، مقدمه و تعلیقات سیدجلال الدین آشتیانی، ویرایش دوم، قم، دفتر تبلیغات اسلامی، ۱۳۷۹ ش.
- ۲۵. فيض كاشانى، محمد محسن بن شاه مرتضى، علم اليقين في اصول الدين، تحقيق و تعليق محسن بيدارفر، قم، بيدار، ۱۴۱۸ ق.
- ۲۶. قونوی، صدرالدین محمد بن اسحاق، الفكوك، نرم افزار عرفان، مركز تحقیقات كامپیوتری نور، بی تا.
  - ۲۷. همو، شرح الاسماء الحسني، تصحيح قاسم الطهراني، بيروت، دار و مكتبة الهلال، ۲۰۰۸ م.
- ۲۸. قيصرى رومى، محمد داوود بن محمود، شرح فصوص الحكم، تصحيح سيدجلال الدين آشتيانى، تهران، انتشارات علمي و فرهنگي، ۱۳۷۵ ش.
- 79. كليني رازي، ابوجعفر محمد بن يعقوب بن اسحاق، الكافي، چاپ چهارم، تهران، دار الكتب الاسلاميه، 1۴۰۷ ق.
- .٣٠. ولى، نعمتالله، *ديوان اشعار*، تصحيح عباس خياطزاده، كرمان، انتشارات خانقاه نعمتالله، ١٣٨٠ ش.

