# معناشناسی لفظ «نساء»

# در آيهٔ ۶۱ سورهٔ آل عمران\*

□ سیدحسین سیدموسوی<sup>۱</sup>

#### چکیده

در اینکه مقصود از نساء در آیهٔ ۶۱ سورهٔ آل عمران (آیهٔ مباهله) چه کسی است، بین مفسران اختلاف است. عدهای بر این باورند که مصداق آن همسران رسول الله بیش می باشند، ولی شیعه به اتفاق و بسیاری از مفسران اهل سنت بر این باورند که مصداق نساء در آیه، حضرت زهرایس است. سؤال اساسی این جستار آن است که آیا واژهٔ نساء دربارهٔ دختران کاربرد دارد یا نه؟ این پژوهش با بررسی کلمات لغت شناسان عرب و آیات قرآن و روایات اسلامی و متون ادبی به این نتیجه رسیده است که کاربرد نساء در لغت عرب برای دختران، رایج است و پیامبر مقام مباهله به وظیفهٔ خود عمل کرده است، نه اینکه بر خلاف مفاد آیه در مقام فضیلت واشی برای دخترش باشد.

واژگان كليدى: نساء، حضرت زهرا عليه همسران رسول الله عَيَّالِيَّةُ، آية مباهله، پيامبر عَيَّالِيَّةُ.



<sup>\*</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۴/۱/۱۰ ـ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۴/۱۰/۱۰ \*

۱. استادیار دانشگاه فردوسی مشهد (shmosavi@um.ac.ir).

#### تعريف مسئله

یکی از آیاتی که دلالت بر فضیلت اهل البیت این باورند که مقصود از نساء در آیه، شیعه به اتفاق و بسیاری از مفسران اهل سنت بر این باورند که مقصود از نساء در آیه، حضرت زهرایایی است. (در شأن نزول منابع ارائه می شود.) عده ای بر این باورند که کلمهٔ نساء دربارهٔ دختر به کار نمی رود؛ بنابراین باید مقصود از نساء، همسران رسول خدایی باشند و اگر پیامبر در مقام مباهله دخترش را آورده، در مقام فضیلت تراشی برای او بوده است. آیا پیامبر می توانست به جای حضرت فاطمه این یکی از زنان خود را به مباهله ببرد؟ سؤال اساسی این پژوهش آن است که آیا واژهٔ نساء در لغت عرب و قرآن و حدیث دربارهٔ دختران کاربرد دارد یا نه؟

هرچند مفسران شیعه در تأیید انحصار لفظ نساء به حضرت فاطمه علیه از شأن نزول بهره گرفته اند، در پی آنیم تا از روش واژه شناسی این انحصار را تبیین کنیم. واضح است که با روشن شدن معنای لفظ نساء در آیه، مراد از آن نیز از طریق بررسی معنایی روشن می شود و آنچه پیامبر الشالا انجام داده است، آن را تأیید می نماید.

### آبة مباهله

﴿فَمَرْ عَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعُدِمَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْانَدُعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَنَا وَفِسَاءَنَا وَفِسَاءَكُرُ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلِ فَنَجْعَلُ لَعَنَةَ اللهِ عَلَى الْصَافِينِ ﴿ (آل عمران / ٤٥)؛ هر گاه بعد از علم و دانشي كه [درباره مسيح] به تو رسيده، [باز] كساني با تو به محاجه و ستيز برخيزند، به آنها بگو: بياييد ما پسران خود را دعوت كنيم، شما هم پسران خود را، ما دختران خويش را دعوت نماييم، شما هم دختران خود را، آنگاه مباهله شما هم دختران خود را، را بر دروغ گويان قرار دهيم.

### معناى مباهله

«مباهله» در اصل از مادهٔ «بَهْل» به معنای رها کردن و قید و بند را از چیزی برداشتن است و به همین جهت هنگامی که حیوانی را به حال خود واگذارند و پستانش را در کیسه قرار ندهند تا نوزادش بتواند به آزادی شیر بنوشد، به آن «باهِل» می گویند و



«ابتهال» در دعا به معنای تضرع و واگذاری کار به خداست.

مباهله به معنای یکدیگر را لعن و نفرین کردن آمده است (جوهری، ۱۳۷۶: ۱۳۲۴ و ۲۱۹۶/۶ و ۲۱۹۶/۶) و با ملاعنه همچون مترادف استعمال شده است.

معنای مباهله این است که در هنگام اختلاف گرد هم می آیند و می گویند که لعنت خداوند بر ستمگر از ما (زمخشری، ۱۴۱۷: ۱۲۵/۱؛ ابن اثیر جزری، ۱۳۶۷: ۱۶۷/۱؛ ابن منظور، ۱۲۱۸: ۷۲/۱۱ ابن منظور،

از نظر مفهوم متداول که از آیهٔ ۶۱ سورهٔ آل عمران گرفته شده، به معنای نفرین کردن دو نفر به یکدیگر است؛ بدین ترتیب که افراد گفتگوکننده دربارهٔ یک مسئلهٔ مهم مذهبی در یک جا جمع شوند و به درگاه خدا تضرع کنند و از او بخواهند که دروغ گو را رسوا و مجازات کند (مکارم شیرازی، ۱۳۸۵: ۹۵؛ ۱۳۷۴: ۵۷۸/۲).

#### صاحب مجمع البحرين در چگونگي مباهله مي نويسد:

در مباهله انگشتانت را در انگشتان طرف مقابل گذاشته و می گویی: ای خدای آسمانها و زمینهای هفت گانه و ای پروردگار عرش عظیم، اگر فلانی حق را انکار می کند و به آن کافر می شود، بر او آسیبی حساب شده از آسمان و عذابی دردناک فرود آور. زمان آن بین طلوع فجر و طلوع خورشید است (طریحی، ۱۳۷۵: ۳۲۷/۵).

### شأن نزول آيه

مباحث مختلفی از سوی متکلمان مسلمان و مفسران و محدثان در خصوص این آیه و این آیه و این آیه را این آیه را این آیه را هم مربوط به فضایل اهل بیت و هم دلیلی بر حقانیت پیامبر اسلام عَلَیْوَ نسبت به مسیحیان دانسته اند (۲۶۹/۱: ۱۴۰۷).



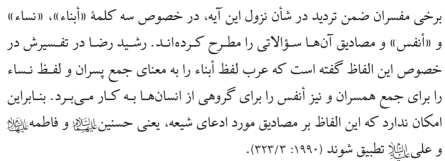
فخرالدین رازی در پایان مینویسد:

«اعلم أنّ هذه الرواية كالمتّفق على صحّتها بين أهل التفسير والحديث»؛ بدان كه صحت اين روايت بين اهل تفسير و حديث مورد اتفاق است.



از ابن عباس و قتاده و حسن نقل شده است که چون پیامبر اکرم عِلَيْهُ نصارا را به مباهله دعوت کرد، تا صبح فردا از وی مهلت خواستند و چون به بزرگان خود مراجعه و با آنها مشورت کردند، رئیس آنان گفت که فردا بنگرید اگر محمد با اهل و فرزند خود آمد، از مباهله بپرهیزید و اگر با اصحاب خویش آمد، مباهله کنید که کاری از او ساخته نخواهد بود. فردا صبح پیامبر ﷺ آمد در حالی که دست علی النالا را گرفته بود و فاطمه علیمال در يشت سر حضرت و حسنين المتاهد در جلو مي رفتند و نصارا هم به همراه رئيسشان آمدند. چون نبی اکرم عَنْ الله را با این افراد دیدند، از وی خواستند که آنها را معرفی کند. حضرت فرمود: این یسر عم و داماد من و محبوبترین مردم نزد من است و این دو یسر، نوهٔ دختری من و از صلب علی هستند و این زن، فاطمه دختر من و عزیزترین مردم نزد من است. سیس پیامبر عَلِی پیش رفت و بر دو زانو نشست. ابوحارثه رئیس نصارا گفت: به خدا قسم که این مرد مثل انبیا نشسته است. بنابراین به مباهله تن ندادند. «سید» که بزرگ نصارا بود، گفت: ای ابوحارثه! جلو برو و مباهله کن. وی جواب داد: به خدا قسم که مباهله نمی کنم؛ زیرا او را بر مباهله پر جرئت میبینم و می ترسم که راستگو باشد. به خدا در صورت مباهله، هیچ نیرویی برای ما نخواهد ماند و در همهٔ جهان یک نصراني زنده نخواهد ماند. آنگاه رئيس نصارا به پيغمبر الله گفت: اي ابوالقاسم! ما مباهله نمي كنيم، لكن حاضر به مصالحه هستيم. با ما مصالحه كن. پيامبر عَلَيْللهُ با آنها به دو هزار حله، هر حلهای به قیمت چهل درهم مصالحه کرد و نیز اینکه سی زره و سی نیزه و سی اسب عاریه دهند که اگر در یمن آشوب و جنگی پیش آمد، مسلمانان به کار برند و حضرت ضمانت فرمود که آنها را سالم برگرداند (طبرسی، ۱۳۶۰: ۲۰۰/۴؛ نیز ر.ک: حاکم حسکانی نیشابوری، ۱۴۱۱: ۱۸۵/۱-۱۶۸؛ واحدی نیشابوری، ۱۴۱۱: ۱۰۷\_۱۰۸؛ کوفی، ۱۴۱۰: ۸۶ـ۹۰؛ ابن مردویه اصفهانی، ۱۴۲۴: ۲۲۶ـ۲۲۸؛ عروسی حویزی، ۱۴۱۵: ۳۴۷/۱ -۳۵۰؛ حسینی بحرانی، ۱۴۱۶: ۱۴۱۸؛ ۶۳۹/۱؛ ۱۲۸۸؛ ۱۳۸۰: ۱۷۵/۱-۱۷۷۱؛ طبری، ۱۴۱۲: ۲۱۲/۳-۲۱۳؛ موسوی سبزواری، ۱۴۰۹: ۱۰/۶؛ ابوالفرج اصفهانی، ۱۴۱۵: ۲۶۷/۱۲؛ ابن حمدون، ۱۴۱۷: ۱۵۸/۷).

## تردید در شأن نزول



علامه طباطبایی در بحث روایی از منابع مختلف شیعی و اهل سنت، روایاتی را مطرح مي كند كه واقعهٔ مباهله را آنچنان كه گفتيم حكايت مي كند. ايشان از تفسير القمى، عيون اخبار الرضا التّالا و . . . و تفسير التعلبي، صحيح مسلم، حلية الأولياء، اللَّارِّ المنثور، الدلايل بيهقي و ... مستندات خود را ارائه مي دهد (طباطبايي، ١٤١٧: ٣٢٣-٢٣٤).

این آیه می تواند از جهات گوناگون زیر بحث و بررسی شود:

١. شأن نزول،

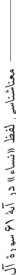
۲. بررسی کلمات أبناء، نساء و أنفس و تطبیق آن با شأن نزول مورد ادعای شیعه و مفسران اهل سنت،

۳. بحث لغوى و بررسى معنايي الفاظ.

علامه در پایان تفسیر این آیه (همان: ۲۳۵/۳)، به نقل کلام رشید رضا در تفسیر المنار بدون ذکر نام نویسنده و تفسیر می بردازد و به تفصیل ایرادات وی را مطرح و نقد می کند. ایشان در ابتدا می نویسد: «از شگفتی های کلام چیزی است که یکی از مفسران گفته است...». چكيدهٔ اشكالات و ياسخ علامه چنين است:

١. مصادر همهٔ این روایات علمای شیعهاند و همه می دانیم که منظور شیعه از این عمل چه بوده است.

 کلمهٔ «نساءنا» جمع است و هیچ فرد عربی این کلمه را بر یک زن اطلاق نمی کند؛ آن هم زنی که دختر خودِ گوینده باشد، آن هم گویندهای که خود زنان متعدد دارد. از این بعیدتر اینکه رسول خدا الله از کلمهٔ «أنفسنا» که آن نیز جمع است،



على النالد را قصد كرده باشد. بنابراين آيهٔ شريفه در خصوص داستان خاصى به نام مباهله با اهل نجران نازل نشده است.

۳. اینکه خدای تعالی فرمود: ﴿نَدُعُ أَبْنَاءَناوَأَبْنَاءَكُرْ...﴾ دو احتمال دارد که به هیچ یک از دو آن دو، اشکالی که به شیعه وارد است، وارد نمی شود: نخست اینکه هر یک از دو طرف، زنان و فرزندان طرف مقابل را نفرین کنند؛ مثلاً ما مسلمانان زنان و فرزندان شما مسیحیان را نفرین کنید. دوم اینکه هر طایفهای زنان و فرزندان خود را نفرین کند؛ ما مسلمانان زنان و فرزندان خود را و شما مسیحیان زنان و فرزندان خود را نفرین کند؛ ما مسلمانان زنان و فرزندان خود را نفرین کنید. همان طور که گفتیم هیچ اشکالی به این مسیحیان زنان و فرزندان خود را نفرین کنید. همان طور که گفتیم هیچ اشکالی به این دو وجه وارد نیست. هر اشکالی که هست به نظریهٔ شیعه وارد است که شأن نزول آیه و مراد از «أنفس»، «نساء» و «أبناء» را عدهای خاص می داند.

### ياسخ علامه طباطبايي

1. روایات یکی دو تا و سه تا نیست تا بگویید که اهل حدیث بر جعل آن توطئه کردهاند. اگر به خود جرئت داده، شیعه را متهم به جعل روایاتی می کنید که صاحبان جوامع حدیث آن را در جوامع خود آوردهاند، آیا می توانید صحیح مسلم، سنن الترمذی و کتب تاریخ را هم جعلی بدانید؟

۲. گویا این معنا را از بعضی روایات، مانند روایت جابر که گفته: «نساءنا» فاطمه علیتی و «أنفسنا وأنفسکم» رسول خدا علی ایش و علی علی ایش ... است، فهمیده است. ولی کوتاهی از فهم خود مفسر است؛ چون روایت نمی خواهد بگوید که «نساءنا» به معنای فاطمه علیتی و «أنفسنا» به معنای علی ایش می میاشد و یا مراد از اوّلی فاطمه علیتی و از دومی علی ایش است که رسول خدا علی ایش در مقام امتثال این فرمان، از «أنفسنا» به غیر از علی علی ایش و از «نساءنا» به جز فاطمه علیتی و از «أبناءنا» به جز حسنین علیتی را نیاورد. این نشان می دهد که پیامبر علیتی برای کلمهٔ اول جز علی ایش برای کلمهٔ اول جز علی ایش برای کلمهٔ اول جز علی ایش برای کلمهٔ دوم جز فاطمه علیتی مصداقی نیافت.

۳. معنای عجیبی که این مفسر برای آیه بیان کرده، باعث شده که روایاتِ داستان مباهله را با همهٔ کثرتش طرد کند و به راویانش و هر کسی که آن روایات را قبول کرده،

(IFA)

149>

بد و بیراه بگوید و تهمت بزند، با اینکه مشغول نوشتن تفسیر برای کلام خدا بوده است! حال باید از ایشان پرسید این اجتماعی که خدای تعالی به آن دعوت کرده چه جور جمع شدنی است؟ آیا جمع شدن همهٔ مؤمنان با همهٔ نصاراست؟ یعنی تمام کسانی که روز نزول این آیه که به قول بعضی از مورخان، سال نهم هجرت و به قول بعضی دیگر، سال دهم هجرت بوده،... مسلمان و مسیحی بودند؟ چنین گردآوردنی جزء محالات عادی است، یا اینکه منظور از این فرمان، اجتماع مسلمانان و نصارای مدینه و اطراف آن از قبیل نجرانیان و اطرافیان ایشان است؟ اگر آیهٔ شریفه دستور جمع آوری چنین جمعیتی را داده باشد، گو اینکه محذور این تکلیف کمتر از تکلیف قبلی، و شناعت و نامعقولی اش سبکتر است. ولی از نظر قابل امتثال نبودن، دست کمی از آن ندارد. آن روز چه کسی می توانسته همهٔ اهل مدینه و نجران و سایر نقاط مسیحی نشین در شبه جزیره را یکجا جمع کند؟

بنابراین در آیهٔ شریفه تنها یک وجه است و آن اینکه «هر یک اهل خود را بخواند و به جان اهل خود نفرین کند». اما وجه اول که «هر یک اهل دیگری را بخواند»، با ظاهر آیه منطبق نیست (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۳۸۵-۳۸۲).

#### نقدی در جهت تکمیل استدلال

همچنان که ملاحظه می شود، علامه طباطبایی هیچ اشاره ای به بحث معناشناسی لغوی لفظ نساء در آیات قرآن نکرده است. هرچند استدلال ایشان درست است به نظر می رسد که از طریق معناشناسی بتوان پاسخ دیگری به شبهات داد.

این اشکال به طور جدی مطرح است که آیا پیامبر این نسبت به تفسیر آیه، طرفداری و جانبداری کرده و از میان زنان اطراف خود که در ظاهر مورد خطاب آیهاند، به دخترش اکتفا نموده است تا نعوذ بالله برای او و همسر و فرزندانش فضیلتی کسب کند یا خیر، پیامبر غیر از این نمی توانسته کار دیگری انجام دهد؟

سؤال این است که آیا لفظ نساء به معنای زنِ دارای همسر است یا به معنای جنس مؤنث، اعم از ازدواج کرده و باکره است و یا اینکه به معنای دختر میباشد. پر واضح است که اگر به معنای دختر باشد، اعم از این است که هنوز در خانهٔ پدری است و

ازدواج نکرده و یا اینکه در خانهٔ همسر خود است و دارای فرزندانی است.

چنان که ملاحظه می شود، نه علامه طباطبایی و نه رشید رضا هیچ یک به کاربردهای مختلف لفظ نساء به ویژه در آیاتی که این لفظ در کنار أبناء آمده است دقت نکردهاند. شگفتی بیشتر در خصوص رشید رضاست که چگونه یک عربزبان متوجه این نکته نشده است. ایشان می توانست با اندکی دقت در این کاربردها به پاسخ اشکال مطرح شده برسد.

برای پاسخ گویی به این شبهه، ابتدا به معنای لفظ نساء میپردازیم، سپس مصادیق و کاربردهای آن را در قرآن پی می گیریم.

#### «نساء» در لغت

لفظ نساء معنای جمع دارد، بی آنکه با مفرد خود مرتبط باشد. نساء جمع مرأة است، مثل لفظ قوم که جمع مرء است. موارد دیگری نیز وجود دارد که لفظ جمع از غیر لفظ مفرد می آید و دارای مفرد نیست؛ مثل ابل جمع ناقة و بعیر، اولئك جمع ذلك، قوم جمع مرء، نساء و نسوان و نسون جمع مرأة، که از غیر لفظ مفرد خود هستند. برخی معتقدند که این لفظ غیر عربی بوده و از زبانهای آرانی و عبری گرفته شده است. بنابراین تحقیق در خصوص لفظ مفردِ آن را باید در آن زبانها جست (فراهیدی، ۱۴۱۰: ۱۴۲۸؛ ابن سیده، ۱۴۲۱؛ ۱۴۲۸؛ ابن سیده، ۱۴۲۱؛ ۱۴۲۸؛ ابن منظور، ۱۴۲۴؛ ۱۳۷۸؛ فیروزآبادی، بی تا: ۱۴۵۸؛ طریحی، ۱۴۵۸؛ دسینی واسطی زبیدی، ۱۴۱۴؛ ۱۳۷۸؛ موسی و صعیدی، ۱۴۱۰؛ ۱۳۲۸؛ مصطفوی، ۱۳۲۸؛ حسینی واسطی زبیدی، ۱۴۱۴؛ ۲۳۷/۲۰؛ موسی و صعیدی، ۱۴۱۰؛ ۲۲۲/۱؛

بدین ترتیب لفظ نساء هرچند معنای جمع دارد، لفظ مفردی برای آن در میان اعراب وجود ندارد.

### «نساء» در قرآن

کلمهٔ نساء در قرآن، ۵۷ بار به صورتهای النساء، لنساء، نساء، نسائکم، نسائهم، نسائهن و ۲ بار نیز به صورت نسوة آمده است. با توجه به کاربردهای آن در قرآن



می توان آن را در ۳ معنای مختلف در آیات یافت:

۱. به معنای دختر: هر جا نساء در کنار ابن و أبناء آمده، به معنای دختر است. قرآن خطاب به بنی اسرائیل می فرماید: ﴿وَإِذْ نَجَيْنَا لَمُرْمِنَ ٱلْ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَ لَمُ وَيَسْتَعَيُونَ فِسَاءَ لَمُ وَفِي ذَلِكُمْ بَلَا ءً مِنْ رَبَّلُمُ عَظِيمٌ ﴿ (بقره/ ۴۹)؛ و به یاد آورید آن زمان که شما را از چنگال فرعونیان رهایی بخشیدیم که همواره شما را به بدترین صورت آزار می دادند؛ پسران شما را سر می بریدند و دختران شما را زنده نگه می داشتند. این ها گرفتاری بزرگی از طرف پروردگارتان برای شما بود.

همچنین است آیات ذیل:

- ﴿ وَإِنْ خِفْتُمُ الْاَتُقْسِطُوا فِي الْيُتَا مَى فَانَكُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلَاثَ وَرُبَاعَ فَإِنْ خِفْتُمُ اللَّا تَعُدِلُوا فَوَاحِلَقًا أَوْمَا مَلَكَ تَأَيْتُكُمْ ذَلِكَ أَذَنَى اللَّا تَعُولُوا ﴾ (نساء / ٣)؛ و اگر در اجراى عدالت ميان دختران يتيم بيمناكيد، هر چه از دختران را كه مورد پسند شما قرار گرفت، دو دو، سه سه، چهار چهار، به زنى گيريد. پس اگر بيم داريد كه به عدالت رفتار نكنيد، به يك زنِ آزاد يا به آنچه از كنيزان مالك شده ايد، اكتفا كنيد. اين خوددارى بهتر است تا به ستم گراييد و بيهوده عيال وار گرديد.

- ﴿ وَإِذْ أَنْجَنَاكُمْ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُقَتِّلُونَ أَبْنَاءَكُرُ وَيَسُتَعَيُونَ فِسَاءَكُمُ وَفِي ذَلِكُمْ بَلَاءً مِنْ رَبِّكُمْ عَظِيمٌ ﴾ (اعراف/ ۱۴۱)؛ و یاد کن هنگامی را که شما را از فرعونیان نجات دادیم که شما را سخت شکنجه می کردند، پسرانتان را می کشتند و دخترانتان را زنده باقی می گذاشتند و در این امر برای شما گرفتاری بزرگی از جانب پروردگارتان بود.

- ﴿وَإِذْقَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ أَنْجَاكُمْ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ وَيُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَالْحَالَمُ اللهُ عَلَى مَا أَبْنَاءَكُمْ وَلِيسَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُمْ مَلَاءً مِنْ رَبَّكُمْ عَظِيمٌ ﴾ (ابراهيم / ۶)؛ و به خاطر بياور هنگامي را كه موسى به قوم خود گفت: نعمت خدا را بر خود به ياد آوريد، آنگاه كه شما را از



فرعونیان رهانید؛ همانان که بر شما عذاب سخت روا می داشتند و پسرانتان را سر می بریدند و دخترانتان را زنده می گذاشتند و در این امر برای شما از جانب پروردگارتان گرفتاری بزرگ بود.

درفتاری بزرک بود.

- ﴿فَلَمَّاجَاءَهُمْ بِالْحَقِّ مِنْ عِنْدِنَاقَالُوااقَتُلُواأَبْنَاءَ الَّذِينَ آمَنُوامَعَهُ وَاسْتَحَيُوانِسَاءَهُمْ وَمَاكَيْدُالُكَافِرِينَ إِلَّا فِي حَلَلْكٍ ﴿ فَلَمَّاجَاءَهُمْ بِالْحَقِّ مِنْ عِنْدِنَاقَالُوااقَتُلُواأَبْنَاءَ الَّذِينَ آمَنُوامَعَهُ وَاسْتَحَيُوانِسَاءَهُمْ وَمَاكَيْدُالُكَافِ وَنَعَى موسى إِلْيَالٍا حقيقت را از جانب ما براى آنان آورد، گفتند: يسران كسانى را كه با او ايمان آورده اند بكشيد و دخترانشان را زنده بگذاريد. ولى بسران كسانى را كه با او ايمان آورده اند بكشيد و

نیرنگ کافران جز در گمراهی نیست.

- ﴿إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيَعًا يَسْتَضْعِفُ طَائِفَةً مِنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَاءَ هُمُ وَيَسْتَغِي نِسَاءَ هُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ (قصص/ ۴)؛ فرعون در سرزمين مصر سر برافراشت و مردم آن را طبقه طبقه ساخت. طبقه ای از آنان را زبون می داشت، پسرانشان را سر می برید و دخترانشان را زنده بر جای می گذاشت. همانا وی از مفسدان بود.

نکتهٔ مهمی که با توجه به آیات فوق (جز آیهٔ ۳ سورهٔ نساء) جلب نظر می کند این است که در کنار لفظ نساء، لفظ أبناء آمده است. پس می توان نتیجه گرفت که هر جا نساء در کنار أبناء آمده، به معنای دختر است. بدیهی است که فرعون دستور داده بود هر فرزندی که به دنیا می آید در صورتی که پسر است او را بکشند و اگر دختر است او را زنده نگه دارند تا پیش بینی کاهنان مصر در مورد ظهور موسی به حقیقت نپیوند و نیز از ایجاد نیروی جنگی طرفدار حضرت موسی التالا ممانعت نماید.

آیات دیگری که لفظ نساء در آنها به معنای زن و همسر مرد مطرح است، عبارتاند از: بقره / ۱۸۷، ۲۲۳، ۲۲۶، ۲۳۱ و ۲۳۵-۲۳۶؛ نساء / ۴، ۱۹، ۲۲-۲۲، ۳۴، 107

۴۳ و ۱۲۹؛ مائده / ۶؛ یوسف / ۳۰ و ۵۰؛ احزاب / ۳۰ و ۳۲؛ مجادله / ۳-۳؛ طلاق / ۱ و ۴.

۳. به معنای زن و جنس مؤنث، اعم از اینکه دختر باشد و یا همسر یک مرد؛ مانند:

- ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّمُ الَّذِي حَلَقَكُمْ مِن نَفْسٍ وَاحِلَقٍ وَحَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَا مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَذِسَاءً وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي تَسَاءَ لُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (نساء / ۱)؛ اى مرده! از پروردگارتان بترسيد؛ همان كسى كه همه شما را از يك انسان آفريد و همسر او را [نيز] از جنس او خلق كرد و از آن دو، مردان و زنان فراواني [بر روى زمين] منتشر ساخت. از خدايي بيرهيزيد كه [به عظمت او معترفيد و] هنگامي كه چيزي از يكديگر ميخواهيد، نام او را ميريد و از [قطع رابطه با] خويشاوندان خود پرهيز كنيد؛ زيرا خداوند، مراقب شماست.

- ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَيْنَ وَالْقَنَاطِيرِ الْقَنْطَرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ وَالْخَيْلِ الْسَوَّمَةِ وَالْخَيْلِ الْسَوَّمَةِ وَالْخَيْلِ الْسَوَّمَةِ وَالْخَيْلِ الْسَوَّمَةِ وَالْخَيْلِ الْسَوْمَةِ وَالْخَيْلِ الْسَوْمَةِ وَالْخَيْلِ الْسَوْمَةِ وَالْخَيْلِ الْسَوْمَةِ وَالْخَيْلِ الْسَوْمَةِ وَالْخَيْلِ الْسَوْمَةِ وَالْفَيْدُ وَالْفَاتِ وَ الْمُوالُ هَنْكُفْتِ از طلا و نقره و اسبهاى ممتاز و چار پايان و زراعت، در نظر مردم جلوه داده شده است. اين ها سرمايه زندگى پست [مادى] است و سرانجام نيك، نزد خداست.

آیات دیگری که لفظ نساء در آنها به معنای جنس مؤنث است، اعم از اینکه دختر باشد یا زن شوهردار یا زن بیوه، عبارتاند از: آل عمران/ ۴۲؛ نساء / ۱، ۱، ۱۱، ۱۵، ۳۲، باشد یا زن شوهردار یا و ۱۷۰؛ نور / ۳۱ و ۴۰؛ نمل / ۵۵؛ احزاب / ۵۲، ۵۵ و ۵۹؛ فتح / ۲۵؛ حجرات / ۱۱.

اینک با توجه به آیات فوق، به آیهٔ مباهله بازمی گردیم و آن را دوباره مرور می کنیم. با توجه به اینکه در این آیه، لفظ نساء در کنار لفظ أبناء آمده است، مصداق لفظ نساء دختر می شود. در واقع پیامبر عمی شاه دستور الهی عمل کرده و نمی توانسته است کسی غیر از حضرت فاطمه علیه را به همراه خود بیاورد. اگر پیامبر عمی کی از همسران خود را می آورد، بر خلاف دستور الهی عمل کرده بود و مستحق عتاب و سرزنش می شد. بنابراین پیامبر می توجه ویژه ای به خانوادهٔ خود نداشته و برای دخترش فضیلت تراشی نکرده است.



### لفظ «نساء» در متون ادبی

پس از روشن شدن معنای نساء در آیات قرآن، نوبت بررسی متون ادبی است تا روشن شود که آیا لفظ نساء در این متون نیز به معنای دختر آمده است؟ مواردی که تأییدکننده است عبارت است از:

۱. ابن عساکر دربارهٔ ازدواج پیامبر کالیهٔ با حضرت خدیجه ایکی و فرزندانی که برای آن حضرت آورد، نقل می کند که حضرت خدیجه سه پسر و سه دختر به نامهای ام کلثوم، رقیه و فاطمه آورد. وی برای دختران از لفظ «نساء» استفاده کرده است: ووُلدت له من النساء: رقیة وأم کلثوم وفاطمة... (۱۲۲۵: ۱۲۲۱۵).

۲. ابوالفرج اصفهانی می گوید: زنی از قبیلهٔ قیس بن ثعلبه نزد ابوالنجم (شاعر) آمد و به او گفت: دختری دارم که دو سال است از سن ازدواج او گذشته است و او از زیباترین دختران و بلندقدترین ایشان است، ولی تا کنون خواستگاری نداشته است. اگر او را در شعری یاد کنی، ازدواج می کند.

متن عبارت وی چنین است:

... وهي من أجمل النساء وأمدّهنّ قامة... (١٤١٥: ١٢١٨٠).

۳. ابن انباری ضرب المثلی را می آورد که: «لن تعدم الحسناء ذامًا» (زیبارویی هرگز با نکوهش از بین نمی رود) و می گوید اولین کسی که این ضرب المثل را به زبان آورد حبّی دختر مالک بن عمرو عدوانی، از زیباترین دختران عرب بود. مالک بن غسان وقتی آوازهٔ زیبایی او را شنید، او را از پدرش خواستگاری کرد:

أوّل من تكلّم بهذا المثل حبّى بنت مالك بن عمرو العدوانيّة وكانت من أجمل النساء، فسمع بجمالها مالك بن غسّان، فخطبها إلى أبيها (ابن انبارى، ١٢٢۴: ٣٩٥).

۳. ثعالبی (م. ۴۲۹ ق.) باب چهل و سوم کتاب *الظرائف و اللطائف* را به مدح دختران اختصاص داده و مواردی از استعمال لفظ نساء به معنای دختر را به شرح ذیل آورده است:

الف) معن بن اوس المزنى از شاعران مخضرم (م. ۶۴ ق.) مى گويد:



## وفيهن لا تكذب نساء صوالح خوادم لا يمللنه ونوائح

رأیت رجالًا یکرهون بناتهم وفیهنّ والأثّنام یفتکن بالفتی

(ثعالبي، ۱۴۲۷: ۱۸۸۸)

ب) صاحب بن عبّاد (۳۲۶ ۳۸۵ ق.) وزیر معروف آل بویه، در تهنیت به دختردار شدن دوستش به وی می نویسد:

أهلًا وسهلًا بعقيلة النساء وأمّ الأبناء وجالبة الأصهار وأولاد الأصهار، المبشّرة بإخوان يتناسقون ونجباء يتلاحقون (همو، ١٩٢٠: ١٩٤٨)؛ مقدم دختر گران كاوين را خوش آمد مى گوييم و گرامى مىداريم دخترى را كه به مثابهٔ مادر پسران، آورنده دامادان و فرزندان پاكيزه و مژده دهندهٔ برادران خوش معشر و نجيبان از پى هم آينده مىباشد.

سیس به این شعر متنبی در رثای مادر سیفالدوله استشهاد می کند:

لفضّلت النساء على الرجال ولا التذكير فخر للهلاً

ولو كان النساء كمثل هذى وما التأنيث لاسم الشمس عيب

(همو، ۱۴۲۷: ۲۸-۲۶)

چنان که ملاحظه می شود، در این متون لفظ نساء به معنای دختر آمده است. شایان ذکر است که لفظ نساء هرچند طبق نظر لغت شناسان برای جمع به کار می رود، برای مفرد نیز کاربرد دارد.

# رابطهٔ مرد با همسر و فرزندان المعمال المعالمات المحمل

در تأیید این امر که خداوند در آیهٔ مباهله، طرفین را به آوردن فرزندان و نه همسران دعوت فرموده، باید گفت که رابطهٔ فرزندان با پدر و مادر بسیار مهمتر و اساسیتر از رابطهٔ همسران با یکدیگر بوده و رابطهای حقیقی و غیر قراردادی است؛ چرا که فرزندان

ti ... . .....

۱. مردانی را دیدم که دخترانشان را نمیخواهند، در حالی که در میان ایشان دختران صالح وجود دارد. در
 این میان دخترانی هستند که هنگام سختی روزگار نسبت به جوانان پرستاران باشند و اگر بمیرند
 گریه کنندگان و نوحه کنندگان (ثعالمی، ۱۳۸۵: ۱۳۸۵).

۲. اگر زنان همانند این دختر بودند، زنان بر مردان برتری مییافتند و مؤنث بودن اسم خورشید، مایهٔ ننگش نیست، همچنان که مذکر بودن ماه، مایهٔ فخر آن نمی باشد (همان: ۱۴۶\_۱۴۷).

109>

از گوشت و خون پدر و مادر به وجود آمدهاند، نه با اجرای صیغهٔ عقد. بنابراین ارتباط فرزندان با پدر و مادر هیچ گاه قطع نمی شود و هیچ امری نمی تواند بین والدین و فرزندان جدایی افکند؛ به ویژه آنکه فرزندان مادامی که نیازمند باشند، واجبالنفقهٔ پدر و اجداد پدری، و در صورت فقدان یا عدم قدرت آنها، مادر و ... هستند. در حالی که رابطهٔ زوجیت میان همسران، قراردادی قابل فسخ است و مادر می تواند پس از طلاق یا فوت مرد، فرزندانش را در اختیار پدر یا اجداد پدری قرار دهد و خود زندگی مستقلی را در پیش گیرد. از همین روست که افراد به هنگام قسم خوردن، به جان فرزندانشان سوگند یاد می کنند، نه همسرانشان.

بر این اساس، قرآن طرفین مباهله را به آوردن فرزندان اعم از دختر و پسر دعوت می کند و خطاب به مسیحیان نجران می گوید: شما پسران و دختران خود را بیاورید و ما نیز پسران و دخترانمان را می آوریم.

## برگردان لفظ «نساء» در برخی ترجمههای قرآن

طبرسی در مجمع البیان می نویسد: معنای آیهٔ ﴿یُذَبِّوْنَ أَبْنَاءَكُرُ وَیَسْتَخَیُونَ نِسَاءَكُرُ ﴿ (بقره/ ۴۹) این است که پسرانتان را می کشتند و دخترانتان را زنده نگه می داشتند تا آنها را به بردگی گیرند و به عنوان برده با آنها ازدواج کنند. وی سپس توضیح می دهد که چرا قرآن لفظ بنات را نیاورده است و چنین می نویسد:

دختران را به اسمى كه حال آنها به آن برمي گردد، ناميده است (١٣٧٢: ٢٢٧/١).

متأسفانه در ترجمهٔ مجمع البيان دقت كافي نشده و عبارت چنين ترجمه شده است:

فرزندانتان را کشته و زنانتان را نگاه میداشتند تا خدمتگزاری آنان کنند و کنیز باشند و منظور از «نساء» زنان، اعم از دختر و زن میباشد؛ زیرا فرعونیان هر دو دسته را زنده نگاه میداشتند (طبرسی، ۱۳۶۰/۱).

همچنین لفظ نساء در آیات ذیل، تنها از سوی برخی مترجمان به دختران ترجمه شده است و بقیه به زنان ترجمه کردهاند.

آیه ۴۹ سورهٔ بقره: انصاری، دهلوی، نسفی، قرشی در احسن الحدیث، بروجردی، سراج، طاهري، فيض الاسلام: زنان (دختران) / كاويانيور: زنان و دختران / بانو امين در مخزن العرفان: دخترها و زنها.

آيهٔ ۱۲۷ سورهٔ اعراف: قرشي در احسن الحديث، ترجمهٔ جوامع الجامع طبرسي، سراج، طاهری، کاویانیور، حجتی در گلی از بوستان خدا، مکارم شیرازی، انصاری، دهلوی، نسفی، یاسری: زنان و دخترانشان.

آیهٔ ۱۴۱ سورهٔ اعراف: نسفی، دهلوی، انصاری، کاویانپور: زنان و دختران/ طاهری، قرشی در احسن الحدیث، فیض الاسلام: زنان (دختران).

آيه ۶ سورهٔ ابراهيم: قرشي در احسن الحديث، الهي قمشهاي، بروجردي، ترجمهٔ بيان السعادة گنابادي، بلاغي در حجة التفاسير، سراج، طاهري، انصاري، دهلوي، ميبدي در كشف الاسرار، نوبري، بانو امين در مخزن العرفان، كاويانيور: زنان و دختران/ فيض الاسلام: زنان (دختران).

آية ۲۵ سورة غافر: نسفي، ميبدي در كشف الاسرار، دهلوي، ترجمه تفسير طبري، انصاری، نوبری، سراج، قرشی در احسن الحدیث، بلاغی در حجة التفاسیر، فيض الاسلام: زنان (دختران) / ترجمه بيان السعادة گنابادى: (دختران) و زنان.

آیهٔ ۵ سورهٔ قصص: انصاری، طاهری، بلاغی در حجة التفاسير، نوبری، ترجمهٔ تفسير طبري، دهلوي، ميدي در كشف الاسرار، نسفى: زنان دختران / ترجمهٔ بيان *السعادهٔ* گنابادی: زنان (و دخترانشان را برای کنیزی). طالباست

آیهٔ ۶۱ سورهٔ آل عمران: تمامی مترجمان لفظ نساء را به زنان ترجمه کردهاند و هیچیک به دختران ترجمه نکرده است.

على نجار ترجمهٔ بیشنهادی خویش را چنین ارائه کرده است:

زمانی را [به یاد آر] که شما را از آل فرعون رهانیدم که \_پیوسته\_عذابی سخت بر شما وارد می کردند، پسرانتان را می کشتند و دخترانتان را [برای کنیزی] زنده نگاه میداشتند و در آن آزمونی بزرگ از سوی پروردگارتان بود (۱۳۸۱: ۱۵۴).

به نظر نگارنده نیازی به اضافه کردن [برای کنیزی] نیست.

## نتىجەگىرى

هرچند در اثبات حضور حضرت فاطمه و همسر و فرزندانش الهمالي در جريان مباهله از شأن نزول استفاده می شود، در عین حال معناشناسی لفظ «نساء» به تنهایی گویای این است که پیامبر الله باید تنها دخترش را برای مباهله بیاورد. پس پیامبر طبق دستور عمل كرده است؛ چرا كه خداوند در آيهٔ ۶۱ سورهٔ آل عمران مي فرمايد: «به آنها بگو: بياييد ما پسران خود را میخوانیم، شما هم پسران خود را، ما دختران خویش را میخوانیم، شما هم دختران خود را، ما جانهای خود را می آوریم، شما هم جانهای خود را، آنگاه مباهله مي كنيم و لعنت خدا را بر دروغ گويان قرار مي دهيم».

بنابراین:

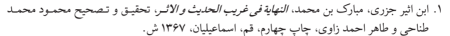
١. ييامبر الماري الله نمي توانست غير از حضرت فاطمه المالي را بياورد و اكر يكي از همسرانش را مي آورد دستور الهي را اجرا نكرده بود.

 حتى اگر شأن نزول را ناديده بگيريم، باز هم لفظ «نساءنا» بر فاطمه الهيال دلالت دارد.

٣. برخي مترجمان قرآن و مفسران، در ترجمه و تفسير آيات مربوط به فرعون و كشتن پسران دقت كافي نكردهاند. ترجمهٔ صحيح اين گونه آيات چنين است: «پسران شما را می کشتند و دخترانتان را زنده نگه می داشتند».

 لفظ «نساء» هم به صورت مفرد كاربرد دارد و هم به صورت جمع، و منحصر کردن آن در جمع خطاست. محمل ای مطالعات از کردن آموزههای قرآنی / پاییز ـ زمستان ۱۳۹۵ / شمارهٔ

#### كتابشناسي



- ۲. ابن انباری، ابوبکر بن محمد بن قاسم، الزاهر فی معانی کلمات الناس، بیروت، دار الکتب العلمیه، ۱۴۲۴ ق.
  - ٣. ابن حمدون، محمد بن حسن، التذكرة الحمدونيه، بيروت، دار صادر، ١٤١٧ ق.
- بن سيده، على بن اسماعيل، المحكم و المحيط الاعظم في اللغه، تحقيق و تصحيح عبدالحميد هنداوى، بيروت، دار الكتب العلميه، ١٤٢١ ق.
- ۵. ابن عساكر، ابوالقاسم على بن حسن بن هبةالله شافعي، *تاريخ مدينة دمشق،* بيروت، دار الفكر، ١۴١٥ ق.
- 9. ابن مردویه اصفهانی، ابوبکر احمد بن موسی، مناقب علی بن ابی طالب انتیاد و ما نزل من القرآن فی علی اعلای تحقیق عبدالرزاق محمد حسین حرزالدین، قم، دار الحدیث، ۱۴۲۴ ق.
  - ٧. ابن منظور، جمال الدين محمد بن مكرم افريقي مصري، لسان العرب، بيروت، دار صادر، ١٤١٤ ق.
    - ٨. ابوالفرج اصفهاني، على بن حسين، كتاب الاغاني، بيروت، دار احياء التراث عربي، ١٤١٥ ق.
      - ٩. ازهرى، محمد بن احمد، تهذيب اللغه، بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٤٢١ ق.
- 1. حسينى بحرانى، سيدهاشم بن سليمان، البرهان في تفسير القرآن، تحقيق قسم الدراسات الاسلامية ـ مؤسسة البعثه، تهران، بعثت، ١٤١٥ ق.
- 11. ثعالبي، ابومنصور عبدالملك بن محمد، الظرائف و اللطائف و اليواقيت في بعض المواقيت، تحقيق و تصحيح ناصر محمدي محمد جاد، قاهره، دار الكتب و الوثائق القوميه، ١٤٢٧ ق.
- 1۲. همو، تحسین و تقبیع تعالیی، ترجمهٔ محمد بن ابی بکر بن علی کاتب ساوی، تحقیق و تصحیح عارف احمد زغول، تهران، میراث مکتوب، ۱۳۸۵ ش.
- ١٣. همو، يتيمة الدهر في محاسن اهل العصر، تحقيق و تصحيح مفيد محمد قميحه، بيروت، دار الكتب العلميه، ١٤٢٠ ق.
- 1۴. جوهرى، اسماعيل بن حماد، الصحاح تاج اللغة و صحاح العربيه، تحقيق و تصحيح احمد عبدالغفور عطار، بيروت، دار العلم للملايين، ۱۳۷۶ ق.
- 1۵. حاكم حسكاني نيشابورى، عبيدالله بن عبدالله بن احمد، شواهد التنزيل لقواعد التفضيل في الآيات النازلة في اهل البيت التفريخ، تحقيق محمدباقر محمودى، تهران، وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامي، ۱۴۱۱ ق.
- 16. حسينى آلوسى، شهابالدين محمود بن عبدالله، روح المعانى فى تفسير القرآن العظيم و السبع المشانى، تحقيق على عبدالبارى عطيه، بيروت، دار الكتب العلميه، ١٤١٥ ق.
- ۱۷. حسینی واسطی زبیدی، سیدمحمدمرتضی، شرح القاموس المسمی تاج العروس من جواهر القاموس،
   تحقیق و تصحیح علی شیری، بیروت، دار الفکر، ۱۴۱۴ ق.
- ١٨. فخرالدين رازي، محمد بن عمر، التفسير الكبير او مفاتيح الغيب، بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٤٢٠ ق.
  - ١٩. راغب اصفهاني، حسين بن محمد، مفردات الفاظ القرآن، بيروت، دار القلم، ١٤١٢ ق.
- ٢٠. رشيد رضا، محمد، تفسير القرآن الحكيم الشهير بتفسير المنار، قاهره، الهيأة المصرية العامة للكتاب،
   ١٩٩٠ م.
  - ٢١. زمخشري، جارالله محمود بن عمر، الفائق في غريب الحديث، بيروت، دار الكتب العلميه، ١٤١٧ ق.
- ٢٢. همو، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل و عيون الاقاويل في وجوه التأويل، بيروت، دار الكتاب العربي،
   ١٤٠٧ ق.



- ٢٣. سيوطى، جلال الدين عبد الرحمن بن ابى بكر، الدرّ المنثور في تفسير المأثور، قم، كتابخانه آية الله مرعشى نجفى، ١٤٠٢ ق.
  - ۲۴. طباطبايي، سيدمحمدحسين، الميزان في تفسير القرآن، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ١٤١٧ ق.
- ۲۵. همو، ترجمهٔ تفسير الميزان، ترجمهٔ سيدمحمدباقر موسوى همداني، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ١٣٧٤ ش.
- ۲۶. طبرسی، فضل بن حسن، ترجمهٔ تفسیر مجمع البیان، ترجمهٔ مترجمان، تحقیق محمد مفتح، تصحیح رضا ستوده، تهران، فراهانی، ۱۳۶۰ ش.
- ۲۷. همو، مجمع البیان فی تفسیر القرآن، تصحیح هاشم رسولی و فضل الله یزدی طباطبایی، تهران، ناصرخسرو، ۱۳۷۲ ش.
  - ۲۸. طبري، ابوجعفر محمد بن جرير، جامع البيان في تفسير القرآن، بيروت، دار المعرفه، ١٤١٢ ق.
- ۲۹. طریحی، فخرالدین بن محمد، مجمع البحرین و مطلع النیرین، چاپ سوم، تحقیق و تصحیح احمد حسینی اشکوری، تهران، مرتضوی، ۱۳۷۵ ش.
- ۳۰. عروسی حویزی، عبد علی بن جمعه، تفسیر نور التقلین، تحقیق سیدهاشم رسولی محلاتی، چاپ چهارم، قم، اسماعیلیان، ۱۴۱۵ ق.
- ۳۱. عیاشی، محمد بن مسعود بن عیاش سَلَمی سمرقندی، کتاب التفسیر، تحقیق سیدهاشم رسولی محلاتی، تهران، چایخانهٔ علمیه، ۱۳۸۰ ق.
  - ۳۲. فراهیدی، خلیل بن احمد، کتاب العین، چاپ دوم، قم، هجرت، ۱۴۱۰ ق.
  - ٣٣. فيروزآبادي، محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، بيروت، دار الكتب العلميه، بي تا.
- ٣٤. فيومي، احمد بن محمد، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، چاپ دوم، قم، دار الهجره، ١٤١٤ ق.
- ٣٥. قاسمى، محمد جمال الدين، تفسير القاسمى المسمى محاسن التأويل، تحقيق محمد باسل عيون السود، بيروت، دار الكتب العلميه، ١٤١٨ ق.
- ۳۶. کوفی، فرات بن ابراهیم، تفسیر فرات الکوفی، تحقیق محمدکاظم محمودی، تهران، وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، ۱۴۱۰ ق.
- ٣٧. مصطفوى، حسن، *التحقيق في كلمات القرآن الكريم*، بيروت ـ قاهره ـ لندن، دار الكتب العلميـه ـ مركـز نشر آثار علامه مصطفوى، بي تا.
  - .٣٨ مكارم شيرازى، ناصر، تفسير نمونه، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ١٣٧٤ ش.
  - ٣٩. همو، شأن نزول آيات قرآن، قم، مدرسة الامام على بن ابي طالب إليَّالاٍ، ١٣٨٥ ش.
- ۴۰. موسوى سبزوارى، سيدعبدالأعلى، مواهب الرحمان في تفسير القرآن، بيروت، مؤسسة اهل البيت الميكان، 1۴۰۹ ق.
- ۴۱. موسى، حسين يوسف و عبدالفتاح صعيدى، *الافصاح في فقه اللغه*، قم، مكتب الاعلام الاسلامي، ۱۴۱۰ ق.
  - ۴۲. نجار، علی، اصول و مبانی ترجمه قرآن، رشت، کتاب مبین، ۱۳۸۱ ش.
- ۴۳. نیشابوری، نظام الدین حسن بن محمد، تفسیر غرائب القرآن و رغائب الفرقان، تحقیق زکریا عمیرات، بیروت، دار الکتب العلمیه، ۱۴۱۶ ق.
- ۴۴. واحدى نيشابورى، على بن احمد، اسباب نزول القرآن، تحقيق كمال بسيونى زغلول، بيروت، دار الكتب العلميه، ۱۴۱۱ ق.