فصلنامه علمی ـ پژوهشی اندیشه نوین دینی

سال ۱۲، زمستان ۱۳۹۵، ش ۴۷ صفحات ۱۳۸ ـ ۱۱۹

A Quarterly Research Journal Vol. 12, Winter 2017, No. 47

## چیستی و ترابط معنایی «فرهنگ» و «دین» در «فرهنگ دینی»

حامد پوررستمی\*

چکیده

مقولاتی از قبیل فرهنگ و دین، اصلی ترین عناصر قدرت نرم یک کشور در دنیای کنونی قلمداد می شوند. در هم تنیدگی این دو عنصر، ترکیبی پرقدرت و پرکارکرد به نام «فرهنگ دینی» را شکل می دهد که راز اقتدار و پیشرفت همه جانبه هر جامعه ای است. یافته های پژوهش حکایت از آن دارد که در تعریف معرفت شناسانه، فرهنگ «ادراک عمومی نسبت به محیط» و در تعریف واقع شناسانه، «وضع و روح حاکم بر مجموعه نگرشها و تعاملات اجتماعی و محیطی» میباشد. بر این اساس، فرهنگ دینی «وضع و روح حاکم بر مجموعه نگرشها و تعاملات اجتماعی و محیطی جامعه است که از منابع و مبانی دینی برمی خیزد». البته «فرهنگ دینی» بعد «بایسته مدار» فرهنگ در جامعه است. ابزار گردآوری فیشها به اصطلاح کتابخانه ای است که دادههای دیجیتال و غیر دیجیتال را گرد آورده و روش پژوهش توصیفی ـ تحلیلی بر روی دادهها میباشد.

واژگان کلیدی

**ی** فرهنگ، دین، فرهنگ دینی، ترابط معنایی، جامعه دینی.

\_\_\_\_\_

purrostami@ut.ac.ir تاریخ پذیرش: ۱۳۹۵/۴/۹ استادیار گروه شیعه شناسی و معارف اسلامی دانشگاه تهران، پردیس فارابی.
تاریخ دریافت: ۹۴/۱۲/۵

### طرح مسئله

شاید بتوان واژگانی چون «فرهنگ» و «دین» را در زمره پر کاربردترینها در گفتمان امروزی جامعه اسلامی قلمداد نمود. این موضوع ریشه در اهمیت و کارکردهای بنیادینی دارد که در این دو مقوله یافت می شود، به طوریکه چتر نقش آفرینی آنها در گستره عرصههای سیاسی، اجتماعی، اقتصادی و علمی به روشنی قابل مشاهده است. به عنوان مثال برخی از استراتژیستهای بزرگ غرب مانند ژوزف نای و شوارتز اصلی ترین عنصر قدرت نرم یک کشور در دنیای کنونی را در عنصر فرهنگی دیده و شاخصههای عنصر فرهنگی را چنین برمی شمارند: ۱. ایدئولوژی جذاب ۲. ارزشهای پایدار و جهان شمول ۳. هنجارهای مقبول ۴. انسجام و همسانی نسبی نگرشها و بینشهای شهروندان ۵. کاهش تعارضات و اختلافات افراد جامعه ۶ داشتن الگوهای مقبول و مطلوب. (الیاسی، ۱۳۸۸: ۱۵۲۱) جالب آنکه با تأمل و واکاوی در شاخصههای مذکور می توان به خوبی دریافت که در میان نظامهای موجود جهان، بهترین و مناسب ترین نظامی که می تواند این شاخصهها را در خود گرد آورد، نظام واره دین مبین اسلام می باشد چراکه اساساً این نظام واره براساس توحید و یگانه پرستی و مطابق فطرت انسان ها استوار بوده و ظرفیت ایجاد یک قدرت نرم منحصربه فرد را دارد.

در هم تنیدگی فرهنگ و دین، معجونی پرقدرت و پرکارکرد به نام «فرهنگ دینی» را شکل میدهد که می تواند راز اقتدار و پیشرفت همه جانبه هر جامعه ای باشد. در واقع اقتدار فرهنگ دینی در یک جامعه می تواند موجبات تقویت منابع دیگر قدرت نرم مانند دیپلماسی عمومی و سیاست خارجی را رقم زند. بر همین اساس است کههاینس جفری در کتاب منهب، قدرت نرم و روابط بینالملل، می نویسد: «ایران نخستین انقلاب مدونی بود که برتری و تفوق ایدئولوژیکی، اشکال سازمانی هدایت افراد و اهداف مورد ادعایش همه مذهبی بودند که اصول آن برخاسته قرآن و سنت است» (محمدی، ۱۳۸۹: ۳۰) این سخن به معنای قدرت نقش آفرینی فرهنگ در دین و دین در فرهنگ می باشد.

از سوی دیگر امروزه در مقابلِ فرهنگ جهانی، فرهنگ دینی مطرح می شود که در آن منشأ پیدایش باید و نباید، دین است، به خلاف فرهنگهای دیگر که منشأ ارزشها و آداب و رسوم را امور خانوادگی، قومیت، نژاد، شرایط محیط زندگی قلمداد می کنند. این در حالی است که فرهنگ برای جهانی شدن و جهانی شدن برای فرهنگ دارای اهمیت است. جهانی شدن جامعه انسانی مشروط به حدی است که در آن نظام فرهنگی بمطور نسبی بر نظامهای اقتصادی و سیاسی تأثیرگذار باشد. می توان انتظار داشت که اقتصاد و سیاست تا

<sup>1.</sup> Nye Joseph.

<sup>2.</sup> Schurts.

۳. منظور از دیپلماسی عمومی دستیابی به اهداف سیاسی از طریق کار با عموم مردم در کشورهای خارجی و با نفوذ در دیدگاههای افراد و سازمانهای خارجی است و دارای سه بعد ارتباطات روزانه، ارتباطات استراتژیک و گسترش روابط دامنه دار با افراد کلیدی است و سیاست خارجی نیز شامل اهداف مشخص، عوامل وابسته به آن اهداف، توانایی کشور در رسیدن به یک استراتژی سودمند، اجرای استراتژی و ارزیابی و کنترل آن است. (ر.ک: همان، ص ۱۵۷ ـ ۱۵۵)

آنجا جهانی شوند که با فرهنگ درآمیزند، یعنی تا جایی که مبادلات انجام شده در حوزه اقتصاد و سیاست به صورت نمادی انجام شود و همچنین می توان انتظار داشت که میزان جهانی شدن در عرصه فرهنگی گسترده تر از دو عرصه دیگر باشد. به عقیده کاستلز نیز ماهیت جهانی که در حال شکل گیری است اولاً و اساساً ماهیتی فرهنگی است و حاملان فرهنگ علی الاصول می توانند بالاترین سهم و نقش را در تحولات آتی ایفا نمایند. (صالحی امیری، ۱۳۹۱) بر همین اساس است که از منظر رهبر فرزانه انقلاب، فرهنگ، هویت یک ملت و ارزشهای فرهنگی به منزله روح و معنای حقیقی آن ملت قلمداد می شود (خامنه ای، ۱۳۹۳: در دیدار با شاعران) ایشان در تبیین این مهم می فرماید: «هویت ملت ها عبارت است از مشخصه های فرهنگی دیدار با شاعران) ایشان در تبیین این هویت فرهنگی یک ملت را تشکیل می دهد. این هویت فرهنگی، اصل است. اگرچنانچه این از یک ملتی گرفته بشود، این ملت هضم خواهد شد؛ یعنی در واقع به معنای حقیقی کلمه، نابود خواهد شد. (همان)

اما «فرهنگ» و «دین» و «فرهنگ دینی» چیستند؟ آیا باید به لایه رویین آنها نگریست که نگرشی عرفی است؟ و یا به لایه زیرین، که رویکردی معرفتشناسانه و واقعشناسانه دارد؟ ارتباط و نسبتی که فرهنگ با دین دارد، چگونه است؟ به عنوان مثال یکی از نظریات مطرح در چیستی نسبت دین و فرهنگ، آن است که دین را محصول یا مولود فرهنگ جامعه میداند. براساس این نظریه، فرهنگ مولود تحولات اجتماعی می شود و دین به عنوان یکی از نهادهای زیرمجموعه فرهنگ و ساخته و پرداخته آن محسوب می گردد. این خط فکری غربی در نهایت، برای دین، نقش هدایت گری نسبت به فرهنگ قائل نیست. به نظر می رسد نباید نظریات کسانی چون دور کیم که دین و خدا را در حقیقت همان تجلّی نیازهای جامعه میدانند، ستود کراکه خاستگاه و مبانی خاص خود را دارد. پاسخ به سؤالات پیش گفته در گرو تحلیل و بررسی اصطلاح «فرهنگ دینی» است، اصطلاحی که محصول پیوند مبارک فرهنگ و دین بوده و از معنا، ابعاد و شاخصههای مخصوص خود برخوردار است.

گفتنی است گرچه تاکنون تحقیقاتی پیرامون فرهنگ و دین و فرهنگ دینی صورت گرفته مانند توسعه فرهنگ دینی و معنویت گرایی، آراهکارهای نهادینه کردن فرهنگ دینی در دانشگاهها، قرهنگ دینی، نقش دین در دگرگونی و دقایق گفتمانی آن در انقلاب اسلامی،  $^{4}$  جایگاه هویت و ملیت در فرهنگ دینی  $^{6}$  اما

۱. این رویکرد محصول نظریه جامعهزایی دورکیم میباشد. نظریه امیل دورکیم درباره دین و توتم پرستی سنگ بنای جامعه شناسی معرفت اوست که میگوید فرهنگ، ریشهای جز در عمل انسان نخواهد داشت، و نیازی به دین در شکل گیری فرهنگ نخواهد بود. (ر.ک: پیروزمند، علیرضا، نقش دین در مهندسی فرهنگی کشور، آذر ۱۳۸۵، سایت تبیان) ۲. سید علوی، اندیشه انقلاب اسلامی، تابستان ۱۳۸۱، شماره ۲ (۱۹ صفحه، از ۵۴ ـ ۳۶)

۳. امیریان زاده، و شفیع زاده، پژوهشنامه، بهار ۱۳۸۹، شماره ۵۴ (۲۴ صفحه، از ۱۳۰ ـ ۱۰۰)

۴. مطهرنیا، اندیشه انقلاب اسلامی، پاییز و زمستان ۱۳۸۲، شماره ۷ و ۸ (۳۳ صفحه، از ۵۱ ـ ۱۹)

۵. پژوهنده، پژوهشهای اجتماعی اسلامی، اَذر و دی ۱۳۹۰، شماره ۹۱ (۳۰ صفحه، از ۱۱۸ ـ ۸۹)

بررسیها نشان میدهد که در هیچ یک از آنها چیستی فرهنگ دینی و ترابط فرهنگ و دین، بهعنوان مسئله تحقیق مورد پردازش و تأمل قرار نگرفته است بلکه مسئله و سؤال اصلی پژوهش تنها در بستر یا پیرامون فرهنگ دینی بحث شده است.

### فرهنگ

بر اهل فن پوشیده نیست که فرهنگ یکی از پردامنه ترین اصطلاحات از حیث تعریف و مفهوم است. یکی از اسرار این کثرت تعریف، آن است که از زوایای و مناظر گوناگون به آن نگریسته شده است. به بیان دیگر از آنجایی که فرهنگ اصطلاحی قلمروگستر است و در علوم مختلف مورد بررسی قرار می گیرد، از این رو دانشمندان علوم مختلف هر یک با نگاه و زاویه علم خود به این واژه پرداخته اند. جامعه شناس تعریفی جامعه شناسانه، فیلسوف تعریفی فیلسوفانه، متأله تعریفی متألهانه، سیاس تعریفی سیاست مدارانه و به همین ترتیب تعاریف متعدد، از مناظر متعدد برای این واژه ارائه شد و لاجرم میدانی پردامنه برای مفهوم فرهنگ پدید آمد.

بر همین اساس است که عدهای علوم و دانشهای بشری را فرهنگ دانسته و عدهای دیگر بر آداب و رسوم یک قوم، نام فرهنگ نهادهاند و در این تفاوت پندارها و برداشتها، گاهی آنچه در نزد ادیبان، فرهنگ و امور فرهنگی قلمداد می گردد، در نزد قوهٔ ذهن عالمان یا فلاسفه، امری غیرفرهنگی به شمار می رود؛ چراکه فرهنگ در مقام تعریف بیشتر امری اعتباری و قراردادی است، به گونهای که هر کسی از ظن خویش آن را تعریف نموده است. (عیوضی، ۱۳۸۶ ۵۸)

## سیری در آراء

واژهٔ «فرهنگ» در زبان فارسی از واژههای بسیار کهن است که نه تنها در نخستین متنهای نثر فارسی دری، بلکه در نوشتههای بازمانده از زبان پهلوی نیز یافت می شود. اصل واژه «فرهنگ» از دو جزء «فر» و «نگ» است. «فر» به معنای شکوه و عظمت و اگر به عنوان پیشوند به کار رود به معنای جلو، بالا، پیش و بیرون است. «نگ» نیز از ریشه اوستایی سنگ به معنای کشیدن، سنگینی و وقیار است. از این رو واژه مرکب «فرهنگ» به معنای بیرون کشیدن، بالاکشیدن و برکشیدن است. بنابر گزارشی این واژه در سدههای اخیر، کمابیش از یادها رفته بود و فقیط نامی برای کتیابهای لغت بود، اما در سال ۱۳۱۴ با بنیانگذاری «فرهنگستان ایران» جانی تازه یافت و با تبدیل نام وزارت معارف به وزارت فرهنگ از فراموشخانه دیوانها و کتابهای لغت به زندگی روزانه پای گذاشت. چنان که از این نامگذاری پیداست، کلمه فرهنگ با توجه به معنای اصلی آن، که ادب و تربیت باشد، برابر «اِجوکیشن» در زبانهای اروپایی اختیار شد و «فرهنگی»

<sup>1.</sup> Education.

دیگر بار عنوان کسانی شد که کارشان آموزش بود. اما رواج کلمه «کالچر» و مفاهیم مربوط به آن، نیاز به یافتن برابری را برای آن تجویز کرد و لذا کلمهٔ «فرهنگ» در برابر «کالچر» به کار رفت و «آموزش و پرورش» برابر «اِجوکیشن» نهاده شد. (آشوری، ۱۳۷۵: ۸ ـ ۷)

با این وجود، این اصطلاح در سیرتاریخی خود، معانی مختلفی را به خود گرفته است از جمله: ادب، تربیت، دانش، معرفت، مجموعه آداب و رسوم و آثار علمی و ادبی یک ملّت، کتاب لغت، نیکویی، پرورش، بزرگی، فضیلت، شکوهمندی، هنر، حکمت، شاخ درختی که زیر زمین خوابانند و برآن خاکریزند، و نیز تعلیم و تربیت،آموزش و پرورش، مکتب و ایدئولوژی. (صاحبی، ۱۳۸۴: ۱/ ۶۰)

شاید کاربرد دقیق و تعریف مفهوم فرهنگ با تایلور آ آغاز شد. تایلور در ۱۸۷۱ م. فرهنگ را این گونه توانایی تعریف کرد: «فرهنگ، کلیت درهم تافتهای است شامل دانش، دین، هنر، قانون، اخلاقیات و هرگونه توانایی و عادتی که آدمی همچون عضوی از جامعه به دست می آورد.» (آشوری، ۱۳۷۵: ۷۱) اما فرهنگ به معنای جدید، بیشتر در آلمان به کار رفت و پیشروان آن آدلونگ و هردر بودند. هردر فرهنگ را «پرورش پیش رونده استعدادها و توانمندیها» تعریف کرده و آدلونگ آن را «ادب آموزی و پیرایش» دانسته است (همان: ۱۳۸) برخی هم مانند هرسکویتز فرهنگ را «بخش انسان ساخته محیط» تعریف کردهاند. (تری یاندیس، ۱۳۷۸؛ ۲۶) که البته به باور برخی اگر فرهنگ به تعبیر «هرسکویتز» بخش انسان ساخته محیط باشد، بی هیچ شبههای، محصول «عقل» خواهد بود؛ چراکه آدمی در پرتو قـوه عقلانیه خـود کـه یکـی از محصولات آن «اراده» است، قادر به «تولید و ساخت» می شود؛ ولی این معنا «با تولید و ساخت» محصولات عینی و فراوردههای ذهنی پایان نمی یابد؛ و وجه رفتاری فرهنگ در استفاده مناسب از همان دستاوردها در صحنهها و ساحتهای گوناگون زندگی آدمی، بروز می یابد. (مطهرنیا، ۱۳۸۲: ۸ ـ ۷)

به طور کلی جامعه شناسان برای واژه «فرهنگ» حدود پانصد معنا ذکر کرده اند که پرداختن به تک تک آنها و بررسی نقاط قوت و ضعف هر یک از آن معانی و مقایسه آن با دین بسی دشوار خواهد بود. اما در اینجا سه تعریف مهم و عمده از فرهنگ ذکر می شود:

در برخی تعاریف، فرهنگ در برگیرنده اعتقادات، ارزشها و اخلاق و رفتارهای متأثر از این سه، و همچنین آداب و رسوم و عرف یک جامعه معین آمده است. در گونه ای دیگر ازتعاریف، آداب و رسوم، شالوده اصلی فرهنگ تلقی می شود و صرفاً ظواهر رفتارها، بدون در نظر گرفتن پایههای اعتقادی آن، به عنوان فرهنگ یک جامعه معرفی می گردد. و بالأخره در پاره ای دیگر از تعاریف، فرهنگ به عنوان «عاملی که به زندگی انسان معنا و جهت می دهد» شناخته می شود (مصباح یزدی، ۱۳۹۱: ۳ / ۱۵۱) روی هم رفته در عموم

<sup>1.</sup> Culture.

<sup>2.</sup> Tylor.

<sup>3.</sup> Adelung.

<sup>4.</sup> Herder.

تعاریف، فرهنگ، مجموعه عقاید، سنتها، آداب و رسوم و ارزشها دانسته شده که دارای خصوصیات و مشخصات زیر باشد: ۱. فراگیر و مورد پذیرش عامه مردم باشد؛ ۲. برای پذیرش و قبول آن به استدلال و محان مجادلهٔ علمی و چون و چرا نیازی نباشد؛ ۳. محو و ایجاد آن نیازمند گذر زمان باشد؛ ۴. در یک زمان و مکان و شرایط خاص ایجاد و حادث نشده باشد؛ ۵. در بستر زایش و ایجاد، دارای علل و عوامل مختلف، گاهی متضاد باشد؛ ۶ در بین دارندگان و قائلان به آن نوعی همدلی، همرنگی و الفت ایجاد کند. (هویت مستقل فرهنگی) (عیوضی، ۱۳۸۶: ش ۵۸)

#### تحليل

تأمل در تعاریف فوق نشان می دهد که ثقل تعریف فرهنگ روی مواردی مانند «پرورش پیش رونده» یا «ادب آموزی» رفته بود یا بجای تعریف، از اجزای فرهنگ سخن به میان می آمد و فرهنگ مجموعه و یا دربرگیرنده اعتقادات، ارزشها و اخلاق و مانند آن معرفی شد. یا آنکه ثقل تعریف در عاملیت فرهنگ متمرکز شده و فرهنگ عامل معنادهنده به زندگی بیان شد. پیداست که تعاریف فوق ناظر به اجزا، کارکردها و خصوصیات فرهنگ می باشند نه خود فرهنگ. در واقع این سؤال جدی مطرح است که آیا حقیقتاً مواردی همچون پرورش دهنده، ادب آموزی، عامل معنادهنده، می تواند معادل فرهنگ باشد؟!

مناسب است بررسی این واژه را از قرآن کریم و روایت شریف آغاز کنیم: اگر چه در قرآن کریم ریشه «ثقف» و برخی مشتقات آن آمده است اما نه واژه «ثقافة» به معنای فرهنگ بکار رفته است و نه اساساً اصل واژه «ثقافة» به چشم میخورد. در منابع روایی نیز تا جایی که بررسی شد، این واژه در معنای امروزی فرهنگ استعمال نشده است. اگرچه کاربست این واژه در معانی دیگر قدمتی تاریخی دارد. بهعنوان مثال خلیل بن احمد فراهیدی در قرن دوم هجری به بررسی این واژه در کتاب لغت پرآوازه خود یعنی العین می اورد. می «الثقف» را مصدر «الثقافة» برا مصدر «الثقافة» برا مصدر «الثقافة» و فعلم شریع می آورد. (و الثَقَفُ مصدر الثَقَافَةُ، و فعله ثَقِفَ إذا لزم، و ثَقِفَتُ الشي ءَ و هو سرعة تعلمه. و قلب ثَقَفَ ای سریع التعلم و التفهم). (فراهیدی، ۱۴۰۹: ۵ / ۱۳۹)

راغب اصفهانى نيز كه با كتاب المفردات تبحر خويش را در واژه پژوهى قرآنى به نمايش گذاشته، «ثقف» را به معناى درك بصرى كه با دقت همراه باشد، معنا كرده، سپس مىافزايد كه اين واژه بعدها به معناى كلى «ادراك و فهم» هم بكار رفت بدون اينكه بار معنايى «دقت و مهارت» را در خود ببيند. (ويقال: ثَقِفْتُ كنا: إذا أدركته ببصرك لحذق في النظر، ثم يتجوز به فيستعمل في الإدراك و إن لم تكن معه ثَقَافَةً). (راغب اصفهانى، ١٩٣٤: ١٧٣)

بررسیها حکایت از آن دارد که این واژه در ادبیات قرآنی و روایی و همچنین ادبیات عرب به معانی

گوناگونی به کار رفته است مانند اخذ و درک و فهم و ظفر و اصلاح کجی و انحراف اما معنای امروزی فرهنگ در آن به چشم نمیخورد. این گزارش مهم، مورد تاکید واژه پژوه بزرگ معاصر، استاد حسن مصطفوی نیز بوده، بهطوری که وی ضمن اشاره به معانی فوق مینویسد: همه این معانی که برای واژه ثقف و ثقافة استعمال شده است، از مصادیق یک اصل معنایی است و آن عبارت است از ادراک دقیق محیط که با دقت و مهارت همراه باشد . یعنی همان معنایی که فراهیدی و راغب اصفهانی بدان اشاره نموده بودند.

اما سؤال اینجاست که آیا می توان میان اصل معنایی فوق با معنای امروزی «ثقافه» یعنی فرهنگ پیوندی برقرار کرد؟ به دیگر بیان چرا عرب برای فرهنگ به معنای امروزی، ریشه «ثقف» و واژه «الثفافة» را به کار برد؟

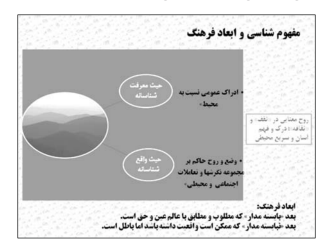
بررسیهای مقاله این احتمال را میدهد که چون فرهنگ یا یکی از شاخصههای مهم فرهنگ، نوعی درک و فهم انسان و جامعه از محیط پیرامونی است، از اینرو فرهنگ را «ثقافهٔ» گفتهاند. در واقع توسعه معنایی ثقافهٔ از اصل معنایی خود (یعنی درک و فهم آسان و سریع) به معنای امروزی فرهنگ، بیربط نمی باشد. حتی می توان این معنا را برای معنای اصطلاحی فرهنگ توسعه و تعمیم داد و فرهنگ را «ادراک عمومی نسبت به محیط» تعریف نمود. این تعریف را به یک معنا می توان حیث معرفت شناسانه تعریف در نظر گرفت چراکه از منظر شناخت و درک عمومی افراد جامعه به قضیه می نگرد.

در واقع کیفیت برداشت و نوع درک آدمی از محیط پیرامونی، همان فرهنگ جامعه است. اما در کنار حیث معرفت شناسانه، حیث واقع شناسانه تعریف نیز است که براساس ادارک و شناخت فرد و جامعه بنیان نمی گردد بلکه براساس واقعیتهای میدانی موجود در صحنه جامعه عرضه می گردد. البته گفتنی است که واقعیتهای میدانی جامعه غالباً تا حد زیادی با درک و شناخت فرد و جامعه مطابق است اگرچه عینیت و این همانی کامل نباشد.

بنابراین نباید تعریف واقع شناسانه از فرهنگ را از معرفت شناسانه آن از هم دور دانست. تعریف واقع شناسانه فرهنگ «وضع و روح حاکم بر مجموعه نگرشها و تعاملات اجتماعی و محیطی» میباشد. یعنی تعریف تعریفی برون گرا است که از بالا و بیرون و در عین حال واقع شناسانه به فرهنگ می نگرد برعکس تعریف معرفت شناسانه که از درون و با صبغه شناختی فرهنگ را ملاحظه می نماید.

اما بهتر است که تعریف فرهنگ را ناظر به اجزا و کارکردهای آن ندانیم، بلکه آن را ناظر به حالت، وضع و کیفیت امر قلمداد کنیم که این موضوع هم با تعریف معرفتشناسانه سازگارتر است و هم واقعشناسانه.

١. أنّ الأصل الواحد في هذه المادّة: هو الإدراك الدقيق المحيط، بأن يكون الموضوع تحت النظر مع الحذق. و هذه الخصوصيّة منظورة في كلّ من معاني الأخذ و الدرك و الفهم و الظفر و إقامة العوج و غيرها، حتّي تكون من مصاديق الأصل (مصطفوى، ١٣٧٤: ٢ / ١٩)



از میان تعاریف متعدد، نویسنده این نکته را در تعریف دانشمند فرزانه علامه جعفری ملاحظه نمود. استاد محمدتقی جعفری در کتاب فرهنگ پیرو، فرهنگ پیشرو پس از بررسی تعریفهای فرهنگ از دیدگاه ۲۴ کتاب لغت و دایرةالمعارف مشهور در بین اقوام و زبانهای مهّم جهان، مینویسد: «فرهنگ عبارت است از کیفیت یا شیوه بایسته و شایسته برای آن دسته از فعالیتهای حیات مادّی و معنوی انسانها که مستند به طرز تعقل سلیم و احساسات تصعید شده آنان در «حیات معقول» تکاملی باشد». (صاحبی، ۱۳۸۴: ۱ / ۶۱) یعنی علامه ثقل تعریف را روی کیفیت و شیوه امر میبرد. در واقع فرهنگ خود عقیده و رفتار و مانند آن نیست بلکه حالت و وضعیت و کیفیتی است که بر بینشها و منشهای عمومی جامعه حاکم است. اینکه رهبر معظم انقلاب به زیبایی فرهنگ را تشبیه به «هوای پیرامونی» می کند، المنی جو غالب و وضع حاکم بر یک جامعه. و این دقیقاً همان چیزی است که مقاله بدان پای فشرده است.

مثلاً وقتی گفته می شود فرهنگ مقاومت، مراد یک رفتار و کردار خاصی نیست، بلکه آن روحیه و حالتی است که حاکم بر جامعه می شود یا وقتی از فرهنگ ایثار سخن به میان می آید، یعنی آن وضعیت و حالت غالب بر یک جامعه نه فعل یا قول ایثارگون. همین طور می توان درباره فرهنگ کار، فرهنگ صرفه جویی و مانند آن چنین سخن گفت.

نکته دیگر آنکه در یک تقسیمبندی میتوان فرهنگ جامعه را در سه لایه در نظر گرفت:

1. عالَم عین: از این عالم تنها «فرهنگ ناب» برمی خیزد. این عالم، سراسر حق و حقیقت است و باطل در آن راه ندارد. در واقع بهترین و آرمانی ترین حالت برای یک جامعه آن است که آنچه در فرهنگ آن جاری و ساری است، برخاسته از عالم عین باشد. از آنجایی که هر چیزی در عالم نزد خداوند «قدری معلوم» دارد، از

۱. (فرهنگ مثل هوایی است که چه بخواهیم چه نخواهیم باید تنفس کنیم، بنابراین اگر تمیز باشد یا آلوده، اثر متفاوتی را برجامعه و کشور خوا هد داشت. (سخنرانی در مشهد مقدس، ۱ فروردین ۱۳۹۳)

این رو وجهی برای مستثنی کردن مقوله فرهنگ نمی باشد. یعنی آن حالت و وضعیت مطلوب که مراد خداوند متعال است و فرهنگ یک جامعه را باید تشکیل دهد، نزد خزانه الهی امری روشن و معلوم است. علامه طباطبایی ذیل آیه شریفه «وَ إِن مِّن شی ءِ إِلَّا عِندَنَا خَزَائنُهُ وَ مَا نُنزِّلُهُ إِلَّا بِقَدَرٍ مَّعُلُومٍ» (حجر / ۲۱) می فرماید که این آیه از درخشنده ترین آیاتی است که حقیقتی را بیان می کند که بسیار دقیق تر از این توجیهاتی است که برایش آورده اند، و آن عبار تست از ظهور اشیا به وسیله قدر و اصلی که قبل از شمول و احاطه قدر داشته اند، زیرا ظاهر جمله «وَ إِنْ مِنْ شَیْ ءِ» با در نظر داشتن عمومیتش که از سیاق نفی آن استفاده می شود، و نیز با در نظر گرفتن تاکیدش به کلمه «من» شامل تمامی موجودات که اطلاق «شیء» بر آن صحیح باشد، می شود، بدون اینکه حتی یک فرد از آن استثنا باشد ... .» وی در نهایت چنین می نویسد که: پس خزائن خدا هر چه باشند امور ثابتی هستند که دستخوش زوال و تغیر نمی شوند، و چون می دانیم که اشیاء در این عالم مادی محسوس، متغیر و فانی هستند و ثبات و بقایی ندارند، می فهمیم که خزائن الهی مافوق این عالم مشهودند. (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۱۲ / ۲۱۳ – ۲۰۹)

از این رو هر قدر جامعه ای بتواند فرهنگ خود را به فرهنگ ناب برخاسته از خزانه الهی نزدیکتر نماید، بدون تردید سعادت دنیوی و اخروی بیشتر را برای خود رقم خواهد زد.

۲. عالم ذهن: مقوله فرهنگ و اجزای آن قبل از آنکه در بستر جامعه گسترش یابد، ابتدا در ذهن و فکر برخی انسانها جای می گیرد. یعنی اینطور نیست که یک پدیده فرهنگی مستقیماً در جامعه نشر یابد بلکه ابتدا در ذهن افرادی می نشیند و سپس از درون به برون تراوش می کند و همانند رشدی قارچ گون کل جامعه را پوشش می دهد. نکته آنکه این قسمت، برخلاف فرهنگ ناب برخاسته از عالم عین، هم بعد ایجابی دارد و هم بعد سلبی؛ یعنی بعد ایجابی فرهنگ در ذهن و فکر پاک و نیک می نشیند و سپس بسط می یابد و بعد سلبی فرهنگ هم در ذهن ناپاک و بد جای گرفته و سپس نشر عمومی پیدا می کند. از این رو فرهنگ عمومی محصول و معلول بانیان خاص نیک و بد آن جامعه است. بنابراین مرحله قبل از پیدایش «فرهنگ عام»، محصول و معلول بانیان خاص نیک و بد آن جامعه است. بنابراین مرحله قبل از پیدایش «فرهنگ عام»، هرفرهنگ خاص» است که از عالم ذهن برمی خیزد؛ عالمی که دو بعد ایجابی و سلبی دارد.

۳. عالَم عیان: عالم عیان یعنی هر آنچه از مقوله فرهنگ که به منصه ظهور و بروز میرسد و به روشنی و عیان قابل مشاهده و ارزیابی است. عالم عیان در واقع فرهنگ عام و عمومی است که در کف جامعه جاری و ساری بوده و از نوعی ارتباط با عالم عین (فرهنگ ناب) و ذهن (فرهنگ خاص) برخوردار است.

اما نکته مهم آنکه اگر بخواهیم با نگاهی دقیقتر و موشکافانه تر به قضیه نگاه کنیم، فرهنگ نابِ برخاسته از عالم عین و فرهنگ خاصِ برخاسته از عالم ذهن، اساساً عنوان فرهنگ را به خود نمی گیرند و با توجه به تعریفی که پیش از این برای فرهنگ گذشت، نامیدن فرهنگ برای قسم ۱ و ۲ خالی از اشکال نیست. بلکه فرهنگ در معنای دقیق خودش تنها برای قسم ۳ به کار می رود. چراکه در تحلیل لغوی و اصطلاحی فرهنگ

گذشت که اساساً فرهنگ بعد عمومی و اجتماعی داشته و شاخصه مهم آن رویکرد و صبغه اجتماعی آن است. چه در تعریف معرفتشناسانه فرهنگ یعنی «فهم و ادارک عمومی نسبت به محیط» و چه در تعریف واقع شناسانه فرهنگ یعنی «وضع و روح حاکم بر مجموعه نگرشها و تعاملات اجتماعی و محیطی»، دو شاخصه مهم به چشم می خورد: ۱. وضع حاکم و غالب در جامعه ۲. صبغه اجتماعی و عمومی بودن فرهنگ از آنجایی که این دو شاخصه در عالم عین و عالم ذهن به چشم نمی خورد، از این رو فرهنگ ناب و فرهنگ خاص، در معنای دقیق خود فرهنگ نیستند بلکه مراتبی از معرفت و دانش می باشند.

پس فرهنگ یک وجه بیشتر ندارد و آن «فرهنگ عام» است؛ یعنی آنچه در صحنه جامعه حاکم و جاریست.



با توجه به آنچه گذشت در یک جمع بندی مختصر باید گفت: فرهنگ وضع و حالت حاکم بر تفکر و تعاملات عمومی یک جامعه است که دامنه آن ناظر به خدا، انسان، مردم و محیط زیست پیرامونی است. بدین معنا که موارد چهارگانه فوق را دربرگرفته و روند تأثیر و تاثری آن ملموس و محسوس است.

اما اجزا و عناصر فرهنگ عبارتند از: بینشها، ارزشها، منشها و روشهای یک جامعه که البته مواردی همچون زبان، خط، نماد و آداب و رسوم را شامل می شود. گفتنی است آداب و رسوم یک قوم و جامعه را باید جزو فرهنگ آن به شمار آورد زیرا علاوه بر نظر کارشناسان و اجماع عرفی که در این باره وجود دارد برخی از قرائن روایی نیز می تواند دال بر این قضیه باشد. به عنوان مثال در روایت (بنی ان کنت فی قوم فعاشر بآدابها) (زمانی، ۱۳۶۸: ۴۰۰) امام می فرماید: با آداب آن قوم زندگی کن یعنی چیزهایی ممکن است در مقوله دین نباشد بلکه جزو خواص قومی و ملی یک جامعه قلمداد شده و حتی المقدور باید بدانها احترام نهاد و عبارت «بآدابها» هم یعنی با آداب آن قوم نه آداب آن دین! به تعبیر شهید مطهری یعنی بچه جان! اگر در شهری غریب بودی، به آداب آن شهر معاشرت بکن. اینجا صحبت آداب است ... ما اگر به آنجا رفتیم باید مطابق آداب آنها عمل بکنیم، دیگر آدم نباید تنگ نظری داشته باشد و بگوید من فقط می خواهم به

آداب خودمان عمل بکنم» (مطهری، ۱۳۷۲: ۲ / ۲۸۲ \_ ۲۷۶) یا اینکه در روایت (لا تقسروا اولادکم علی آدابکم فانهم مخلوقون لزمان غیر زمانکم) (ابن ابی الحدید، بیتا: ۲۰ / ۲۶۷) نیز همین نکته قابل طرح میباشد. در واقع سیر آداب و رسوم بسته به شرایط زمانی ممکن است متفاوت باشد یعنی زمانه اگرچه دین یک جامعه را تغییر نمی دهد اما آداب و رسوم را می تواند تغییر دهد و این مسئله اشکالی هم ندارد. اما اینکه برخی صنایع فرهنگی و هنری را هم در کنار ارزشها، عقاید، باورها و نمادها جزو عناصر یک فرهنگ قلمداد کردهاند (حاجی دهآبادی، ۱۳۹۳: ۴۳)، چندان دقیق به نظر نمی رسد، شاید بهتر باشد که صنایع فرهنگی و هنری را جزو محصولات یک فرهنگ بدانیم نه عناصر فرهنگی آن.

#### دين

به باور برخی از دانشمندان غربی دین به اندازهای ساده است که هـ ر بچـهای عاقـل و بـالغ و یـا آدم بـزرگ می تواند یک تجربه دینی حقیقی داشته باشد و در عین حال به اندازهای جامع و پیچیده است که بـرای فهـم کامل و بهرهگیری تام از آن، نیازمند تجربه و تحلیل میباشد (رابرت هیوم، ۱۳۷۴: ۱۸) درباره تعریف دین هم می توان چنین نظری داشت، چراکه در این باب، طیفی وسیع از تعاریف از ساده تا سخت و پیچیـده ملاحظـه می گردد و هر یک از شاخصه و خصوصیتی برخوردار می باشند.

در قرآن کریم واژه «دین» چند بار آمده است اما ظاهراً به تعریف آن اشاره نشده بلکه برخی شاخصهها و خصوصیات دین ذکر شده است؛ از جمله «قُلُ إِنَّنِي هَکَانِي رَبِي إِلَي صِرَاطٍ مُّسْتَقِیمٍ دِینًا قِیمًا مِّلَةَ إِبْرَاهِیمَ حَنِیفًا وَمَا کَانَ مِنَ الْمُشْرِکِینَ؛ بگو: آری پروردگارم مرا به راه راست هدایت کرده است دینی پایدار آیین ابراهیم حق گرای و او از مشرکان نبود»، (انعام / ۱۶۲) که دین، صراط مستقیم و امری پایدار توصیف شده است. و یا آنکه در آیه شریفه «وَمَا کَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِینفِرُواْ کَآفَةً فَلُولاَ نَفَرَمِن کُلِّ فِرْقَةً مِّنْهُمُ طَآئِفَةٌ لِیتَفَقَّهُواْ فِي البّینِ؛ و شایسته نیست مؤمنان همگی [برای جهاد] کوچ کنند پس چرا از هر فرقه ای از آنان دسته ای کوچ نمی کنند تا [دسته ای بمانند و] در دین آگاهی پیدا کنند»، (توبه / ۱۲۲) دین، امری قابل تفقه و ژرف نگری که رسالتی تبلیغی دارد، ذکر شده است.

## سیری در آراء

همان طور که گذشت در تعریف دین نیز معنای واحدی وجود ندارد. از منظر دانشمندان غربی مانند کانت نیز دین وجهی متفاوت دارد. او در کتاب دین در مرزهای عقل می نویسد: دین عبارت از این است که ما تکالیف واجب و ضروری خود را با توجه به اینکه مبتنی بر اوامر الهی است، درک نماییم. اما از نظر فروید، دین، نوعی دفاع ذهنی در مقابل پدیدههای هراسناک طبیعت است، نظیر: زلزله، سیل و ... (هیک، ۱۳۷۶: ۱۷) برخی نیز آوردهاند: دین اعتقاد به خالق هستی و مجموعه قوانینی است که از جانب او بر بشر عرضه شده

ر"ا جامع علوم ال

است (کوشا، ۱۳۷۶: ۱۵) دانشمندانی همچون تفتازانی نیز دین را قوانین الهی دانستهاند که وضع شده تا صاحبان عقل را با اختیار خودشان به خیر بالذات نایل سازند. (تفتازانی، ۱۴۰۷: ۱ / ۶)

اما علامه طباطبایی در المیزان چنین می نویسد: «دین عبارتست از طریقه ای که پیمودنش آدمی را به سعادت حقیقی و واقعی اش برساند» (طباطبایی، ۱۳۶۳: ۷ / ۲۶۹) علامه بر این باور است که دین در اصطلاح قرآن همان روش زندگی است که انسان گریزی از آن ندارد و فرقی که میان دین و یک قانون اجتماعی می توان یافت اینست که دین از ناحیه خدای متعال است و قانون اجتماعی مولود افکار مردم. به عبارت دیگر دین میان زندگی اجتماعی مردم و پرستش خدای متعال و فرمانبرداری از وی پیوند می دهد، ولی در قانون اجتماعی اهتمامی به این پیوستگی نیست (طباطبایی، بی تا: ۷) علامه در جای دیگر دین را برنامه ای می داند که روش سلوک انسان را تعیین و ضمن تضمین خیر و صلاح دنیوی شخص، کمال و سعادت اخروی و حیات جاویدان حقیقی او را نزد خداوند متعال رقم می زند. (

دانشمند و مفسر معاصر، آیتالله جوادی آملی، معنای اصطلاحی دین را مجموعه عقاید، اخلاق، قوانین و مقرراتی دانسته که برای اداره امور جامعه انسانی و پرورش انسانها آمده است. البته گاهی همه این مجموعه، حق و گاهی همه آنها باطل و زمانی مخلوطی از حق و باطل است. اگر مجموعه حق باشد، آن را دین حق و در غیر این صورت، آن را دین باطل و یا التقاطی از حق و باطل مینامند ... وی در تبیین این نکته می افزاید: دین حق، دینی است که عقاید، قوانین و مقررات آن از طرف خداوند نازل شده و دین باطل دینی است که از ناحیه غیر خداوند تنظیم و مقرر شده است». (جوادی آملی، ۱۳۷۳: ۹۵ – ۹۳)

استاد مصباح یزدی نیز در تعریف دین چنین آورده است: «دین، مجموعهای است از باورهای قلبی، و رفتارهای عملی متناسب با آن باورها» که در بخش باورها، اعتقاد به یگانگی خدا و صفات جمال و جلال او، اعتقاد به نبوت و اعتقاد به معاد قرار دارد که از آن به «اصول دین» یا «اصول عقاید» تعبیر میشود؛ و در بخش رفتارها نیز کلیّه رفتارهای متناسب با باورها که بر حسب اوامر و نواهی الهی و بهمنظ ور پرستش و بندگی خدای متعال انجام می گیرد قرار دارد که از این بخش بهعنوان «فروع دین» یاد میشود» (مصباح یزدی، ۱۳۹۱: ۳ / ۱۴۹) ایشان در جای دیگر در مراد خود از این تعریف چنین تبیین مینمایند که: «دین اصطلاحاً به معنای اعتقاد به آفرینندهای برای جهان و انسان، و دستورات عملی متناسب با این عقاید میباشد. از این روی، کسانی که مطلقاً معتقد به آفرینندهای نیستند و پیدایش پدیدههای جهانی را تصادفی، و یا صرفاً معلول فعل و انفعالات مادی و طبیعی میدانند بیدین نامیده میشوند. اما کسانی که معتقد به آفرینندهای برای جهان هستند هر چند عقاید و مراسم دینی ایشان، توأم با انحرافات و خرافات باشد، دین دار

١. وقد تبيّن من الآيه أولا: حد الدين و معرفه، و هو أنه نحو سلوك في الحياه الدنيا يتضمن صلاح الدنيا بما يوافق الكمال الأخروي،
و الحياه الدائمه الحقيقيه عندالله سبحانه. (طباطبايي، ١٣۶٣: ٢ / ١٦)

شمرده می شوند. و بر این اساس، ادیان موجود در میان انسانها به حق و باطل تقسیم می شوند، و دین حق عبار تست از؛ آیینی که دارای عقاید درست و مطابق با واقع بوده، رفتارهایی را مورد توصیه و تأکید قرار دهد که از ضمانت کافی برای صحت و اعتبار، برخوردار باشند. (مصباح یزدی، ۱۳۸۴: ۱ / ۲۸)

### تحليل

به نظر می رسد تعریف غربیان از دین با آنچه حقیقت امر است، فاصله داشته باشد چراکه از سویی، دین حاکم در غرب از طوفان تحریف مصون نمانده و از این رو تصویر آنان از دین ناقص بوده و به تبع تصویر ناقص، تعریف هم ناقص خواهد بود. به عنوان مثال دین را تنها در قاب «تکالیف» دیدن نمونه ای از این نقصان است. از سویی دیگر عدم شناخت دین خاتِم و خاتَم که کاملترین و جامعترین است، باعث شده نگاه دانشمندان غربی به پدیده دین، نقصان مضاعف به خود بگیرد. در همین راستا تعریف تفتازانی از دین هم که آنرا در «قوانین» خلاصه کرده، تمام نبوده، چراکه دین، صرف قوانین نیست و این تعریف فاقد ویژگی جامعیت است. اما تعاریفی که در آنها دین طریق و روش زندگی و یا مجموعه و برنامه معرفی شده، صحیحتر و به واقع نزدیکتر است. البته این دو تعریف قابل جمع با هم نیز هستند با این توضیح که مجموعه و برنامه دین بهمثابه کیک طریق و روش در زندگی عمل می کند و راه سعادت در مجموعه دین نهفته است.

بر این اساس دین، نظام و برنامه جامع سعادت دنیوی و اخروی انسان در پرتو عقل و نقل میباشد. از این رو شخص متدین یعنی شخصی صاحب برنامه مشخص و نظام مند که سبک و سلوک خاصی در زندگی دارد. در این نگرش، دین خود به مثابه راهبردی بنیادین است که اجزا، امکانات، و اهداف آن کاملاً مشخص و مدون است. همانطور که گذشت این نگاه نظام گون به دین در اندیشهٔ دانشمندانی نظیر علامه طباطبایی و شاگردان او قابل ملاحظه است. (طباطبایی، ۱۳۶۳: ۲ / ۱۳۰)

در این نگاه، کارکرد دین همانند نقشه جامع زندگی است که می تواند در پرتو اجتهاد پویا و روشمند و با استفاده از منابع غنی و قوی خود، راهنما و راهبر فرد و جامعه باشد. در واقع اگر ما دین را نظام بینشها، منشها و قوانین و احکام عملی بدانیم که براساس استنباط از منابع دینی، از مبانی و قلم رو مشخصی برخوردار باشد، این تعریف، قلمرو وسیعتری را برای تعامل با فرهنگ شامل می شود.

امام على الله تنها درباره ظرفيت پاسخگويى و جامعيت قرآن كريم چنين مى فرمايد: «... انا حجيج المارقين و خصيم المرتابين و على كتاب الله تُعرض الامثال ...؛ من احتجاج كننده بر مارقين و دشمن ترديد كنندگان در دين هستم و امور(امثال) بر كتاب خدا عرضه مى شود و بندگان به آنچه در سينه دارند، پاداش داده مى شوند» (نهج البلاغه، خطبه ۷۵)؛ در اين كلام با توجه به آنكه «الف و لام» در «الامثال» از نوع استغراق افراد جنس بوده و افاده عموميت و كليت مى كند، مى توان چنين گفت كه قرآن كريم اين

ظرفیت را دارد که معیار سنجش و محک برای کلیه امثال (پیشامدها یا کارهای شبههناک یا کارهای مشتبه به حق یا متشابهات) باشد. شارحان نهج البلاغه نیز ذیل این خطبه اتفاق دارند که تمامی امور شبههناک باید بر کتاب خدا عرضه شود و قرآن چنین قابلیتی دارد که معیار خوبی برای سنجش حق و باطل باشد. (ابن میثم بحرانی، ۱۳۶۲: ۲ / ۲۰۷، خ ۲۷؛ انصاریان، ۱۴۰۸: ۱ / ۲۰۷؛ جعفری، ۱۳۷۶: ۱ / ۱۹۲؛ راوندی، ۱۳۶۴: ۱ / ۲۰۸؛ سرخسی، ۱۳۷۳: ۱ / ۲۰۸)

حال چطور می توان دو منبع دیگر دین یعنی سنت و عقل هم در کنار قرآن کریم باشد، اما نتوان دامنه دین را اعم از فرهنگ ندانست؟! بدین معنا که اگر ملتی بخواهد حکم تمامی مقولات و اجزای فرهنگی خود را براساس دین تنظیم نماید، یقیناً دین این ظرفیت را برای راهبری و راهنمایی تام دارد.



حال پس از ارائه تعریف فرهنگ و دین، می توان تفاوت دین و فرهنگ را از دو حیث ملاحظه نمود:

۱. حیث عنصر که از این جهت فرهنگ از دین اعم است، چون اگر دین را دارای عناصر و اجزایی مانند بینشها، ارزشها و منشها بدانیم، فرهنگ علاوه بر داشتن اینها، عناصری مانند آداب و رسوم، زبان، خط و ... را دارد، که در جزء دین نمی باشند. از این رو از حیث عنصر و جزء فرهنگ اعم دین است.

۲. حیث صبغه که از این جهت دین از فرهنگ اعم است چون دین علاوه بر بعد اجتماعی بعد فردی هم
دارد اما فرهنگ فقط جنبه عمومی و اجتماعی دارد.

شایان ذکر است که تلاش انبیا برای تبدیل دین به فرهنگ دینی بود. یعنی آنها سعی داشتند که دو

۱. در معنای «امثال»، «پیشامدها» (نمونههای حق و ناحق برای سنجش)، (طالقانی، ج۱، ص۶۷۹)، «کارهای شبهه نـاک» (شهیدی، ج۱، ص۵۶)، «کارهای مشتبه به حق» (فیض الاسلام، ج۱، ص۱۷۳)، «متشـابهات» (مکـارم شـیرازی، ج۱، ص۱۷۵) گفته شده است.

ویژگی را تحقق بخشند: ۱. دین را وضع و روح غالب و رایج بر جامعه کنند یعنی آنرا تبدیل به فرهنگ کنند آنهم از نوع فرهنگ دینی ۲. مردم سنن و آداب ملی و قومی را با شاقول وحی بسنجند. یعنی عرضه فرهنگ بر دین. و اینکه در قرآن کریم سخن از عذاب اقوام لوط، عاد و ثمود است، بدان خاطر است که تلاش انبیاء برای فرهنگ سازی دین (به علت سرکشی اختیاری مردم) به ثمر ننشست و خواست شیطان، وضع حاکم بر فکر و رفتار جامعه شد. و سرنوشت هر قومی که فرهنگ شیطانی(در مقابل فرهنگ دینی) را گفتمان رایج خود کند، هلاکت است. مثلاً خداوند در سوره عنکبوت میفرماید: «و عادا ... زین لهم الشیطان اعمالهم فصدهم عن السبیل وکانوا مستبصرین» (عنکبوت / ۳۸) یعنی ما طایفه عاد را نیز (هلاک کردیم زیرا) شیطان اعمالشان را برای آنان آراسته بود، از اینرو آنان را از راه (خدا) بازداشت، درحالی که بینا بودند. یعنی آن وضع غالب و فرهنگ رایجی که در میان مردم پدید آمد، روحیه کفر و سرکشی در برابر حق بود. یا همان فرهنگ تکبر و استکبارورزی. آیه شریفه تصریح می کند که قوم عاد که ابزار لازم را برای پیمودن راه حق داشتند (از قبیل حضرت هودیه) اما درعین حال کارشان به جایی کشیده شد که شیطان توانست برآنها نفوذ کند و اعمال آنها را نیک جلوه دهد تا درعین حال کارشان به جایی کشیده شد که شیطان توانست برآنها نفوذ کند و اعمال آنها را نیک جلوه دهد تا نیازی به راهنما احساس نکنند و راه خدا را برآنها مسدود نمود از این رو به عذاب دردناک خداوند گرفتار شدند.

از این رو دغدغه همیشگی انبیاء آن بود که مبادا انحراف شخصی فرد در دین جنبه فرهنگ عمومی پیدا کند و وضع و گفتمان حاکم، منکر و کفر و هواپرستی گردد.

### اصطلاح فرهنگ دینی و تحلیل فراروی

پس از ارائه تعریف فرهنگ و دین، راه برای تحلیل اصطلاح «فرهنگ دینی» و ترابط معنایی آن، هموارتر و آسان تر گشته است. حسب آنچه گذشت «وضع و روح حاکم بر مجموعه نگرشها و تعاملات اجتماعی و محیطی» و یا «فهم و ادارک عمومی نسبت به محیط» به عنوان تعریف مختار از فرهنگ ارائه شد که اولی حیث واقع شناسانه تعریف بود و دومی حیث معرفت شناسانه آن. دین نیز نظام و برنامه جامع سعادت دنیوی و اخروی انسان در پرتو عقل و نقل تعریف شد؛ نظامی که نقشه جامع زندگی بوده و قادر است در پرتو اجتهاد یویا و روشمند و با استفاده از منابع غنی و قوی خود، راهنما و راهبر فرد و جامعه باشد.

بر این اساس، فرهنگ دینی یعنی «وضع و روح حاکم بر مجموعه نگرشها و تعاملات اجتماعی و محیطی جامعه که برخاسته از منابع و مبانی دین باشد».

«فرهنگ دینی» بُعد «بایسته مدار» فرهنگ در جامعه است. بدین معنا که مقوله فرهنگ دارای دو بعد است:

۱. بعد «بایسته مدار» که نیک و مطلوب بوده و مطابق با عالم عین و حق است. و رسالت حاکمیت و جمهور در جامعه دینی آن است که بایستههای فرهنگی خود را شناخته و آن را فضای و جو غالب و حاکم بر جامعه خود نمایند.

۲. بعد «نبایسته مدار» که واقعیت دارد یعنی «ما وقع» است اما مطابق با حق نبوده بلکه باطل است. هـ ر اندازه که نبایستههای فرهنگی در جامعهای چربش پیدا کنند، به همان میزان جامعه در معرض «تهدید» قـ رار گرفته و چالشهای فزون تری را در مسیر تحقق آرمان و اهداف خود خواهد دید.

همچنین با توجه به آنچه گذشت، می توان گفت که اگر فرهنگی بخواهد در جامعه فرهنگ دینی باشد، دین ظرفیت پاسخ گویی برای همه عرصهها و اجزای فرهنگ دینی، را دارد؛ و این نکته به معنای توان بالقوه فوق العاده فرهنگ دینی می باشد. چراکه اگر منبع و قلمرو دین، سه منبع قرآن، سنت و عقل در پرتو اجتهاد پویا و مکانیسم تصریحی و تصویبی باشد، قلمرو و منطقهای از فرهنگ باقی نمی ماند که تحت پوشش و نظارت دین نباشد. به تعبیر بنیانگذار انقلاب اسلامی هیچ موضوع حیاتی نیست که اسلام تکلیفی برای آن مقرر نداشته و حکمی درباره آن نداده باشد (امام خمینی، ۱۳۷۲: ۹) بخشی از این ظرفیت با ملاحظه قاعده منطقة الفراغ تکمیل می گردد چراکه منطقة الفراغ در نظام دین تعریف می شود نه خارج از نظام دین، و این منطقه ناشی از معارف و مبانی عقل و نقل است که دو منبع گرانسنگ دین می باشند. اساساً جواز صدور اباحه چیزی (از جمله اجزای مقوله فرهنگ) منوط به یاس از قرائن نقلی است. در بیان برخی از محققان در منطقة الفراغ معبولات شرعی هستند. ثانیاً شارع آن منطقه را به حاکم شرع واگذار کرده و حاکم می تواند در آن حـوزه، مجعولات شرعی هستند. ثانیاً شارع آن منطقه را به حاکم شرع واگذار کرده و حاکم می تواند در آن حـوزه، محکم الزامی جعل کند.

بر این اساس فرهنگ دینی یعنی فرهنگی که یا موافق با دین است یا مخالف با دین نیست، گزینه نه موافق و نه مخالف نداریم. یعنی مکانیسم دین، هیچ یک از عناصر و اجزای فرهنگ را بلاتکلیف نخواهد گذاشت. این مکانیسم یا تصریحی است و یا تصویبی؛ در مکانیسم تصریحی احکام برخاسته از تصریحات عقل و نقل است. یعنی این دو منبع سترگ به صورت مطابقی و تصریحی حکم و وضعیت مقوله فرهنگی را بیان میدارند. اما در مکانیسم تصویبی، وضعیت مقوله فرهنگی مورد تصریح منابع دین واقع نشده، بلکه برخاسته از استنباطات عقل و نقل است. در این حالت دین به صورت التزامی و استنباطی، احکام خود را در موضوعات مختلف و مصادیق گوناگون فرهنگ صادر می کند. این مکانیسم تعیین تکلیف مقولههای فرهنگی (که به صورت التزامی و استنباطی صورت می گیرد)، غالباً ریشه در مبانی مستخرجه از منابع دین یعنی عقل و نقل دارد مانند مبنای روایی «علینا القاء الاصول الیکم علیکم التفرع؛ بر ماست که اصول کلی را به شما القا نماییم و استنباط فروع برعهده شماست»؛ (مجلسی، ۱۲۰۳: ۲ / ۲۲۵) که جوازی برای اجتهاد پویا و روشمند می باشد و روند تصویب و تأیید امور فرهنگی براساس منطقة الفراغ هم در درون همین اجتهاد پویا و روشمند می باشد و روند

بنابراین فرهنگ جامعه که همان وضع و روح حاکم بر مجموعه نگرشها و تعاملات اجتماعی و محیطی است، به همان اندازه سازنده و سعادت بخش است که تحت فرایند تصریح یا تصویب نظام دین باشد. البته

چیستی و ترابط معنایی «فرهنگ» و «دین» در «فرهنگ دینی» □ ۱۳۵

گفتنی است غالباً در میدان عمل و فضای فرهنگی جامعه، رابطه دین و فرهنگ و فرهنگ دینی، رابطه عموم و خصوص من وجه است. یعنی تنها بخشی از فرهنگ جامعه، فرهنگ دینی قلمداد می شود و دین نیز در بخشی از فرهنگ قابل ملاحظه است. در اینجا دین با فرهنگ بسان دو مجموعه ای که فقط در بخشی از اعضا مشترک هستند، قابل شناسایی می باشند.

در واقع اینکه در میدان عمل (نه نظر) چقدر فرهنگ دینی در جامعهای تحقق پیدا کند، به عوامل متعددی برمی گردد که فراتر از موضوع این مقاله میباشد.



#### نتيجه

شاید نتوان از حیث اهمیت و کارکرد مقولاتی مهمتر از فرهنگ و دین در یک جامعه یافت. بـهطـوری کـه از سوی استراتژیستها، اصلی ترین عناصر قدرت نرم یک کشور در دنیای کنونی قلمداد می شوند. البته می تـوان این دو مقوله را اصلی ترین عنصر در زمینه سازی قدرت سخت یک کشور هـم بـه شـمار آورد، چراکـه نقـش پررنگ این دو مقوله در روند رشد و شتاب عمران و صنعت بر اهل فن پوشیده نیست.

در تعریف معرفت شناسانه، فرهنگ «ادراک عمومی نسبت به محیط» و در تعریف حیث واقع شناسانه، فرهنگ «وضع و روح حاکم بر مجموعه نگرشها و تعاملات اجتماعی و محیطی» ذکر شد. یعنی ثقل تعریف، بیشتر روی کیفیت و شیوه امر میرود. در واقع فرهنگ خود عقیده و رفتار و مانند آن نیست بلکه حالت و وضعیت و کیفیتی است که بر بینشها و منشهای عمومی جامعه سایه میافکند که در واقع می توان آن را به هوا تشبیه نمود. مثلاً وقتی گفته می شود فرهنگ مقاومت، مراد یک رفتار و کردار خاصی نیست، بلکه آن روحیه، فضا و حالتی است که حاکم بر جامعه می شود.

همچنین گذشت که فرهنگ نابِ برخاسته از عالم عین و فرهنگ خاصِ برخاسته از عالم ذهن، اساسا عنوان فرهنگ را به خود نمی گیرند و با توجه به تعریفی که برای فرهنگ رفت، نامیدن فرهنگ برای قسم ۱ و ۲

خالی از اشکال نیست. بلکه فرهنگ در معنای دقیق خودش تنها برای قسم ۳ به کار میرود. دین نیز به نظام و برنامه جامع سعادت دنیوی و اخروی انسان تعریف شد که در پرتو عقل و نقل میباشد. از این رو شخص متدین یعنی شخصی صاحب برنامه مشخص و نظام مند که سبک و سلوک خاصی در زندگی دارد. این نگاه نظام گون به دین در اندیشهٔ دانشمندانی نظیر علامه طباطبایی و شاگردان او قابل ملاحظه بود.

بر این اساس، اصطلاح فرهنگ دینی چنین تعریف شد: «وضع و روح حاکم بر مجموعه نگرشها و تعاملات اجتماعی و محیطی جامعه که برخاسته از منابع و مبانی دین باشد.» که البته «فرهنگ دینی» بعد «بایسته مدار» فرهنگ در جامعه است.

منابع غنی و فوق العاده دین یعنی قرآن، سنت و عقل در کنار اجتهاد پویا و مکانیسم تصریحی و تصویبی و همچنین اصل منطقة الفراغ، این قدرت را ایجاد می کند که اگر فرهنگی بخواهد در جامعه، فرهنگ اسلامی باشد (به معنای خاص فرهنگ)، دین ظرفیت پاسخگویی برای همه عرصهها و اجزای آن را داشته باشد.

# منابع و مآخذ

- ١. قرآن كريم.
- آشوری، داریوش، ۱۳۷۵، تعریفها و مفهوم فرهنگ، تهران، مرکز اسناد فرهنگی آسیا.
- ٣. ابن ابى الحديد، عزالدين، بى تا، شرح نهج البلاغه، مصصح ابوالفضل ابراهيم، قم، نشر كتابخانه آيتالله مرعشى نجفى.
  - ابن میثم بحرانی، علی، ۱۳۹۲، شرح نهج البلاغه، بی جا، نشر الکتاب.
  - ٥. امام خميني، سيد روحالله، ١٣٧٢، ولايت فقيه، تهران، مؤسسه تنظيم ونشر آثار امام خميني.
- ٦. انصاريان، على، ١٤٠٨ ق، شرح نهج البلاغه (المقتطف من بحارالانوار)، تهران، وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامي.
  - ۷. پیروزمند، علیرضا، نقش دین در مهندسی فرهنگی کشور، سایت تبیان، آذر ۱۳۸۵.
  - ۸ تری، یاندیس، ۱۳۷۸، فرهنگ و رفتار اجتماعی، ترجمه نصرت فتی، تهران، نشر رسانش.
    - ٩. تفتازاني، ١٤٠٧ ق، شرح العقايد النسفية، ج ١، قاهره، مكتبة الكليات الازهرية.
  - جعفری، محمدتقی، ۱۳۷٦، ترجمه و تفسیر نهج البلاغه، تهران، دفتر نشر و فرهنگ اسلامی.
    - ۱۱. جوادی آملی، عبدالله، ۱۳۷۳، شریعت در آیینه معرفت، تهران، مرکز نشر فرهنگی رجا.
      - ۱۲. حاجی ده آبادی، محمدعلی، ۱۳۹۳، مدیریت فرهنگی، قم، نشر هاجر.
      - ۱۳. خامنهای، سید علی، ۱۳۹۳، سخنرانی در جمع شاعران: www.khamenei.ir
        - ١٤. ديوان امام على الله ١٣٦٨، تحقيق مصطفى زمانى، قم، پيام اسلام.

- چیستی و ترابط معنایی «فرهنگ» و «دین» در «فرهنگ دینی» 🗆 ۱۳۷
- ١٥. راغب اصفهاني، حسين، ١٤٢٦ ق، مفردات الفاظ القرآن، تحقيق صفوان عدنان داوودي، بي جا، طليعة النور.
- ١٦. راوندى، قطب الدين، ١٣٦٤، منهاج البراعة، تصحيح سيد عبد اللطيف كوه كمرى، قم، كتابخانه آيت الله مرعشى نجفى.
  - ۱۷. سرخسی، ناصر، ۱۳۷۳، اعلام نهج البلاغه، تصحیح عزیزالله عطاردی، تهران، نشر عطارد.
- ۱۸. سید رضی (موسوی)، محمد، ۱۳۷۸، نهج البلاغة، ترجمه سید جعفر شهیدی، تهران، انتشارات علمی و فرهنگی.
  - 19. \_\_\_\_\_، ١٣٧٩ *نهج البلاغة*، ترجمه و شرح سيد على نقى فيض الاسلام، تهران، فقيه.

- ۲۲. صاحبی، محمدجواد (گردآورنده)، ۱۳۸۶، مناسبات دین و فرهنگ در جامعه ایران (مجموعه مقالات)، تهران، وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.
- ۲۳. صالحی امیری، سیدرضا و امیر عظیمی دولت آبادی، مبانی سیاستگذاری و برنامهریزی فرهنگی، سایت راسخون، ۱۳۹۱.
  - ٢٤. طباطبايي، سيد محمد حسين، ١٣٦٣ ق، الميزان في تفسير القرآن، قم، دفتر انتشارات اسلامي.
- - ٢٦. \_\_\_\_\_، بي تا، آموزش دين، تنظيم سيد مهدى آيت اللهي، تهران، نشر جهان آرا.
  - ۲۷. عیوضی، محمدرحیم، ۱۳۸٦، «فرهنگ اسلامی: مفاهیم، ویژگیها و اصول»، زمانه، شماره ۵۸.
- ۲۸. فراهیدی، خلیل بن احمد، ۱٤۰۹ ق، العین، تحقیق مهدی مخزومی و ابراهیم سامرایی، بیجا، مؤسسة دارالهجرة.
  - ۲۹. کوشا، محمد، ۱۳۷٦، پایه شناسی دین، قم، انتشارات یارسیان.
  - ٣٠. مجلسي، محمد باقر، ١٤٠٣ ق، بحار الانوار، بيروت، مؤسسة الوفاء.
- ۳۱. محمدی، یدالله، ۱۳۸۹، *انقلاب اسلامی و نقش تاریخ ساز امام خمینیی در تولید قدرت نیرم*، مجموعه مقالات قدرت و جنگ نرم، تهران، نشر ساقی.

- ۱۳۸ 🗖 فصلنامه علمی ـ پژوهشی اندیشه نوین دینی، سال ۱۲، زمستان ۹۵، ش ۴۷
- ۳۲. مصباح یزدی، محمدتقی، ۱۳۸٤، آموزش عقاید، ج ۱، تهران، شرکت چاپ و نشر بینالملل سازمان تبلیغات اسلامی.
  - ۳۳. \_\_\_\_\_، ۱۳۹۱، پرسش ها و پاسخ ها، ج ۳، قم، انتشارات مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی.
  - ٣٤. مصطفوی، حسن، ١٣٧٤، *التحقيق في كلمات القرآن الكريم*، ج ١١، تهران، وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامي.
- ۳۵. مطهرنیا، مهدی، ۱۳۸۲، «فرهنگ دینی، نقش دین در دگرگونی و دقایق گفتمانی آن در انقلاب اسلامی»، مجله اندیشه انقلاب اسلامی، شماره ۸-۷.
  - ۳۲. مطهری، مرتضی، ۱۳۷۲، اسلام و مقتضیات زمان، ج ۲، تهران، انتشارات صدرا.
  - ۳۷. هیک، جان، ۱۳۷٦، فلسفه دین، ج ۱، ترجمه بهزاد سالکی، تهران، انتشارات الهدی.
  - ۳۸. هیوم، رابرت، ۱۳۷٤، ادیان زنده جهان، ترجمه عبدالرحیم گواهی، تهران، دفتر نشر فرهنگ اسلامی.
- 39. The role of religion in civilization: a study based on Islamic teachings, (Joint paper), *Reef Resources Assessment and Management Technical Paper* (RRAMT) ,(isi index), ISSN: 1607-7393, Vol. 38 (1), Vol. 38, 2013, 5, Special Issue, pp.652-658.

