## نة المراجع الم المراجع المراج

## دگردیسی یک متن

O روح الله مهدى پورعمراني



«در زمانهای بسیار دور که مردم هنوز در شهرها زندگی نمی کردند، گروهی از مردم در کوهستان و گروهی دیگر در دشت زندگی می کردند. مردم کوهستان، کارشان دامپروری و مردم دشت، کارشان کشاورزی بود. علف و سبزی كوهستان داشت تمام مىشد، ولى يونجه زارها و گندم زارهای دشت هر روز بیشتر می شد. قحطی و گرسنگی، مردم کوهستان را تهدید می کرد. مردم کوهستان به چارهجویی برآمدند، آنها پس از بررسی به این نتیجه رسیدند که درختی بزرگ و کهن سال که نخل آسوری نام دارد، عامل خشک سالی و قحطی و گرسنگی آن هاست. این درخت که در دشت روییده بود، ریشههایش تا دل کوهستان دویده بود، آب زمین را نوشیده و سبب شده بود تا گوسفندان، علف برای چریدن و مردم کوه نشین غذا برای خوردن نداشته باشند. بنابراین، مردم کوهستان که دامدار بودند، نزد بز بزرگ رفتند و از او کمک خواستند. بز نزد درخت خرما رفت و ضمن مناظره و رجز خوانی، او را به دست برداشتن از پیشروی، دعوت کرد.»

«درخت نیز زبان به رجز خوانی گشود و برتریها و هم چنین فواید خود را برشمرد. وقتی گفت و گوی آن دو به مفاهمه و همدلی نینجامید و روزنههای صلح بسته شد، راهی جز رویارویی تن به تن باقی نماند. لاجرم با هم جنگیدند.» شاخههای درخت خرما و شاخهای بز را شکستند.»

عنوان کتاب: بزبزی و درخت آسوریک
 ا نویسنده: محمدرضا یوسفی
 تصویر گر: طرلان رفیعی
 ناشر: شباویز
 نوبت چاپ: ۱۳۸۲/۵/۱
 شمارگان: ۵۰۰۰ نسخه
 تعداد صفحات: ۲۲ صفحه
 بها: ۵۰۰ تومان

«مردم کوهستان و دشتستان که هر کدام پشت سر نماینده خود (بز و درخت) سنگر گرفته بودند و مخاصمه آن دو را می دیدند، به همزوری و همتوانی بز و درخت پی بردند. آنها جنگ را بی نتیجه یافتند. بنابراین، تصمیم گرفتند که مردم کوهستان شیر و ماست و پنیر به مردم دشتستان هدیه کنند و مردم دشتستان هم گندم و جو و میوه برای کوه نشینان ببرند. و به این ترتیب، دودستگی انسان ها به صلح و آشتی و مراوده اقتصادی تبدیل

داستان بزبزی و درخت آسوری، باز نوشته یک متن قدیمی است که بنا به سوابق موجود و پژوهش دانشمندان حوزه زبان و ادبیات، به دوره اشکانی مربوط می شود.

متن پهلوی «درخت آسوریک» و فارسی شده آن، در کتابهای ادبیات و تاریخ ادبیات، مؤید این نظر است که جنبههای کودکانهای در آن وجود دارد. جنبههای کودکانه این متن داستانی عبارتند ان

الف) شخصیتهای اصلی و محوری آن.

هم در متن اصلی و پهلوی درخت آسوریک و هم در متن این داستان باز نوشته، خواننده و مخاطب به جای شخصیتهای انسانی، با شخصیتهایی مانند بز و درخت، روبهرو می شود.

تنها تفاوتی که در این دو متن، در خصوص شخصیتها وجود دارد، این است در متن پهلوی،

هیچ نشانی از مردم کوهستان و مردم دشتستان دیده نمی شود: فقط بز و درخت، حضور دارند. ولی در متن باز نوشته آقای یوسفی، با یک رویکرد جامعه شناختی و بیشتر به سبب واقع نمایی و باورپذیری ماجرا، برای رفتار و حرکت بز و درخت، پشتوانه اجتماعی و انسانی تمهید شده است.

نویسنده برای حقیقت مانندی رویداد داستان، از آرایه و صنعت تشخیص (جان بخشی به موجودات غیرانسانی) استفاده کرده است. در این مورد و انگیزههای نویسنده، در جای خود بیشتر صحبت خواهیم کرد. کودکان، با تخیل زندگی می کنند. بنابراین، هر متنی که آمیخته با تخیل باشد و در آن شخصیتهای غیرانسانی، حضوری انسانی داشته باشند، خود به خود متنی کودکانه به حساب مى أيد خواه پديداورندگان اين متن ها خواسته باشند و خواه نخواسته باشند اثر پدیدآمده، برای کودکان خواهد بود. بسیاری از متنهای داستانی از نظر مخاطب شناسی، جنبه های دوگانه دارند. به ویژه در روزگاران گذشته از نظر حقوقی، کودک و نوجوان، به مثابه شخصی مستقل شناخته نمی شد. بنابراین، ادبیات ویژهٔ این گروه سنی هم خلق نمی شده است. در یک تحلیل خوش بینانه، این گونه می توان گفت که ادبیات از منظر مخاطب شناسانه، جنبهای فراسنی داشته، پدیدآورندگان آثار ادبی در خلق متنهای داستانی و غیر آن، گروه سنی کودک و نوجوان را نیز مدنظر میداشتند. این

رویکرد آفرینشی، سالیان درازی ادامه داشته است. حتی در سدههای نزدیک به روزگار ما، بسیاری از متن ها و کتابها ـ از جمله ـ گلستان و بوستان سعدی، برای کودکان و نوجوانان قابل درک و دریافت بوده است.

ب) در دسته بندی ادبیات با نگاه مخاطب شناختی که از سوی منتقدان و پژوهشگران صورت گرفته، مانند مجموعه «تاریخ ادبیات کودک و نوجوان»، متن پهلوی «درخت آسوریک» در زمره ادبیات کودکانه و نوجوانانه قرار می گیرد. نویسندگان کتاب «تاریخ ادبیات کودکان ایران» در این باره می نویسند:

«درخت آسوریک، کهنترین متن ادبی کودکان ایران است که دیرینگی آن نزدیک به سه هزار سال میرسد. این افسانه نوشتاری، نشانه آشکار پیشینه دراز ایرانیان در نوشتاری کردن داستانهای ویژه کودکان است.»

تفاوت این افسانه با افسانههای دیگر، در شیوه ثبت آن است. این افسانه با توجه به تاریخ آفرینش آن، متن شفاهی و گفتاری (افواهی) نیست؛ نوشتاری است.

ج) قابلیت بازنویسی متن این افسانه برای کودکان، نشان دهنده این مطلب است که جوهر متن «درخت اسوریک» یا «نخل و بز»، با ذهن و

زبان کودکان سازگاری دارد. غیر از محمدرضا یوسفی (داستان نویس کودکان و نوجوانان در روزگار ما)، نویسندگان دیگری نیز مانند مهدی آذریزدی، در مجموعه ماندگارش (قصههای خوب، برای بچههای خوب)، متن درخت آسوریک را با عنوان «مو و میش» برای کودکان و نوجوانان، باز نویسی کردهاند. در این نوشتار، فرصت سنجش متنهای بازنوشته از روی درخت آسوریک نیست و نیازی به مقابله روایت آذریزدی و یوسفی، احساس نمی شود؛ چرا که دراین صورت، موضوع مستقل دیگری، پیش خواهد آمد و خود نوشتاری دیگر تواند شد. البته، جا دارد که روایت یوسفی (بزبزی و درخت أسورى)، با متن فارسى شدهٔ درخت أسوريك، سنجيده شود. این سنجش ـ دست کم ـ دو فایده خواهد داشت:

یک - میزان وامگیری و امانتداری بازنویس را به متن اصلی و قدیمی، نشان میدهد.

همچنین ـ احتمالاً ـ نوآوریها و افزودههای بازنویس و دگردیسی متن جدید را برای خوانندگان هوشیار و پژوهشگران علاقهمند بر ملا میسازد. یکی از پرسمانهای این نوشتار، همین است و راقم این سطور می کوشد به پاسخی درخور و دلخواه، در این مورد برسد.

دو ـ خواننده و يژوهشنده علاقهمند ـ حداقل ـ با دو نوع فارسی نویسی آشنا می شود. نثر و زبانی که متن درخت آسوریک با آن نوشته شده (منظور متن فارسی شده است، نه متن پهلوی)، فارسی نویسی از نوع و قالب مقاله ای و تصحیح متون است که تصحیح کنندگان، معمولاً با در نظر گرفتن وزن و قدمت متن اصلی، برمی گزینند و دیگری فارسی نویسی در قالب داستان است. در بیانی ریزتر و دقیق تر، حتی می توان میان فارسی نویسی آذریزدی و محمدرضا یوسفی، تفاوت قایل شد؛ چرا که آذر یزدی در بیشتر بازنویسیهایش، زبان و ادبیاتی «نقلی» و روایتی نزدیک به افسانه و قصه گویی دارد، ولی داستان نویسانی همانند یوسفی، به علت قابلیتهای «داستان نویسی» که دارند و بنا به عناصری که در نوشتن داستان به کار می گیرند، از فارسی نویسی امروزی تری استفاده می کنند. در یک جمله؛ آذریزدی، ذهن و زبانی قصوی و محمدرضا یوسفی، ذهن و زبانی داستانی

دارد. بنابراین، ساختار زبانیاش با ساختمان زبانی آذریزدی فرق می کند.

با این زمینه چینی، به پرسش طرح شده میپردازیم که روایت آزاد محمدرضا یوسفی چقدر به متن اصلی درخت اسوریک نزدیک بوده یا از آن دور است؟ در این نوشتار، هرجا که از متن فارسی شدهٔ درخت آسوریک یاد میشود، منظور روایت «ماهیار نوابی» است.

روایت یوسفی، خلاف متن اصلی، با یک مقدمه آغاز شده است. بازنویس در این مقدمه، با رویکردی آشنا و قصه واره، زمان و مکان و آدمهای روایت را معرفی کرده است:

«در روزگاران گذشته و در زمانهای بسیار دور، بزی زندگی می کرد که به او بزبزی می گفتند. قد و قامت بزبزی مانند گاوی ورزیده و بزرگ و دو شاخش، هم چون دو شمشیر فولادین بود.»  $^{7}$ 

ولی در متن پهلوی که شادروان بهار، در جلد نخست کتاب سبکشناسی، ضبط کرده، چنین می خوانید:

«درختی رسته است تر اوشتر آسوریک بُنش خشکست سرش هست تر ورگش نی ماند برش ماند انگور شیرین بار آورد

مرتومان وینا آنم درخت بلند» \* همین افتتاحیه، در روایت ماهیار نوابی، به این شکل آمده است:

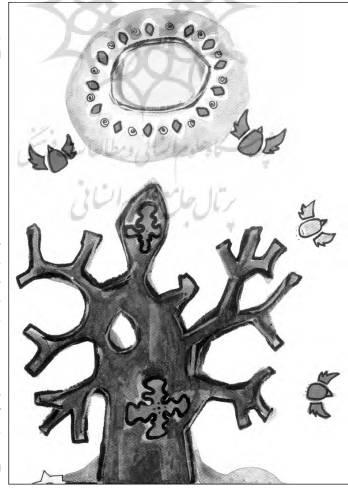
«درختی رُسته است سراسر [تر] کشور شورستان بُنش، خشک است سرش، است تَر برگش [به] نی ماند برش، ماند [به] انگور شیرین بار آورد برای مردمان. » ه

در متن پهلوی، نخست از «درخت» یاد می شود و بلافاصله، نشانهها و ویژگیهای این درخت، بیان می شود. پس از این گزارههای ساکن و وصفی، صحنههای متحرک و کنشی می آید:

«اَن درخت بلند با بُز نبرد کرد که من از تو برترم...» ٔ

ولی در روایت قصه بنیاد و داستان ریخت یوسفی، این بز است که مبارزه کلامی و سپس نبرد جسمانی را آغاز می کند.

روایتگر امروزی، با ترکیبی از اشکال قصه و داستان، ذهنیت



مخاطبان خود را هنگام اجرای متن، مد نظر دارد. او می داند که «بز» در دسته بندی عوامل و عناصر زنده، در رتبه بالاتر و متکامل تری قرار دارد؛ چرا که جان گیاهی در برابر جان حیوانی، در مرتبه ابتدایی تر و پایین تری است.

این حقیقت علمی را با نمودار، می توان به روشنی نشان داد: (نمودار شماره ۱)

عالی ترین نوع جانداران در ریخت شناسی تکامل موجودات، انسان است. عامل این برتری در میان جانداران، وجود شعور وعقل و آگاهی است. جانوران در مرتبه دوم قرار دارند. در جانوران به جای عقل و شعور، عنصر غریزه سبب درک و دریافت حسی می شود.

گیاهان از عنصر غریزه هم بی بهرهاند. بنابراین، انتخاب کنشگری مانند بز در روایت یوسفی، آگاهانهتر و منطقی تر به نظر می رسد.

وقتی مردم کوهستان، بز را به نمایندگی نزد درخت می فرستند تا با آن مناظره کند، طبیعی تر و منطقی تر خواهد بود که نخست بز، لب به سخن باز کند.

یوسفی در «بزبزی و درخت آسوری» غیر از بازنویسی و استفاده از سوژه آماده، به بازپرداختی داستانی نیز دست زده است.

در متن فارسی شدهٔ درخت آسوریک، بخشهایی حذف شده است. این حذفها فهم رویداد را برای مخاطب کودک و نوجوان دشوار می کرده است و در تحلیل نهایی، باید گفت که کودکان و نوجوانان سدههای گذشته (دوران اشکانی)، قسمتهای ننوشته و نگفته متن درخت آسوریک را در ذهن خود بازسازی می کردهاند و میخواندهاند. اگر این فرضیه درست باشد، باید ادعا کرد که مشارکت مخاطبان کودک و نوجوان در دوران باستان، در اجرای یک متن و سفید خوانیشان، بسیار بیشتر از کودکان و نوجوانان امروز خوانیشان، بسیار بیشتر از کودکان و نوجوانان امروز میده است.

کار دیگری که بازنویس (یوسفی) انجام داده و از آن به عنوان بازسازی و بازپروری یاد می کنم، واردکردن عناصر انسانی و جریان زندگی در داستان است. در این روایت، غیر از شخصیتهای دوگانه «درخت» و «بز» شخصیتهایی تحت عنوان «مردم کوهستان» و «مردم دشتستان» حضور دارند. حضور عناصر انسانی و ورود جریان زندهٔ زندگی در داستان از رویکردی انسانگرایانه نشان دارد. این شگرد، با چند هدف به کار بسته می شود:

د واقع نمایی و حقیقت مانندی داستان، با هدف افزایش میزان باورپذیری آن نزد مخاطبان. ۲ـ بازتابش پشتوانههای انسانی و حیات اجتماعی در لایههای متن داستانی.

هم در روایت پهلوی و هم در فارسی شده آن، راوی دانسته یا ندانسته، خواسته یا نخواسته، عناصر

زنده و انسانی را در پیدایی و پی رفت رویداد داستانی نادیده گرفته است. راویان متنهای یاد شده، نقش و کارکرد اجتماعی رفتارهای انسانها را به شخصیتهای گیاهی و جانوری سپردهاند و در این نقش سپاری و نقش پذیری نیز گونهای رفتار کردهاند که گویا در پس حرکتها و کنشهای تمثیلی این شخصیتهای غیر انسانی، جایگزینی وجود ندارد و بنابراین، مخاطبان در لایههای تحلیلی ذهنی جایگزین گرای خود، هرگز به دنبال ما به ازای بیرونی و جایگزین واقعاً موجود نباشند و متن را صرفاً برای سرگرمی و لذت بخوانند. به این ترتیب، حرکت متن، حرکتی در خود و درونی است و هیچگاه نباید انتظار داشت که مخاطب کودک و نوجوان با برخورداری از ذهن وقّاد و آماده خود، ماجرای داستان را از قاب متن خارج کند و دامنه و سایههای روشن آن را به متن زندگی بکشاند.

در حالی که در بازروایی یوسفی، مردم (شخصیتهای واقعی) گام به گام با نمایندگان خود همراهند:

«مردان کوهستان با گرزهای گاو سر، از پی بزبزی در حرکت بودند.»<sup>۷</sup>

«مردان دشتستان با شتاب به هر سو دویدند. شمشیرهای فوVدین برداشتند و مانند دیواری از آهن در پشت درخت اَسوری ایستادند.»  $^{\wedge}$ 

شخصیتهای انسانی در کنشهای اجرایی نیز حضور فعال دارند:

«هربار که بز بزی بر درخت آسوری سر می کوبید، رعد و برقی سینه آسمان را می شکافت و غرشی دشتستان را می لرزاند. رگبار باران تازیانهوار بر پیکر درخت آسوری می خورد و مردان کوهستان و دشتستان، مانند باد و توفان هو هو می کردند. گرزهای گاو سر و شمشیرهای فولادین در دست به این سو و آن سو می چرخیدند. »\*

در روایت اصلی و متن پهلوی درخت آسوریک، نه تنها نشانی از حضور و درگیری شخصیتهای انسانی نیست، بلکه شخصیتهای گیاهی و جانوری (درخت و بز) هم درگیری جسمانی و فیزیکی با هم ندارند. آنها تنها به مقابله کلامی و مناظره بسنده می کنند و شیوه کشمکش کلامی نیز «رجز» است.

رجز، به رفتاری زبانی گفته می شود که معمولاً هنگام جنگ (هر نوع رویارویی) برای خودستایی و اشتلُم کردن و تضعیف روحیه حریف، به کار گرفته می شود. در جنگهای دسته جمعی و امروزی، این شیوه منسوخ شده است. فقط در نبردهای تن به تن از این شیوه (نبرد روانی) استفاده می شده است. راوی «درخت آسوریک» تا پایان متن خود، حتی صحنه ای از درگیری جسمانی میان بز و درخت، به دست نمی دهد. در نگاه او، بز به «پیروزی» رسید. وقتی هیچ جنگی در نمی گیرد و طرفهای

درگیر، در مرحله بگو و مگوهای آغازین و رجزخوانیها، به نتایج مطلوب خود میرسند و نویسنده، از واژه «پیروزی» استفاده می کند، روشن است که منظور از جنگ «جنگ روانی» و منظور از پیروزی، پیروزی روانی است.

«به چرای کوهان شَوَم (رَوَم) گیاه تازه خورم / از خانی (چشمه) آب سرد تو کوفته شدهای ایدر / چون میخ جولاهکان بز به پیروزی شد (رفت) / خرما اندر ستوه

در روایت یوسفی، پایان جنگ، پیروزی یک طرفه و مطلق برای هیچ کدام از نیروهای درگیر در برندارد. با آن که شاخ بز می شکند، ولی پیروز اصلی میدان، مردم هستند. مردم به درجهای از شناخت اجتماعی رسیدهاند که به اصل نبرد، شکمی کنند:

«مردان کوهستان... می پرسیدند:

ـ بز بزی پیروز شد یا درخت آسوری؟
مردم دشتستان هم... می پرسیدند:

ـ بز بزی پیروز شد یا درخت آسوری؟» "
و در جایی دیگر، مشاهدات مردم دو ناحیه، به
تحلیل های ضد جنگ می انجامد:

«مردان کوهستان می گفتند:

- جنگ، شاخهای فولادین بز بزی را شکست! مردان دشتستان می گفتند:

ـ جنگ شاخههای زمردین درخت آسوری را

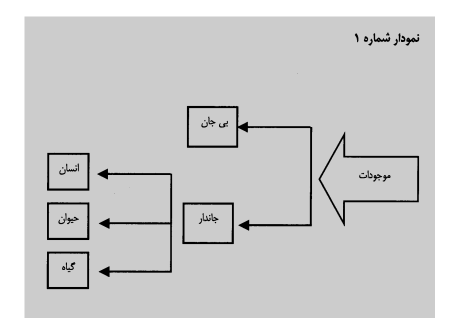
همه با هم فریاد میزدند: ـ لعنت بر جنگ!» ٔ ٔ ٔ

در متن پهلوی درخت آسوریک، هم چنین ریشهها و علتهای نبرد بز و درخت، روشن نیست. راوی، داستان را از جایی آغاز می کند که درخت، برتریهای خود را به رخ بز می کشد. در حالی که در روایت امروزی (روایت یوسفی)، کشمکش بز و درخت و در حقیقت ریشه مقابله و نبرد کوه نشینان و مردمان دشت و جلگه، منافع و مسایل اقتصادی است. یکی از شرطهای صلح این مردمان، برقراری ارتباط اقتصادی و بازار مبادله کالاست:

«مردان دشتستان با بانگ بلند می گفتند:

از ماست و کره و پنیری که از شیر بزان می گیرید، به ما بدهید تا کیسه کیسه جو به شما بخشیم. از طناب و چادرهایی که از موی بزان می بافید، به ما دهید تا کیسه کیسه گندم به شما بخشیم. از مشکهای بزرگ و کوچکی که از پوست بزان درست می کنید، به ما بدهید تا سبد سبد میوههای شیرین به شما بخشیم. از چاقو و خنجر و کاردی که با شاخ بزان می سازید، به ما دهید تا دسته دسته سبد و زنبیل به شما بخشیم. "

سیمای جامعهای با شیوه تولید مبتنی بر کشاورزی و دامپروری و نحوه بازار مبادله کالا



آذر یزدی در بیشتر بازنویسیهایش، زبان و ادبیاتی «نقلی» و روایتی نزدیک به افسانه و قصه گویی دارد، ولی داستان نویسانی همانند یوسفی، به علت قابلیتهای «داستان نویسی» که دارند و بنا به عناصری که در نوشتن داستان به کار می گیرند، از فارسی نویسی امروزی تری استفاده می کنند

| YOR JOY                    |                    |                                  | نمودار شماره ۲ |
|----------------------------|--------------------|----------------------------------|----------------|
| تحليل جامعه شناختي         | نماد               | ویژگی ظاهری                      | شخصيت          |
| نشانه فرماسيون اقتصادى     | دانایی و ریش سفیدی | چهارپا ـ پستاندار ـ ناطق         | بز             |
| اجتماعی دورهٔ شبانی و      | در اینجا نماد      | (بع بع کننده) می تواند حرکت کند. |                |
| دامداری ـ دامپروری است.    | کوچنشینیاست.       |                                  |                |
| نشانهٔ فرماسیون اقتصادی    | سرسبزی و در این جا | گیاه، ساکن، از راه بذر تولید مثل | درخت           |
| اجتماعی دورهٔ کشاورزی است. | نماد یکجانشینی و   | میکند.                           |                |
| ***                        | اسکان عشایر است.   | 1,00                             |                |

(اقتصاد خود معیشتی و تهاتری)، با این گزارههای ساده تصویر و ترسیم می شود. در روایت پهلوی، این سیما و شیوه تولید، در رجزها و گفتارهای مفاخره آمیز دو طرف، فقط بیان می شود.

در متن پهلوی و روایت فارسی شده آن، از زبان درخت می شنویم که:

«شاه، از من خورد / چون نو بار آورم. تخته كشتيانم / فرسپ بادبانانم. جاروب از من کنند / که روبند میهن و مان

موزهام (کفشم) برزیگران را / کفشم، برهنه پایان را

چوب از من کنند / که گردن تو را مالند.

میخ از من کنند/ که سر تو را آویزند.

تابستان سایهام / به سیر شهریاران

آشیانم مرغکان را / سایهام رهگذران را هسته بیفکنم / به نو برم روید.»ً" و بز در پاسخ می گوید: «انبان از من کنند / بازارگانان

کمر [بند] از من کنند / که مروارید در آن

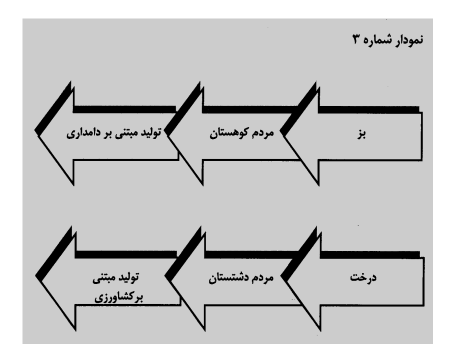
و از شير من، پنير / افروشه [آغوز] و ماست مے سازند . . . »۱۵

در روایت یوسفی، پیش از آن که جنگی میان بز و درخت (درحقیقت کشمکشی میان مردمانی با دو شیوه تولید) درگیرد، مردم دو ناحیه که شناخت درست و روشنی از جنگ و سرانجام آن نداشتند، در رفتارهای کلامی که لبریز از خودخواهی و خودمحوری است، به نمایش شخصیت راستین خود دست میزنند:

«مردان کوهستان با بانگ بلند به مردان دشتستان گفتند:

ـ خشم و توفان كوهستان از أن شما، أرامش خانههای دشتستان از آن ما. چشمههای خشک کوهستان از آن شما، قناتهای پرآب دشتستان از أن ما.

تنگهها و صخرههای بی علف کوهستان از آن



در متن پهلوی، هیچ نشانی از مردم کوهستان و مردم دشتستان دیده نمی شود؛ فقط بز و درخت، حضور دارند. ولی در متن باز نوشته اَقای یوسفی، با یک رویکرد جامعه شناختی و بیشتر به سبب واقع نمایی و باورپذیری ماجرا، برای رفتار و حرکت بز و درخت، پشتوانه اجتماعی و انسانی تمهید شده است

شما، یونجه زارهای دشتستان از آن ما.

آفتاب سوزان کوهستان از آن شما، سایه سار درختان دشتستان از آن ما.

زاغههای خالی کوهستان از آن شما، انبارهای گندم دشتستان از آن ما اگر سخنان ما را می پذیرید، صلح از آن شما!

اگر سخنان ما را نمیپذیرید، جنگ از آن شما!» ٔ ٔ

در حقیقت، راوی بزبزی و درخت آسوری، به جای آن که از روایت دانای کل، برای بازنمایی ریشههای درگیری و جدال استفاده کند، از کنشها ـ هرچند کنش گفتاری ـ بهره گرفته است.

در رفتاری پیش پندارانه، خواننده این بخش از متن، قبل از دست یابی به پاسخ مردم دشتستان، با بهره گیری از ویژگی روابط بین متنی، به یاد متن منظوم وحشی بافقی میافتد که در آن نیز یکی از دو برادر، در تقسیم مرده ریگ پدر، دست به ساخت گزارهای به ظاهر منطقی و اقناعی میزند:

«زیباتر آن چه مانده ز بابا از آن تو بدای برادر از من و اعلا از آن تو این تاس خالی از من و آن کوزهای که بود پارینه پُر ز شهد مصفا از آن تو یا بوی ریسمان گسل میخ کن ز من مهمیز کله تیز مطلاً از آن تو

آن دیگ لب شکستهٔ صابون پزی ز من آن چمچهٔ هریسه و حلوا از آن تو این قوچ شاخ کج که زند شاخ از آن من غوغای جنگ قوچ و تماشا از آن تو این استر چموش لگدزن از آن من آن گربهٔ مصاحب بابا از آنِ تو از صحن خانه تا به لب بام از آنِ من از بام خانه تا به لب بام از آنِ من

نکته دیگری که باید گفت، این است که بعضی از نویسندگان و منتقدان ادبی، از ورود به حیطههای غیرادبی و غیر داستانی در نقد یک داستان، انتقاد می کنند. ولی این نکته را نباید از خاطر دور داشت که اساساً ناباروری نقد ادبی در ایران، به یک جانبهنگری و تکساحتی بودن آن برمی گردد. در یک نقد ادبی مؤثر و کارآفرین ـ معمولاً ـ از دانشهای انسانی مانند فلسفه، جامعه شناسی، دانشهای انسانی مانند فلسفه، جامعه شناسی و... اقتصاد سیاسی، اندیشه شناسی، علوم سیاسی و... باید استفاده شود. در مثل، در همین نوشتار، وقتی باید استفاده شود. و یا تقسیم بندی مردمان به کوه نشین و کوچ نشین اشاره می شود، نه برای التقاط و اختلاط مبحث، بلکه برای بازگشایی مفاهیم و راز گشایی از نمادها و تمثیل هاست.

(نمودار شماره ۲)

هم دوره کشاورزی و هم شیوه تولید

دامپروری، می تواند دریک نظام اقتصاد اجتماعی وجود داشته باشد پس این گونه نیست که زمان استقرار این دو شیوه تولید، متفاوت باشد، حال اگر ما به ازای واقعی و اجتماعی (بیرونی) بز و درخت را در نظر آوریم، مدعای تحلیل اقتصادی ـ اجتماعی، بیشتر به اثبات نزدیک می شود:

(نمودار شماره ۳)

روایت اخیر، بز بزی و درخت آسوری، به علت نزدیک بودن با جریان زندگی و به تعبیر درستتر، رانده شدن زندگی از حاشیه به متن، جنبههای خوانش تحلیلی اثر را افزایش داده است.

از سویی دیگر، هم در روایت پهلوی و فارسی شده و هم در روایت اخیر (بز بزی و درخت آسوری)، همه مثل هم حرف میزنند. درمتن پهلوی، بز و درخت، همکنش و همزباناند، ساختمان جملهها از واژههایی که به کار میبرند، شباهت فراوانی با هم دارد. در روایت یوسفی نیز این رفتار کلامی دیده می شود. حتی در جایی که نویسنده (بازنویس ـ روایتگر) حرف میزند، به نحو کلام درخت و بز و مردان کوهستان و دشتستان،

«درخت آسوری، قد برافراشت و مشت مشت برگ سبز بر زمین و آسمان پاشید.» $^{\vee}$ 

«ناگهان بز بزی، هم چون گاوی جنگجو و خشمگین، سم بر زمین کوبید. آسمان غرید، ابرها سر بر هم نهادند...»^

نویسنده (بازنویس ـ بازپرداز)، برای همخوانی و سازگاری جنس روایت و گفت و گوها با این واقعه تاریخی و باستانی، این رفتار را با نثر و زبان متن بازپرداخت خود کرده است، ولی برای نزدیک شدن با ذهن و زبان کودکان امروزی، عیب نخواهد بود اگر زبان و نثر را نیز به سبک و سیاق امروزی بازسازی کنیم.

بازسازی قصههای قدیمی و تبدیل آنها به شکل داستانهای امروزی چند فایده دارد:

اً ـ آشناسازی کودکان و نوجوانان نسبت به متنها و آثار داستانی در ادبیات گذشته.

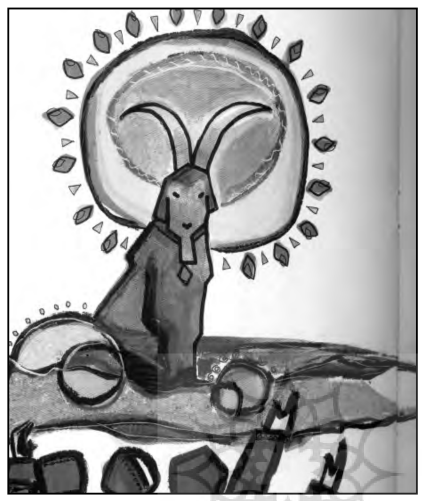
ب ـ زنده سازی داستانها و قصههای قدیمی. پ ـ و البته، آماده سازی سوژهٔ نوشتن! برای داستان نویسان پرنویس و پرکار.

اما کودکان و نوجوانان از کجا بدانند که بز بزی و درخت آسوری، برگرفته از متن باستانی «درخت آسوری» و باز نوشتهای از آن است؟ بنابراین، اگر در پیش گفتاری کوتاه و یا در شناسنامه کتاب، قید می شد که این داستان با استفاده از قصه باستانی «درخت آسوریک» نوشته شده، هم آشنایی مخاطبان و خوانندگان کودک و نوجوانان با این متن پهلوی میسر می گردید و هم رسم امانتداری به جا آورده می شد.

نکته پایانی که در باره کتاب «بز بزی و درخت آسوری» یادکردنی به نظر میرسد، تصویرسازی های آن است که در نگاه اول، به علت چیرگی و وزن روایت داستانی، تأثیری همسنگ با تأثیر متن کلامی ندارد، ولی اهمیت تصویرهای کتاب، زمانی مشخص می شود که به این پرسش، پاسخ داده شود که آیا متن «درخت آسوریک»، متنی آیینی است؟ هرچند خانم ماهیار نوابی، در مقدمه کتاب «درخت آسوریک»، بر این باور است که متن درخت أسویک، از جمله متنهای انگشت شمار در زبان پهلوی است که جنبه دینی ندارد، در کتاب «تاریخ ادبیات کودکان ایران»، به نقل از شرق شناسان و پژوهشگران غربی، درخت اسوریک، متنی دینی قلمداد شده است. در آن جا از قول «سیدنی اسمیت»، بی پروایی بز، نشانه برتری اجتماعی مزداپرستان تلقی شده و پشتوانه این گمانه، مقدس بودن درخت خرما نزد آشوریان

تصویرگر کتاب کودکانهٔ «بز بزی و درخت آسوری»، از دریچه آیینی، به متن روایی داستان نگاه کرده و تصویرهای «درخت» و «بز» را به شکل «شمایل»های مقدس، رسم کرده است.

درصفحههای نخستین کتاب که شخصیتها معرفی و شناسایی میشوند و متن تصویری، به



یاری متن گفتاری (نوشتاری) می آید، هالهای از نور، پیرامون سر درخت و بز دیده می شود.

نگاه تقدس آمیز به دو شخصیت محوری داستان (درخت خرما و بز)، در صفحه های آغازین داستان و همراهی تصویرگر با این رویکرد ـ شاید ـ به این سبب باشد که هنوز هیچ کنشی از دو شخصیت، سر نزده است.

ولی در تصویرهای بخشهایی از کتاب که در آن مردم حضور یافته و به چشم خود، رفتارهای زمینی و انسانی آنها را دیده و درگیری خشن و بی سرانجام آنها را مشاهده کردهاند، دیگر دور سرِ درخت و گرد شاخهای بز، هاله نور اهورایی و آسمانی دیده نمی شود.

در صفحه پایانی که درگیری و جدال میان مردم کوهستان و مردم دشت به دوستی و صلح تبدیل شده، تصویرگر، یک بار دیگر، هالهای از نور پیرامون شاخهای بز و شاخههای درخت خرما، رسم کرده و با این زبان، صلح و دوستی را امری مقدس نشان داده است.

بنابراین، تصویر گری این متن باز آفریده، ارزشی همسنگ با متن نوشتاری پیدا می کند.

## پی نوشت:

۱ـ محمدی، محمدهادی ـ قایینی، زهره: تاریخ

ا**دبیات کودکان ایران،** جلد اول، نشر چیستا، چاپ اول ۱۳۸۰ صفحه ۱۸۴

۲ـ نوابی، ماهیار: درخت آسوریک، انتشارات فَروَهر،
 چاپ دوم ۱۳۶۳

۳ـ یوسفی، محمدرضا: بزبزی و درخت آسوری، شیاویز، چاپ اول ۱۳۸۲، صفحه ۱

۴ـ بهار، محمدتقی: سبک شناسی، بخش اول از جلدچهارم، مؤسسه مطبوعاتی علمی، چاپ اول ۱۳۴۲، صفحههای ۱۶ و ۱۷

۵ـ نوابی، ماهیار: درخت اَسوریک، پیشین، صفحه

ع۔ پیشین، صفحہ ۴۳

۷۔ پیشین، صفحه ۹

٨ـ پيشين، صفحه ١١

۹۔ پیشین، صفحه ۱۷

۱۰ـ پیشین، صفحه ۸۱

۱۱۔ پیشین، صفحه ۲۱

۱۲ـ همانجا، صفحه ۱۹

۱۳ همان جا، صفحه های ۱۳ و ۱۴

۱۴ـ پیشین، صفحههای ۴۵ـ۴۶ـ۵۱

۱۵۔ همان جا، صفحه های ۶۳۔۶۹۔۷۵

۱۶ـ پیشین، صفحههای ۱۳ و ۱۴

۱۷۔ همان جا، صفحه ۲۰

۱۸ـ همان جا، صفحه ۱۶

۱۹ـ تاریخ ادبیات کودکان ایران، پیشین، صفحه

١ ٨ ٨