#### The History Of Islamic Culture and Civilization

A Quarterly Research Journal Vol. 4, Spring 2013, No. 10

#### فصلنامه علمی ـ پژوهشی تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی

سال چهارم، بهار ۱۳۹۲، شماره ۱۰ صفحات ۷۶ ـ ۵۷

# انگاره چلکوفسکی در عزاداری شیعه؛ نقد دیدگاه چلکوفسکی در مجموعه «Shi'ism»

سيد رضا قائمى\* على راد\*\*

#### چکیده

پژوهه حاضر نقد مقاله «Shi'i Morning Rituals» (مقاله ۴۴) از مجموعه «Shi'ism» نوشته دکتر پیتر چلکوفسکی است. نگاه ایشان به مراسم عزاداری شیعه با وجود بی طرفانه نگاشتن او، همانند نگاه بسیاری از مستشرقان کاستی هایی دارد. وی با بیانی توصیفی به شرح مراسم عزاداری در نواحی مختلف شیعه نشین جهان می پردازد. مبنای وی در بررسی این برنامه ها بر نگاه نمادین یک ناظر بیرونی و بدون کمک گرفتن از آموزه ها و مصادر شیعه استوار است. یکی از راههای شناخت باورهای یک جامعه، بررسی نمادهای موجود در آن محیط است که نویسنده از این روش در تحلیلهای خود استفاده کرده است. نوشتار حاضر درصدد اثبات این امر است که چنین روشی نمی تواند بیان درستی از شعائر و آموزه های شیعه ارائه نماید و با کاستی ها و مشکلاتی همراه است.

این پژوهه در دو محور کاستیها و امتیازات، به نوشته چلکوفسکی نگاه می کند و نکات مثبت این مقاله را در شکل و ساختار مقاله و روش نویسنده و کاستیهای آن را با دو رویکرد محتوایی و روشی مورد تحلیل قرار می دهد.

# واژگان کلیدی

مستشرقان، عزاداری شیعه، نماد، چلکوفسکی، نقد.

sr.ghaemi@gmail.com ali.rad@ut.ac.ir ۹۲/۲/۳ تاریخ پذیرش: \*. پژوهشگر پژوهشکده کلام اهل بیت ش. \*\*. استادیار دانشگاه تهران. تاریخ دریافت: ۹۱/۹/۱۲ ۱. مراسم عزاداری رایج شیعه.

#### طرح مسئله

امروزه مذهب تشیع در عرصه جهانی به خصوص جهان اسلام به عنوان مذهبی تأثیر گذار بر تحولات سیاسی، اجتماعی، فکری و فرهنگی مسلمانان شناخته می شود. آموزه های این مکتب هماره مورد توجه بسیاری از محققان و پژوهشگران در سراسر دنیا قرار گرفته و روند نگارش مقاله، کتاب و تأسیس مراکز پژوهشی در این زمینه در سال های اخیر رو به فزونی است. مستشرقان عقاید و تعالیم شیعه را به دقت مورد بررسی قرار می دهند و در تحلیل این آموزه ها بعضاً از روشهای جدید و متنوعی نظیر معناشناسی، نشانه شناسی و نماد شناسی استفاده می کنند. آغاز این رویه افق جدیدی را در برابر پژوهشگران عرصه دین گشوده است که می تواند برای کشف معرفتی نو در این حوزه به کار گرفته شود. مستشرقان در تحلیل های خود مرتکب اشتباهاتی شده اند که ناشی از نوع نگرش یا خطای در برداشت یا غرض ورزی بوده است.

در این اثر مجموعه آموزه های دینی، مجموعه ای منسجم و هماهنگ درنظر گرفته شده است. انتساب نظریه ای معرفتی به یک تفکر می باید به گونه ای باشد که نظم درونی آن سیستم را دچار اختلال نسازد. این هماهنگی درونی اقتضا می کند که هر یافته معرفتی، بر آن مجموعه هماهنگ عرضه و با آن سنجیده شود. لذا براساس این روش لازم است هر نظریه ای با قطعیات این نظام معرفتی نقد گردد و در صورت هماهنگی با آن اخذ شده و در غیر این صورت کنار گذاشته شود.

از آنجا که نقد یک اثر نه بهمعنای رد آن، بلکه بهمعنای ارزیابی و وارسی نوشته است، این پژوهه در ابتدا کاستیها و نقاط ضعف اثر مذکور را بیان می کند و سپس متذکر امتیازات و نقاط قوت آن مقاله می گردد.

#### چلکوفسکی و عزاداری شیعه

پروفسور پیتر ج. چلکوفسکی فی نویسنده مقاله «Popular Shi'i Morning Rituals» در موضوع عزاداری شیعه، دانشمند آمریکایی لهستانی تبار، از پژوهشگران حوزه شرق شناسی، به خصوص فرهنگ ایران است که هماکنون استاد رشتههای مطالعات خاورمیانه، شرق شناسی و اسلام شناسی در گروه مطالعات اسلامی و خاورمیانه دانشگاه نیویورک می باشد. اخذ مدرک لیسانس در سال ۱۹۵۸ م در رشته واژه شناسی شرقی از دانشگاه جگیلونیان شهر کراکوف لهستان، تحصیل در مدرسه درام همان شهر در رشته هنرهای تئاتری، اخذ مدرک مقطع فوق لیسانس در سال ۱۹۶۲ م در رشته تاریخ

<sup>1.</sup> Peter J. Chlkowski.

<sup>2.</sup> Jagiellonian.

#### الف) كاستيها

مدل نقد در این پژوهه برپایه شناسایی پیشفرضهای نویسنده، ارتباط آنها با اظهارنظرهای وی و نیز توجه به منابع استفاده شده توسط ایشان در مقاله استوار میباشد. روشن است که پیشفرضها بخش نانوشته یک مقاله میباشند. ازاین رو باید این پیشفرضها و ملزومات آنها را شناخت و در صورتی که نویسنده در اتخاذش به خطا رفته باشد، آنها را نقد نمود و روش صحیح را متذکر شد. بهعلاوه هر نویسنده در نوشتار خود از روشی استفاده می کند که در این نقد به روش ایشان نیز توجه جدی شده است. در نقد دیدگاههای چلکوفسکی از سه رویکرد نقد محتوای مقاله، نقد روشی وی در تبیین بعضی مسائل و نقد ساختاری مقاله استفاده شده است.

### ١. نقد محتوايي

#### ۱. عدم توجه به مصادر روایی و سنت شفاهی در باب عزاداری

چلکوفسکی در تحقیقات خود در باب شعائر عزاداری شیعه به مشاهدات و تجربههای شخصی خود اکتفا کرده و تقریباً به هیچ منبع و مصدر اصیلی در باب عقاید شیعه مراجعه نکرده است. او تنها از روضات الشهداء نام میبرد و در یک مورد به این کتاب ارجاع میدهد که البته این کتاب هم یک مصدر اصیل و اولیه نیست. این در حالی است که ادبیات شیعه مملو از آثار فاخر در زمینههای مختلف اعتقادی تشیع است. در ارتباط با شهادت امام حسین شیخ این فراوانی آثار بیشتر به چشم میخورد. به علاوه، ایشان از سنت شفاهی و فرهنگ مردم کوچه و بازار نیز استفادهای نکرده است. وی میتوانست با توجه به این بخش مهم، نمادهای سوگواری را با دقت بیشتری تحلیل کند.

<sup>1.</sup> Soas.

گفتگو با پیتر چلکوفسکی شرق شناس آمریکایی: «عاشق ایران و تعزیه هستم»، روزنامه ایران، ش ۳۵۷۴،
 ۲۹ بهمن ۱۳۸۵، ص ۱۸.

ازاین رو اکتفا کردن به یک اثر در این حوزه آنهم به این صورت و نپرداختن به فرهنگ عامه در حوزه عزاداری، موجب درک ناکافی و حتی اشتباه در بعضی موارد نسبت به فرهنگ و آموزههای عاشورا می گردد؛ چنان که در ادامه به آن خواهیم پرداخت.

### ۲. نگرش التقاطی به حادثه کربلا

مشکل دیگر نویسنده در جنس نگرش او به عزاداری برای امام حسین و حادثه کربلاست. از آنجا که چلکوفسکی خود یک مسیحی کاتولیک است، از دیدگاه آموزههای مسیحیت کاتولیک به این واقعه نگاه می کند. او خواسته یا ناخواسته درصدد برقراری ارتباط میان این دو واقعه، یعنی شهادت امام حسین و به صلیب کشیده شدن عیسی مسیح و آموزههای مربوط به آن دوست.

#### ١ ـ ٢. رياضت

او برای مراسم عزاداری مثل زنجیرزنی و سینهزنی به طور گسترده از واژه «Suffering» استفاده می کند که به معنای رنج و عذاب و ریاضت شخصی است:

بهنظر میرسد اجزای اساسی یکسان باشند، اما روش های خودزنی (ریاضت شخصی) مختلفاند؛ بعضی قفسه سینههایشان را با دستانشان میزنند (سینهزنی)، دیگران پشت هایشان را با زنجیر میزنند (زنجیرزنی) و همچنین گروههای دیگر با شمشیر یا چاقو بر سرهایشان میزنند، بهطوری که خون بر روی صورت، گردن و سینههایشان جاری میشود (قمهزنی). (

چنین اعمالی به خصوص در میان کاتولیکها رواج دارد. آنها در هفته مقدس که یادآور مرگ مسیح است، با تازیانهای ـ شبیه به زنجیر در مراسم عزاداری شیعه ـ به پشت خود ضربه زده، به عزاداری می پردازند. البته این شلاق زدن به نوعی سهیم کردن خود در رنجهایی است که مسیح برای خرید گناهان نوع انسان، ناچار به تحمل آنها شده، نه بهجهت عزاداری برای مرگ مسیح. آما در نقطه مقابل، شیعیان صرفاً برای عزاداری این اعمال را انجام می دهند و این امور، شکلهای مختلف عزاداری است که از دیرباز وجود داشته است و نمی توان برای آنها چنین نمادسازی کرد. به عنوان مثال زنجیرزنی یکی از شکلهای عزاداری است که از شبه جزیره هند و پاکستان وارد ایران شده است؛ با این تفاوت که در ایران زنجیرزنی به صورت معمولی و بدون خون ریزی است، اما آنان با زنجیر و چوبهای میخدار بر پشت خود می زنند و در پی زنجیر زدن، از بدن آنان خون جاری میشود. آکنون نیز مرتاضان هندی با چنین وسایلی بدن خود را ریاضت می دهند. البته بعضی نیز

<sup>1.</sup> Chelkowski, "Popular Shi'i Morning Rituals" in Shi'ism, V. III, P. 157.

۲. گلن و مرتن، *کتاب مقدس (انجیل یوحنا)*، باب ۱۹، آیه ۱.

الخليلي، موسوعة العتبات المقدسه، ج ٨، ص ٣٧٢.

اعتقاد دارند که این نوع عزاداری از شیوه مسیحیان کاتولیک گرفته شده است؛ اما با توجه بـ میـزان ارتباط فرهنگی مسیحیان با ایرانیان و نیز زمان ورود این نوع عزاداری به ایران، این احتمال بسیار بعید بهنظر می رسد.

بهعلاوه در کتابهایی که در شرح عزاداریهای سنتی شیعیان در نواحی مختلف جهان چاپ شده، به این موضوع اشاره گردیده است که عزاداری سنتی مردمان این نواحی زنجیرزنی، سینهزنی، شبیه گردانی و قمهزنی است که از دیرباز در این منطقه رواج داشته است؛ ٔ درحالی که در مـورد دیگـر مناطق مورد سکونت شیعیان این شیوه عزادری بهعنوان سنت رایج اَن نواحی ذکر نشده است. ّ

در عین، حال حتی اگر قبول کنیم که این شیوه از مسیحیت وارد شده، باز هم نمی توان شباهت در پیش زمینه عقیدتی آنها را پذیرفت.

#### ٢ \_ ٢. فدا

استفاده چلکوفسکی از واژه «passion» برای شهادت امام حسین ﷺ بهجای واژه «Martyrdom» نیز جای تأمل دارد. این واژه اساساً برای مصائب و شهادت حضرت عیسی ﷺ ـ البته به اعتقاد مسیحیان \_ در به صلیب کشیده شدن ایشان مورد استفاده قرار می گیرد. در واقع لفظ «passion of Christ» در میان مسیحیان بسیار رایج است؛ به طوری که می توان ادعا کرد برای مسیح عَلم شده است. مسیحیان باور دارند که ایشان به صلیب کشیده شد و رنج کشید تا همه انسانها از گناه نخستین خود خلاصی یابند. چلکوفسکی امام حسین ﷺ و شهادت ایشان را نیز با همین دیدگاه مورد بررسی قرار میدهد. وی از شهادت آن حضرت به عنوان بزرگ ترین کنش رستگاری بخش از نظر شیعه نام می برد و در چند جا نیز بر رستگار شدن شیعیان در پناه این جریان و مراسم مربوط به اَن تأکید مینماید. <sup>۶</sup>

به طور مشخص این دیدگاه یک اندیشه متأثر از مسیحیت و آموزه «فدا» می باشد. اگرچه شیعیان با شرکت در مراسم عزاداری امید دارند تا حضرت سیدالشهدای شفیع آنها در روز قیامت باشد، اما

۱. سفرنامههای مختلفی از اروپاییها در دوره صفویه و زندیه برجای مانده که در آنها توضیحات فراوانی در مورد آداب و رسوم ایرانیان، ازجمله عزاداری محرم آمده است. در عین حال در هیچکدام نشانهای از شیوه عزاداری زنجیرزنی دیده نشده است. (تاورنیه، سفرنامه تاورنیه، ج ۲، ص ۴۱۷ \_ ۴۱۲؛ کارری، سفرنامه کارری، ص ۱۲۵؛ دلاواله، سفرنامه بيترو دلاواله، ج ٢، ص ١٢۴ \_ ١٢٣ و ...) با توجه به اينكه اين شيوه عزاداري يا حتى رياضت تا زمان قاجار دیده نشده است و نیز با ملاحظه سطح پائین ارتباط شیعیان ایرانی و مسیحیان در این دوره، اقتباس این شیوه عزاداری از مسیحیان دور از ذهن است. ۲. معتم*دی* کاشانی، *عزاداری سنتی شیعیان*، ج ۳، ص ۲۷۴ به بعد.

٣. ر.ک به: همان، ج ٣ \_ ١.

<sup>4.</sup> Chelkowski, "Popular Shi'i Morning Rituals" in Shi'ism, V. III, P. 155.

<sup>5.</sup> Ibid.

<sup>6.</sup> Ibid, P. 155-163.

۶۲ 🛭 فصلنامه علمی ـ پژوهشی تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، س ۴، بهار ۹۲، ش ۱۰

این مسئله با نگاه مسیحیت به رنج و مصلوب شدن مسیح تفاوت دارد.

توضیح بیشتر آنکه، یکی از اساسی ترین عقاید مسیحیت را آموزه «فدا»، یعنی نجات بشریت به به وسیله مرگ عیسی مسیح به تشکیل می دهد. وی شهادت امام حسین به را نیز از همین سنخ دانسته و آن را برای رهایی مسلمانان از گناه می داند. این در حالی است که میان این دو مسئله تفاوت روشنی وجود دارد. تفاوت عمده «فدا» با «شفاعت» در آن است که به عقیده مسیحیان، عیسی به کفاره گناه انسان را یکباره و برای همیشه محقق ساخت و با تسلیم شدن کامل به خدا، دیواری را که گناه بین خدای بی نهایت شایسته و انسان متمرد قرار داده بود، منهدم کرد. آزاین رو خدا به وسیله مرگ مسیح، کیفر تمام کسانی را که به عیسی ایمان آوردند، پرداخته است. مرگ عیسی بر صلیب هم باعث آمرزش گناهان بشر و هم باعث خشنودی کامل خداوند و مصالحه و آشتی او با بشریت گردید. "

در مقابل، شفاعت در فرهنگ شیعه شرایطی دارد و مفهوم آن چنان نیست که در مسیحیت گفته می شود. شفاعت به عنوان یکی از اسباب نجات انسان از عذاب دوزخ، در قرآن کریم و روایات معصومان مورد تأکید فراوان قرار گرفته است. بنابه گفته علامه طباطبایی، اخبار دال بر وقوع شفاعت همگی بر این مطلب دلالت دارند که در روز قیامت افرادی گناهکار از اهل ایمان شفاعت می شوند؛ یعنی یا از دخول در آتش نجات می یابند یا بعد از داخل شدن در آتش از آن بیرون می شوند. آز مجموع آیات شفاعت استفاده می شود کسانی که در قیامت مشمول شفاعت قرار می گیرند عبارتند از گناهکاران دین دار و متدینان به دین حق، یا گناهکارانی که خدا دینشان را پسندیده است. همچنین شفاعت در آخرین موقف از مواقف قیامت به کار می رود و گناهکار با شفاعت مشمول آمرزش قرار می گیرد. گ

نتیجه اینکه، در مسیحیت اعتقاد بر آن است که قبل از آنکه بشر بخواهد یا بتواند کاری برای نجات خویش انجام دهد، خداوند به وسیله فدا و مرگ عیسی پیش بر صلیب، این مهم را به انجام رسانده است. ازاینرو تمام پیروان عیسی پیش از اسارت گناه و مرگ رها شده و نجات یافتهاند. درحالی که از دیدگاه اسلام هر کس خودش باید با تمسک به قرآن کریم و اهل بیت پیامبر پیش و با تلاش و کوشش خود و انجام اعمال صالح و کسب فضائل اخلاقی و تهذیب نفس و پرهیز از گناه در

۱. گلن و مرتن، *کتاب مقدس (انجیل مرقس)*، باب ۳، آیه ۱۹ ـ ۱۶.

۲. طالبی، «نجاتشناسی از دیدگاه اسلام و مسیحیت»، مجله طلوع، ش ۱۱ ـ ۱۰، تابستان و پاییز ۱۳۸۳، ص ۱۰۷.
 ۳. همان.

۴. طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ج ۱، ص ۲۷۷.

۵. همان، ص ۲۵۹.

ع همان، ص ۲۶۴.

طول حیات دنیوی به سعادت دست یابد. بنابراین از دیدگاه مسیحیت «نجات» هماکنون برای پیروان عیسی عیسی عاصل و فراهم است؛ ولی در اسلام «نجات» در گرو ایمان واقعی به اصول محوری دین حق و انجام اعمال صالح است که انسان حاصل آن را در عالم پس از مرگ خواهد دید.

#### ۳ ـ ۲. عشای ربانی

مورد دیگری که چلکوفسکی براساس پیش زمینه فکری مسیحی به آن پرداخته است، یکی شدن با امام و شریک گشتن با او در مصائبش به وسیله انجام اموری مثل سینه زنی و زنجیرزنی می باشد:

بعضی قفسه سینه هایشان را با دستانشان میزنند (سینهزنی)، دیگران پشت هایشان را با زنجیر میزنند (زنجیرزنی) و همچنین گروههای دیگر با شمشیر یا چاقو بر سرهایشان میزنند، به طوری که خون بر روی صورت، گردن و سینه هایشان جاری می شود (قمهزنی). .... تمام این موارد برای اثبات غم و اندوه افراد برای زخمهای رسیده به شهدای کربلا انجام می شود. خودزنی آنها کوششی است برای یکی کردن خودشان با رنج حسین؛ مثل اینکه کربلا در زمان حاضر می تواند دوباره ایجاد شود و آنها می توانند در شهادت امام سهم داشته باشند.

یا آن طور که در مورد قبل گفتیم، با دیدن خود در آینه های نصب شده بر روی نخل می توانند چنین احساسی در خود ایجاد کنند:

مردم می توانند تصویر خودشان را در آینههایی که تخت روان حسین (نخل) را پوشانده است، ببینند و از این طریق می توانند خود را همراه حسین مشاهده کنند. ۳

در مورد مداحی روضهخوانان آورده است:

آنها در شنوندگانشان احساس یگانگی بسیار شدیدی را برمیانگیزند؛ چنان که آنها با رنج شهدا (کسانی که تکتک آنها به عنوان واسطه (شفیع) در روز قیامت به کار میروند) یکی می شوند. \*

به نظر می رسد این نگرش او نشئت گرفته از آموزه «عشای ربانی» در مسیحیت باشد. «عشای ربانی» موضوعی است که تمام مسیحیان عالم بدون استثنا به آن اعتقاد دارند و به آن عمل می کنند. مسیحیان معتقدند آخرین شبی که عیسی مسیح در میان حواریون بود، به آنان نان فطیر و شراب خورانید و عنوان کرد که این نان همان تکههای بدن من است و آن شراب را هم عیسی مسیح

۱. طالبی، «نجاتشناسی از دیدگاه اسلام و مسیحیت»، *مجله طلوع،* ش ۱۱ ـ ۱۰، تابستان و پاییز ۱۳۸۳، ص ۱۰۷.

<sup>2.</sup> Chelkowski, "Popular Shi'i Morning Rituals" in Shi'ism, V. III, P. 157.

<sup>3.</sup> Ibid, P. 175.

<sup>4.</sup> Ibid, P. 163.

به عنوان خون خود به آنها داد تا بنوشند. در واقع مسیحیان اعتقاد دارند که حواریون با خوردن آن نان و شراب جزئی از خود عیسی مسیح و یا در حقیقت، خود عیسی مسیح شدهاند. این عمل یکی از واجبات در تمام فرق مسیحی است که به شدت به آن اعتقاد دارند! به عبارت دیگر مسیحیان معتقدند با خوردن نان و شراب با مسیح یکی شده و حتی خود عیسی مسیح می شوند. ۱

اما این مسئله در مورد شیعیان صادق نیست. گفتیم که شیعیان مراسمی مانند سینهزنی، زنجیرزنی و قمهزنی را تنها از باب عزاداری و زنده نگه داشتن نام حضرت سیدالشهدا انجام می دهند نه برای احساس یگانگی با شهدای کربلا و یا همراهی با امام آن طور که در مسیحیت وجود دارد. همین طور آنها از بعضی غذا و نوشیدنی های مربوط به این مراسم صرفاً برای تبرک جستن استفاده می کنند، نه یکی شدن با امام. شیعه تنها به پاس احترام پیشوایان خود و پیشتازان دین خدا و به منظور ابراز محبت بی شائبه خود نسبت به آنان، بدان آثار تبرک می جویند. از آنجا که قبور و حرمهای مطهر پیامبر خدا و اهل بیت ایشان شو منتسب به آنان است، علاقه مندی به آستان بلندشان و برکت یافتن از قبور پاکشان جزو سنتهای دینی شده است، حال چه به صورت دست کشیدن و لمس کردن، چه بوسیدن و چه صورت بر قبور و رقور و آستان آنان نهادن یا استفاده از اغذیه منتسب به آنان.

# ۳. نگاه هنری مطلق به تعزیه

چلکوفسکی به مراسم تعزیه نگاهی هنری صرف دارد و به عنوان یک نمایش و تئاتر به آن مینگرد. بر همین اساس او تنها به جنبههای هنری این مراسم تأکید دارد و در شرح خود از تعزیه با مقایسه میان نمایش غربی و تعزیه، تنها به عوامل مؤثر در کمال یا نقص یک نمایش مثل شکل صحنه، لباسهای بازیگران، وسایل صحنه و تشریفات موجود در حواشی آن می پردازد.

وی در مدل نگاه خود به این مراسم نیز دچار خطا شده است. تعزیه جزئی از مراسم عـزاداری شیعیان است و یک شیعه به آن نگاه جدی هنری ندارد؛ چه آن که نقشی را در تعزیه ایف می کند و چه آن که به تماشای این نمایش می نشیند، برای ثواب شرکت در مراسم عزاداری سیدالشهدای این عمل را انجام می دهد، نه صرفاً دیدن یک نمایش تراژیک و اهمیت دادن به جنبه هنری آن. به عبارت دیگر تعزیه منشأ پیدایش هنری ندارد تا بتوان آن را با معیارهای نمایش غربی سنجیده و سیر تاریخی آن را همانند روند تاریخی تراژدی های یونان دانست؛ بالکه مبنای شکل گیـری چنین مراسمی، اعتقادات عامه و تلاش برای زنده نگهداشتن یاد و نام اولیای دیـن از راه سوگواری بـرای مراسمی، اعتقادات عامه و تلاش برای زنده نگهداشتن یاد و نام اولیای دیـن از راه سوگواری بـرای

۱. گلن و مرتن، کتاب مقدس (انجیل مرقس)، باب ۱۴، آیه ۲۵ ـ ۲۱.

<sup>2.</sup> Chelkowski, "Popular Shi'i Morning Rituals" in *Shi'ism*, V. III, P. 167-168. ". ماله، تاریخ ملل شرق و یونان، ج ۳ ـ ۱، ص ۲۵۵.

شهادت آنها میباشد. گزارشهای تاریخی از برگزاری اولین تعزیهها بعد از اسلام نیز همین مسئله را نشان میدهد. ابناثیر در بیان وقایع سال ۳۶۳ ق از «فتنهای بزرگ» میان سنی و شیعه یاد می کند؛ بدین روایت که اهل «سوق الطعام» در بغداد که سنی مذهب بودند، شبیه جنگ جمل را ساخته و به گمان خود با اصحاب علی شهر می می می می می می می امر به گمان قوی در معارضه با عمل «کرخیان» که شیعی مذهب بوده و «شبیه واقعه کربلا» را پدید آورده بودند، صورت گرفته است. شیخص است که دو طرف این شبیه سازی را برای اعلام اعتقادات خود و نیز سوگواری انجام می دادند و این مراسم به هیچ وجه جنبه نمایشی و هنری نداشته است.

این مسئله در خود تعزیه و اشعار آن نیز ظهور و بروز دارد. به عنوان مثال کسی که نقش شـمر را بازی میکند، در آغاز کار درحالی که با گامهای بلند و تند گرد صحنه نمایش را میپیماید، چندینبار به صدای بلند میخواند:

الا ياران! نه من شمرم، نه اين خنجر؛ مراد از كار ما اين است كه اين مجلس بكا باشد.

# ٤. اشتباه تاریخی در الگوپذیری عزاداری از توابین

نویسنده در قسمتی از مقاله، الگوی عزاداری و زیارت قبر امام حسین الله را اقدام توابین در این زمینه میداند:

گزارشهایی از زیارت کردن این افراد وجود دارد که چهار سال بعد از مرگ او اتفاق افتاده است. زائران، جنگجویان و خونخواهان حسین بودند که خود را «توابین» نامیده بودند. آنها در برابر عبیدالله بن زیاد قیام کردند ... در خلال این عملیات نظامی بهشدت انتقام جویانه، جنگجویان [در کربلا] توقف کردند برای اینکه با قهرمان شهیدشان بیعت کنند و زاری نمایند. آنها در طول روز ناله و شیون و زاری کردند و شب هنگام واقعه جانگداز قتل عام کربلا را بازخوانی نمودند. آنها بسیار گریستند، به طوری که شنهای صحرا از آن خیس شد، مانند اینکه آب جریان پیدا کرده است. این برنامه یک پیش نمونه برای مراسم بعدی و مخصوصاً مراسمی که بهعنوان مجلس عزا نامیده می شود، گردید. ۲

همان طور که از عبارت چلکوفسکی برمی آید، وی آغاز پدیداری مجالس عزای حسینی را به دوره توابین نسبت می دهد و آن را الگویی برای مجالس سوگواری شیعه در طول تاریخ معرفی می نماید. به عبارت دیگر وی مدل عزاداری رایج در میان شیعیان، یعنی مرثیه خوانی و گریه برای امام شهید را برگرفته از عمل توابین و مربوط به دوره آنها می داند. این در حالی است که آنچه در متون تاریخی

ا. فقیهی، تاریخ آلبویه، ص ۳۱.

<sup>2.</sup> Chelkowski, "Popular Shi'i Morning Rituals" in Shi'ism, V. III, P. 156.

میبینیم، حاکی از آن است که مراسم عزاداری برای امام حسین شی بسیار پیش از این زمان و همگی نیز به سبک و سیاق مراسم توابین برقرار شده است. این برنامه ها در مکان های مختلف و توسط افراد مختلفی برگزار شده است؛ به عنوان نمونه:

# ۱ ـ ٤. عزاداری اهلبیت ایک در کربلا

طبق نقلهای تاریخی، اولین مراسم عزاداری برای شهدای کربلا در روز ۱۱ محرم و توسط اهل بیت امام در کربلا برگزار شد. در این روز زمانی که کاروان اسرا را از کنار بدنهای پاک شهدا عبور دادند، زنها شروع به شیون کردند و بر صورتهای خود لطمه زدند. در این میان حضرت زینب شروع به مرثیه سرایی کرد و با مخاطب قرار دادن پیامبر شخ نوحهای سرداد که دوست و دشمن را گریاند.

### ۲ ـ ٤. عزاداری زنان بنیهاشم در مدینه

بعد از خبر یافتن اهل مدینه از شهادت حضرت اباعبدالله هی زنان بنیهاشم گرد آمده و مشغول شیون و زاری شدند و بر چهره خود لطمه زدند. دختر عقیل بن ابیطالب نیز در میان آنها سر خود را برهنه کرده و ابیاتی را در رثای شهدای کربلا و مذمت امویان خواند. ۲

# ٣ ـ ٤. امالسلمه و عزاداري براي امام حسين الله

یعقوبی نقل می کند که نخستین شیون گر بر امام حسین شد در مدینه، امالسلمه همسر رسول الله عیم بود. گویا حضرت رسول علی به ایشان شیشهای پر از خاک داده و فرموده بودند: «جبرئیل مرا خبر داده است که امت من حسین را می کشند. هرگاه این خاک، خون تازه گردید، بدان حسین شد شده است.» این شیشه نزد وی بود، تا زمانی که روز عاشورا مشاهده کرد خاک به خون تبدیل شده است، شروع به فریاد و شیون نمود.

بعد از زاری او زنان مدینه از هر سو شروع به گریه کردند؛ به گونه ای که از شهر مدینه چنان شیونی برخاست که هرگز مانند آن شنیده نشده بود.  $^{\text{۳}}$ 

# ٤ ـ ٤. زينب 🕮 و مجالس سوگواري در مدينه

مراسماتی از این دست در بازگشت کاروان اسرا به مدینه نیز گزارش شده است. در کتاب لهوف آمده است که مردم مدینه بعد از اطلاع یافتن از نزدیک شدن کاروان به شهر، درحالی که اشک میریختند

۱. ابن اثیر، کامل تاریخ بزرگ اسلام و ایران، ج ۱۱، ص ۱۹۴؛ طبری، تاریخ طبری، ج ۷، ص ۳۰۶۵.

۲. همان، ج ۱۱، ص ۲۰۴.

۳. یعقوبی، تاریخ یعقوبی، ج ۲، ص ۱۸۲.

و مرثیهسرایی می کردند، به استقبال کاروان أمدند و در محضـر امـام زیـنالعابـدینﷺ بـه عـزاداری مشغول شدند. طبق نقلهایی برپایی این مجالس سوگواری تا مدتها در منازل اهل بیت، به خصوص خانه حضرت زینب 🕮 ادامه داشت. ٔ

# ٥ \_ ٤. اولين زائر امام در كربلا و مرثيه سرايي وي

عبیدالله بن حر جعفی تنها چند روز پس از واقعه کربلا به همراه یاران و اتباع خود از کوف به آن سرزمین رفت و بر سر مزار امام حسین الله و یارانش به مرثیه سرایی پرداخت و حسرت خورد که چرا ایشان را یاری نکرده است. در بسیاری از متون تاریخی از وی بهعنوان اولین زائر کربلا نام برده میشود.<sup>۳</sup>

# ٦ ـ ٤. مجلس عزاي حسيني در شام

طبری گزارش می کند که پس از ورود کاروان اسرا به شام و خطابهخوانی امام سجاد علیه، یزید به اهل بیت امام حسین ﷺ و زنان خاندان خود اجازه داد که عزاداری کنند. آنها نیز به مدت سه روز بهطور رسمی در شام عزاداری کردند. ٔ

همان طور که از موارد برشمرده شده کاملاً مشخص است، خاستگاه عزاداری و نیز شکل آن برگرفته از سوگواری اهل بیت می باشد؛ در حقیقت آنها اولین افرادی بودند که مجالس عزاداری برای امام حسین ﷺ برگزار نمودند. ازاین رو باید اذعان نمود که الگوپذیری عزاداری شیعیان از توابین نادرست بوده و از مطالعه اندک نویسنده در کتب تاریخی و عدم رجوع ایشان به مصادر مربوط به عزاداری شیعه ناشی می شود. به نظر می رسد نویسنده با کمی دقت و کنکاشی بیشتر در کتب تاریخی مى توانست از اين اشتباه تاريخى اجتناب نمايد.

# ۲. نقد روشی

#### ۱. افراط در نمادگرایی

چلکوفسکی نگاهی نمادین به مراسم عزاداری ایام محرم و صفر دارد. اگرچه در بعضی از موارد نمادهایی که معرفی می کند از دیدگاه یک فرد شیعه نیز مورد تأیید است، اما در چند مورد در نگاه نمادگرای خود دچار افراط شده است.

به طور کلی وظیفه مخاطب در برخورد با یک متن یا نماد که هردو معنایی را در خود دارند، مىتواند به دو گونه باشد: ١. كشف معنا؛ ٢. اختراع معنا. ظاهراً قواعد زباني وظيفه مخاطب را كشف

\_\_\_\_\_\_ ۱. سيد بن طاووس*، الملهوف على قتلى الطفوف،* ص ۲۲۶ به بعد. ۲. شهر الدين شهرين ٢. شمس الدين، ثورة الحسين في الواقع التاريخي و الوجدان الشعبي، ص ٢٤٥.

۳. ابن اثیر، کامل تاریخ بزرگ اسلام و ایران، ج ۱۲، ص ۱۶۹؛ طبری، تاریخ طبری، ج ۷، ص ۳۰۸۵.

۴. همان، ص ۳۰۷۴.

معنا میداند، نه اختراع آن؛ زیرا در صورت دوم هدف از به کارگیری زبان برآورده نمی شود و انتقال پیام به درستی صورت نمی گیرد؛ گوینده معنایی را قصد کرده و شنونده معنای دیگری را آفریده و به او نسبت داده است. در اینجا ارتباط درونی گوینده و شنونده برقرار نمی شود. افزون بر این، معنایی را می توان به کلمات نسبت داد که قواعد اجازه دهند؛ قواعد هم معنایی را اجازه می دهند که عمومی باشد، نه خصوصی. بنابراین نمی توان گفت مخاطب می تواند معنایی بیافریند و به گوینده نسبت دهد؛ زیرا در این صورت معنا را خصوصی کرده ایم.

در نگاه به نمادها و بررسی و تحلیل آنها لازم است به این مسئله توجه کرد که نشانه و نماد را باید با صاحب نشانه مورد بررسی قرار داد. بهنظر می سد از دیدگاه چلکوفسکی نماد به خودی خود فاقد معناست و باید معنا را به آن القا کرد یا معنا را اختراع نمود (دیدگاه دوم). به عبارت واضحتر او در برخورد با نشانهها معناسازی می کند، نه معنایابی. متأسفانه ایشان چنین مبنایی در برخورد با نمادها دارد و این مبنا و نگاه را در قضاوتها و تحلیلهای خود تأثیر می دهد.

به عنوان نمونه، او نصب آینه در نخل (سازهای که جهت عزاداری بیشتر در استان یزد مورد استفاده قرار می گیرد) را به این صورت نمادسازی می کند که با این کار، ناظر بیرونی می تواند خود را همراه با امام احساس نماید. آما در نگاه مردم چنین تصوری از این کار وجود ندارد؛ چراکه دلیل و فلسفه خاصی برای کار خود قائل نیستند و آن را برای جذابیت بیشتر و زیبایی انجام می دهند تا به وجود آوردن چنین احساسی.

وی شکل نخل را اقتباس شده از اشک عزاداران حسین علیه می داند:

در این میان نخل در طی قرنها شباهتش را به تخت روان اصلی خود گم کرده است و تبدیل شده به سازهای با اندازههای مختلف از کوچک تا بسیار بزرگ؛ شبیه به یک توری شبکهای چوبی به شکل قطره اشک که یادآور اشکی است که مؤمنان برای امام حسین ریختند."

برای شکل این سازه تفاسیر مختلفی ذکر شده است که هیچ کدام سندیت ندارد و همگی در حد احتمال است. ٔ از این میان سه احتمال قابل تأمل است:

الف) چون با تزییناتی که بر روی آن انجام می شود، شبیه به درخت خرما می گردد، به آن نخل می گویند. ۵

۱. صادقی، *درآمدی بر کلام جدید*، ص ۸۸ .

<sup>2.</sup> Chelkowski, "Popular Shi'i Morning Rituals" in Shi'ism, V. III, P. 175.

<sup>3.</sup> Ibid, P. 157.

۴. گلی زواره، «تحقیقی درباره نخل ماتم»، روزنامه اطلاعات، ۷ شهریور ۱۳۷۰.

۵. دهخدا، لغتنامه، ج ۴۷، ص ۳۹۷.

ب) این تابوت در مقیاسی کوچکتر برای تشییع اشخاص خاصی در بعضی مناطق ایران، بهخصوص استان یزد مورد استفاده قرار می گیرد و این احتمال وجود دارد که بهخاطر عظمت امام حسین تابوت را بسیار بزرگ می سازند. اما این امکان هم وجود دارد که تابوت کوچکتر را از روی تابوت بزرگ آیینی ساخته باشند و هیچ دلیلی بر درست بودن احتمال اول در دست نداریم.

ج) ساختن شبیه شهدا و تابوتهای تمثیلی آنها و آئینهای حمل آن در دستههای عزا در فرهنگ ایران پیشینه ای دراز دارد. نمونه برجسته و معتبر آن، آیین سوگواری سالانه مرگ سیاوش و حمل و گرداندن تابوت اوست. بنابر روایات تاریخی، مردم فرارود تا نخستین سده های اسلامی هرساله در مراسم یادمان سال مرگ سیاوش، قهرمان اسطورهای ایران که خون پاکش به ناحق بر زمین ریخت، شبیه او را میساختند و در عماری یا محملی گذاشته و بر سر و زنان و سینه کوبان و نوحه خوان در شهر می گرداندند.

شواهدی وجود دارد که نشان میدهد نخل گردانی ادامه سیاوشانهای بسیار کهن است. در بررسی مراسم سیاوشان بر دیواری از کاخ «پنجکند» دیده میشود که سوگواران اتاقی چادرمانند را که پیکر سیاوش و سه تن از عزاداران در آن است، بر دوش میکشند. اتاق دارای پنجره هایی است که پیکر سیاوش و عزاداران از آنها پیداست. شکل شبکهدار نخل و وجود پنجرههای کوچک فراوان در آن، یادآور همان اتاق چادرمانند است. نخل شباهت بسیاری به درخت سرو دارد. سرو نیز در فرهنگ عامه یعنی جاودانگی و رشادت و زندگی اخروی و آزادگی که یادآور روحیات و خصایل امام حسین هی است. \*

جالب اینجاست که در تفاسیر مربوط به شکل این سازه هیچگاه از شباهت آن به اشک نامی برده نشده است. ازاینرو بهنظر میرسد تعبیر ایشان از همه احتمالات ضعیف تر باشد؛ چراکه اولاً چنین سخنی در هیچ کتاب یا منبع مکتوب یا شفاهی ای وجود ندارد. ثانیاً احتمالات دیگری نیز می توان برای شکل آن درنظر گرفت که می تواند معقولانه تر باشد؛ مثل اینکه آن را برگرفته از معماری خاص اسلامی و یا گرته برداری از شکل گنبد بدانیم.

احتمال دیگر چلکوفسکی گنبدی شکل بودن سقف سقاخانهها:

این کار بیان نمادینی از تأثیر متقابل تشنگی کربلا [بر افراد] شده است و همچنین

۱. همان.

۲. بلوکباشی، «نخل گردانی»، مجموعه از ایران چه میدانیم، ص ۱۳.

۳. حصوری، سیاوشان، ص ۱۰۶.

۴. همان.

نماد مراسم تدفین [و زیارت] است؛ تا آنجا که بر روی منبع آب گنبدی قرار داده شده که حاکی از ضریح شهید مقدس می باشد. ۱

این مورد نیز ممکن است به سبب سبک خاص معماری ایرانی در گنبدی ساختن سقف اماکن جهت خنک نگه داشتن فضای داخلی و به طور مشخص در اینجا برای خنک نمودن آب باشد. به عبارتی هیچ دلیل و تفسیری برای ساختن بعضی سقاخانه ها به این شکل وجود ندارد و منشأ چنین شکلی معلوم نیست.

او برای نمادسازی خود دلیلی ارائه نمیدهد. ازاین رو همان طور که او می تواند احساس خاصی از یک نماد داشته باشد و براساس سلیقه خود آن را رمزگشایی و معنا نماید، هریک از ما نیز می توانیم چنین عملی را انجام دهیم؛ یعنی به همان مقدار که تفسیر ذوقی یک فرد از این مراسمات قابل استناد نیست، رمزگشایی ایشان هم فاقد وجههای برای تأیید می باشد.

علت این تحلیل نادرست هم به احتمال بسیار زیاد عدم استفاده نویسنده از اطلاعات شفاهی مردم کوچه و بازار میباشد که نشئت گرفته از همان مبنای اشتباه ایشان است. به عبارت دیگر نویسنده براساس مشاهدات خود و روحیه هنری ای که داشته، با دیدن این برنامهها و سازهها با استفاده از احساس و اطلاعات شخصی خود به نمادسازی پرداخته و از اطلاعات عزاداران شیعه استفاده چندانی نکرده است.

#### ۲. عدم توجه به نمادهای کانونی

یکی از نکاتی که در مقاله چلکوفسکی مغفول مانده و نویسنده جز در ضمن مسائل دیگر به آن پرداخت مناسبی نداشته است، اشک ریختن عزاداران در رسای حضرت اباعبدالله هم میباشد. در بررسی نمادها باید به اندازه کافی به هر کدام پرداخته شود که در این میان از اشک به عنوان یک عنصر بسیار تأثیرگذار در مراسم عزاداری غفلت شده است. طبق احادیث و آموزههای شیعی باید اذعان کرد که اشک نقطه کانونی تمام شکلهای عزاداری است. آنچه در روایات آمده، تأکید بر ریختن اشک برای مصائب اهل بیت شو است. به عبارت دیگر نمادها و مراسم گوناگون فقط برای آن است که این اشک محقق شود و سوگواری برای اهل بیت شکل بگیرد. این تأکید و توجه به گونهای است که اشک ریختن برای سیدالشهدای از سوی امامان وسیله آمرزش گناهان و رستگاری در روز قیامت شمرده شده است. شعار روضه ها و نوحه های عزاداری که برگرفته از موزههای تشیع است نیز همین مطلب را میرساند. به عنوان نمونه:

<sup>1.</sup> Chelkowski, "Popular Shi'i Morning Rituals" in *Shi'ism*, V. III, P. 158.

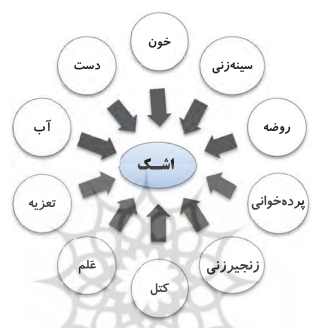
۲. مجلسی، بحارالانوار، ج ۱۰، ص ۱۰۳ و ج ۴۴، ص ۲۹۰ \_ ۲۸۹ و ... .

٣. همان، ج ۴۴، ص ٢٨٣، ٢٧٨، ٢٩٢ و ... .

انگاره چلکوفسکی در عزاداری شیعه؛ نقد دیدگاه چلکوفسکی در مجموعه «Shi'ism» □ ۱۱ ای دل! ز سوز گریه جگر را کباب کن یاد از حسین تشنه به چشم پر آب کن یا:

باید برای مثل تو گریانمان کننـد هم صبح و هم غـروب پریشانمان کننـد

متأسفانه این نماد کانونی در این پژوهش مورد غفلت قرار گرفته و توجه چندانی به آن نشده است؛ درحالی که نویسنده می توانست از این عمل برای بیان آموزهها و نمادهای شیعه استفاده فراوانی نماید. محوریت نماد اشک نسبت به دیگر نمادها در عزاداری شیعه در شکل زیر نشان داده شده است:



علاوه بر اشک، سه نماد دیگر نیز نزد شیعه وجود دارد که با آن رابطه تنگاتنگی دارد، اما در این مقاله بدان ها اشاره نشده است؛ این سه نماد عبارتند از: آب، خون و دست. جای تعجب است که نویسنده با دید هنری خود چگونه از این نمادها با وجود تبلور زیاد آنها در نهضت عاشورا و عزاداریهای مردم غفلت نموده و اشارهای به آنها نکرده است.

#### ب) امتيازات

۱. تناسب در شکل و ساختار

مقاله در مقدمه خود توضیح مختصری در مورد امام حسین او جریان شهادت ایشان ارائه میدهد. نویسنده حادثه کربلا را بزرگترین حقیقت رنجآور و عمل رستگاری بخش در شیعه معرفی مینماید. سپس از خصوصیت فراتاریخی آن سخن به میان آورده و مراسم مربوط به این حادثه جانگداز را به عنوان هسته اصلی ایمان شیعی و سبب قدرت و نیروبخشی به شیعیان در تمام جهان معرفی مینماید. به علاوه او بر تأثیر شگرف و عمیق این حادثه در تفکرات و آموزه های شیعه تأکید می کند و این حادثه را سبب قیامهای شیعیان علیه ظلم و ستم در طول تاریخ می داند.

مقاله از ساختار مناسبی برخوردار است و به مراسم رایج در هر کشـور بـه صـورت مجـزا پرداختـه است. نویسنده در بخشهای مجزا شـامل ایـران، عـراق، دیگـر کشـورهای جهـان عـرب، مردمـان ترکزبان، هند و پاکستان و منطقه کارائیب، به سنتهای رایج عزاداری در هر منطقه اشاره کرده و از اماکنی که برای این عمل در هر کشور تأسیس شده است، نام میبرد.

چلکوفسکی در چند قسمت شکل مراسم عزاداری در نواحی مختلف را مورد مقایسه قرار میدهد:

در عراق جایی که بسیاری از مکانهای مقدس شیعه نظیر کربلا و نجف واقع شده است، دسته جات تفاوت عمده ای با نمونه های ایرانی ندارد. به عنوان مشال در ایران زنجیرزنان خودشان را به دو گروه متوازی در دو طرف جمع و در ستونی واحد تقسیم می کنند، در حالی که لباسهای سیاه پوشیده اند و بر پشت خود برشهایی زده اند تا زنجیرها مستقیماً به بدنشان ضربه بزند. آنچه در ایران دسته نامیده می شود، در عراق «موکب» نام دارد. همچنین در بسیاری از موارد دسته جات به وسیله اصناف مختلف و نیز به وسیله محلات شهر تشکیل می شوند. ۱

## ۲. نگارش بی طرفانه

نویسنده با بیانی توصیفی و تا اندازه زیادی بی طرفانه به شرح و توضیح مراسم عزاداری در میان جوامع شیعی مختلف می پردازد. شیوه او در استفاده از الفاظ بسیار خوب و بدون جهت گیری منفی است. وی حتی در جایی مثل توصیف قمهزنی که می توانست از الفاظ منفی استفاده کند، از این عمل پرهیز کرده و صرفاً به ارائه توضیحی عادی از این مراسم اکتفا می کند:

همچنین گروه های دیگر با شمشیر (احتمالاً منظور نویسنده قداره است) یا چاقو بر سرهایشان میزنند، بهطوری که خون بر روی صورت، گردن و سینه هایشان جاری میشود (قمهزنی). ۲ میشود (قمهزنی). ۲

# ۳. نثر روان و توصیف مناسب

چلکوفسکی در این مقاله از نثری روان و ساده و به دور از حشو و زوائد بهره برده است. وی سعی نموده شکل مراسم عزاداری شیعیان را برای خواننده غربی بهخوبی توصیف کند. او از مراسم

<sup>1.</sup> Chelkowski, "Popular Shi'i Morning Rituals" in Shi'ism, V. III, P169.

<sup>2.</sup> Ibid, P. 157.

سوگواری و نمادهای آن نام میبرد و سپس هریک را بهصورت جداگانه، بهطور کامل و با جزئیاتش شرح میدهد. به عنوان نمونه به توصیف او از سقاخانه دقت کنید:

در پیچ و خم خیابانهای کوچک در شهرهای سنتی ایران یا در شکنج بازار، دیـواری که طاقچهای در آن قرار دارد و دربر دارنده ظرف برنجی بزرگی با یک شیر آب است، ایجاد شده است. در این مکان همچنین چند پیاله برنجی که با زنجیر به ظـرف اصـلی متصل شده است، قرار دارند.

این طاقچه با دیواری نقاشی یا کاشی کاری شده که نشان دهنده منظرهای از کربلا یا ویژگی های نمادین شیعه بود، تزیین می شد. یک پنجره مشبک کم ارتفاع هم وجود داشت که مردم از بالای آن به آب دسترسی پیدا می کردند. ۱

#### ٤. حضور نویسنده در مراسم

نکته مثبت دیگری که باید به آن توجه کرد، حضور نویسنده در تمام این مراسمات است. به عبارت دیگر او براساس سخنها و نوشتههای دیگران به نوشتن چنین مقالهای دست نزده؛ بلکه خود در عزاداریها شرکت کرده و بدون واسطه به کنکاش در آنها پرداخته است.

در شرح حال وی آمده است که درباره تعزیه مطالعات زیادی داشته و سفرهای زیادی نیز دراین باره کرده است:

بسیار درباره تعزیه مطالعه کردم؛ به واتیکان سفر کردم تا بزرگترین کتابخانه تعزیه در دنیا را ببینم. سفیر ایتالیا در ایران در سالهای ۱۹۵۵ – ۱۹۵۰ م نیز عاشق تعزیه بود و این کتابها را جمعآوری کرده و به کتابخانه واتیکان سپرد. ۱۰۵۵ نسخه تعزیه در واتیکان نگهداری میشود که تنها متعلق به ایران است. از ایران تا کارائیب سفر کردم تا گسترش تعزیه را بایم.

همان طور که ملاحظه شد، او در باب عزاداری شیعه به خوانده ها و شنیده های خود اکتفا نکرده و تمام آنچه را که نوشته است، دیده و در مراسم، به خصوص تعزیه ها در سراسر دنیا \_ از ایران تا ترینیداد و توباگو \_ شرکت نموده است.

# ه. استفاده از نمادشناسی در شناخت باورها

چلکوفسکی در تحلیل مراسم عزاداری و نمادهای مربوط به آن از دانش نمادشناسی $^{7}$ استفاده کرده است.

<sup>1.</sup> Ibid, P. 158.

۲. گفتگو با پیتر چلکوفسکی شرق شناس آمریکایی: «عاشق ایران و تعزیه هستم»، روزنامه ایران، ۲۹ بهمن ۱۳۸۵، ص ۱۸.

۳. نمادشناسی یا نشانهشناسی (semiology) مطالعه نشانهها و نمادهاست. این رشته با سخنرانیهای زبان شناس

از آنجا که به طور قطع هریک از این نمادها، نماینده معنایی در پسِ ظاهر خود هستند، چنین کاری از سوی نویسنده جدید و بدیع بوده است. وی بعضی نمادها را بررسی کرده و محکی آن را \_البته از دیدگاه خود \_ مورد تحلیل و بررسی قرار می دهد.

نکته مهم در این مسئله آن است که ایشان مبنای خاصی در نمادشناسی خود اتخاذ کرده که سبب به خطا رفتن او در بعضی موارد \_ که در قسمت کاستیها بدان پرداخته شد \_ شده است. البته این مسائل چیزی از ارزشهای این روش جدید نمی کاهد، بلکه پژوهشگر باید با درنظر داشتن خطاها در این مسیر از تکرار اشتباهات بپرهیزد.

#### نتىحە

مقاله «مراسم عزاداری رایج در شیعه» با ساختاری خوب و نگارشی بی طرفانه نوشته شده است. نویسنده در مراسم عزاداری حاضر بوده و به عنوان یک ناظر بیرونی به این برنامه ها نگاه می کرده است. به علاوه وی در تحلیل خود از مراسم سوگواری شیعه از نمادشناسی استفاده کرده است که رویکرد جدیدی در این عرصه می باشد و پژوهشگران این حوزه می توانند با به کارگیری این روش، مفاهیم جدیدی در این بخش عرضه نمایند.

اما متأسفانه نویسنده در نگاه نمادگرای خود دچار افراط شده که به تبع موجب تحلیلهایی نادرست از این نمادها گردیده است. اشتباهات وی نیز بهجهت عدم مراجعه او به مصادر روایی شیعه و مقاتل و همچنین بی توجهی ایشان به فرهنگ عامه در باب عزاداری بوده است. این در حالی است که او می توانست با تعدیل مبنای خود در معناشناسی که برپایه اختراع معنا می باشد، تا اندازه زیادی از اشتباهات خود بکاهد.

چلکوفسکی به عنوان یک مسیحی به حادثه کربلا نگاهی التقاطی دارد. او بسیاری از معارف و شکلهای عزاداری را براساس اعتقادات مسیحیت نظیر ریاضت، فدا و عشای ربانی مورد بررسی قرار می دهد. از این رو تحلیلهای وی از این برنامهها، اشتباه و التقاطی است.

یکی از مشکلات نویسنده در عرصه نگارش درباره شیعه، عدم مطابقت کامل کلمات و اصطلاحات انگلیسی با فرهنگ و زبان اسلامی است. او با آنکه سعی وافری در جعل اصطلاح و

سوئیسی فردینان دو سوسور در دانشگاه ژنو آغاز گشت. او با رد انگاره سنتی که رابطه میان واژه و شیء را یک رابطه حقیقی میدانست، برای نخستینبار به دلخواه بودن آن اشاره کرد. وی هر پیوند ذاتی میان واژه و شیء و همچنین واژه و مفهوم را نادرست خواند و این پیوند را زاده یک همگرایی و همرأیی اجتماعی دانست. او در «درس زبان شناسی عمومی» در توضیح نشانه شناسی می گوید: می توان علمی را تصور کرد که به مطالعه زندگی نشانه ها در یک جامعه بپردازد. این علم بخشی از روان شناسی اجتماعی و در نتیجه روان شناسی عمومی خواهد بود. نشانه شناسی معلوم می کند که نشانه ها از چه تشکیل شده اند و چه قوانینی بر آنها حکم فرماست.

تطبیق لغات در فرهنگ شیعی می کند، اما در این کار چندان موفق نیست. به عبارت دیگر شاید به جای اشکال بر نویسنده، خود باید از ابتدا به فکر حل این مسئله می بودیم. در واقع از آنجا که ما دست به اصطلاح سازی در زمینه مسائل دینی و مذهبی مان نزده ایم، چگونه یک نویسنده غربی بیگانه با فرهنگ و عقاید شیعه می تواند از لغات درست که نمودار کامل و صحیح اعتقادات و آموزه های شیعه باشد، چیزی بگوید یا مطلبی بنویسد. از این رو به نظر می رسد در درجه اول فرهنگستان علوم باید این وظیفه خطیر را برعهده گرفته و به وضع اصطلاحات مناسب به زبان های خارجی در حوزه علوم دینی دست زند.

در درجه دوم نیز وظیفه علمای دینی است که با نوشتن کتب مذهبی به زبانهای خارجی، به خصوص در حوزه مقاتل و تاریخ ائمه شن، راه را برای تحقیق و نگارش صحیح در این حوزه باز نمایند. به علاوه ایشان در باب توجه به نمادها، بعضی نمادهای کانونی در سوگواری شیعه را مطرح نکرده که جای تعجب دارد. مهم ترین این نمادها اشک می باشد که در احادیث و نیز اشعار مرثیه ها تأکید زیادی بر آن شده و همه نمادها و برنامه ها به این مورد برگشت می کنند. در عین حال متأسفانه در مقاله به این مسئله اشاره بسیار کمرمقی شده است.

در پایان می توان گفت به طور کلی مقاله آقای چلکوفسکی خوب و در روش بدیع و تازه است. اگر ایشان به ابعاد دیگر مسئله هم توجه می کردند، قطعاً از نقایص این کار بسیار کاسته می شد.

### منابع و مآخذ

- ابناثیر، عزالدین علی، کامل تاریخ بزرگ اسلام و ایران، ترجمه ابوالقاسم حالت و عباس خلیلی، تهران، مؤسسه مطبوعاتی علمی، ۱۳۷۱.
- بلو کباشی، علی، «نخل گردانی»، مجموعه از ایران چه میدانیم، تهران، دفتر پژوهشهای فرهنگی، ۱۳۸۰.
- ۳. تاورنیه، ژان باپتیست، سفرنامه تاورنیه، ترجمه ابوتراب نوری، تهران و اصفهان، انتشارات کتابخانه سنایی و کتابفروشی تأیید، بی تا.
  - حصوری، علی، سیاوشان، تهران، نشر چشمه، ۱۳۸٤.
  - ٥. الخليلي، جعفر، موسوعة العتبات المقدسه، بيروت، مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، ١٤٠٧ ق.
- ٦. دلاواله، پیترو، سفرنامه پیترو دلاواله، ترجمه شجاعالدین شفا، تهران، شرکت انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۷۰.
  - ۷. دهخدا، على اكبر، لغتنامه، تهران، انتشارات بهمن، ١٣٤١.
- ۸ سيد بن طاووس، رضى الدين على بن موسى، الملهوف على قتلى الطفوف، تحقيق شيخ فارس
  الحسون، تهران، دار الاسوه، ١٤١٤ق.

- ۷۶ 🗀 فصلنامه علمی ـ پژوهشی تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، س ۴، بهار ۹۲، ش ۱۰
- ٩. شمس الدين، محمدمهدى، ثورة الحسين في الواقع التاريخي و الوجدان الشعبي، نجف، مطبعة الآداب، ١٣٩٠ ق.
  - ۱۰. صادقی، هادی، *درآمدی بر کلام جدید*، قم، نشر طه و معارف، ۱۳۸۲.
- ۱۱. طالبی، حسن، «نجات شناسی از دیدگاه اسلام و مسیحیت»، *مجله طلوع،* شماره ۱۱ ـ ۱۰، تابستان و یاییز ۱۳۸۳.
- ۱۲. طباطبایی، سید محمدحسین، المیزان فی تفسیر القرآن، ج ۱، ترجمه سید محمدباقر موسوی همدانی، قم، دفتر انتشارات اسلامی، ج ۱، ۱۳۹۳.
  - ۱۳. طبری، محمد بن جریر، تاریخ طبری، ترجمه ابوالقاسم پاینده، تهران، اساطیر، چ ۵، ۱۳۷۵.
- 1٤. فقیهی، علی اصغر، تاریخ آلبویه، تهران، انتشارات سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت)، ۱۳۷۸.
- 10. کارری، جووانی فرانچسکو، سفرنامه کارری، ترجمه دکتر عباس نخجوانی و عبدالعلی کاررنگ، تبریز، اداره کل فرهنگ و هنر استان آذربایجان شرقی، ۱۳٤۸.
- ۱٦. گفتگو با پیتر چلکوفسکی شرق شناس آمریکایی: «عاشق ایران و تعزیه هستم»، روزنامه ایران، شماره ۱۳۸۵ ۲۹ بهمن ۱۳۸۵.
  - ۱۷. گلن، ویلیام و هنری مرتن، کتاب مقدس، تهران، انتشارات اساطیر، ۱۳۸۳.
  - ۱۸. گلمی زواره، غلامرضا، «تحقیقی درباره نخل ماتم»، *روزنامه اطلاعات*، ۷ شهریور ۱۳۷۰.
  - 1٩. ماله، آلبر، تاريخ ملل شرق و يونان، ترجمه عبدالحسين هزير، تهران، انتشارات سمير، ١٣٨٣.
    - ٢٠. مجلسي، محمد باقر، بحار الانوار، بيروت، مؤسسة الوفاء، ١٤٠٤ ق.
- ۲۱. محمدی ری شهری، محمد، دانشنامه امام حسین شیده ترجمه عبدالهادی مسعودی، دارالحدیث، قم، ۱۳۸۸.
  - ۲۲. معتمدی کاشانی، سید حسین، عزاداری سنتی شیعیان، کاشان، ناشر مؤلف، ۱۳۸۳.
- ۲۳. یعقوبی، احمد بن ابی یعقوب، تاریخ یعقوبی، ترجمه محمدابراهیم آیتی، تهران، انتشارات علمی و فرهنگی، چ ۲، ۱۳۷۱.
- 24. Chelkowski, peter, "Popular Shi'i Morning rituals" in *Shi'ism*, New York, Routnedge, 2008.

