

امیــنحبیبــی، اســتــادیــار دانــشــکــده هنرو مـعماری، دانشگاه شیــراز a\_habibi@shirazu.ac.ir

# طبیعت زیباست؟ تأمل درفلسفه زیبایی طبیعت

چکیده:امروز متخصصین علوم شهر و مدیریت شهری و حتی شهروندان بر این عقیدهاند که حضور طبیعت در شهر گامی بزرگ در توسعه پایدار و بهبود کیفیت شهر و زندگی شهروندان به شهرا می رود. اما اینکه این طبیعت با چه رویکرد و صورت و مقیاسی به شهر وارد شود تا حداکثر پیوند را با شهروندان و زندگی آنها برقرار سازد سؤالی است که پاسخ به آن به تعمق بیشتری در مفاهیم فلسفی و نظری در باب طبیعت نیاز دارد. برخی از پرسشهای فلسفی درباره ارزشیابی زیبایی طبیعت همراه با تمرکزهای واگرا مطرح شدهاند و با ارایه قالبی مناسب و متقاعدکننده قصد تثبیت مفهومی زیبایی شناسی منظر را دارند.

سـؤال اصلی مطرح در مقاله این اسـت که مردم چه طبیعتی را زیبا میدانند؟ برای پاسـخ به این سؤال به دانشی در باب زیبایی طبیعت نیازمندیم. پاسـخ به این پرسـش در تلفیق دو نگاه مفهومی ـشـناختی و غیر مفهومی ـذهنی نهفته است؛ «آلن کارلسون» و «آرنولد برلینت» دو تن از تأثیر گذار ترین افرادی هستند که به این مباحث پرداخته و پرسشهای زیبایی شناسی منظر و محیط را در موقعیتهای دوگانه ذهن نظیر هنر\_دانش، عینی ـذهنی و احساس ـ منطق جستجو کردهاند.

اگرچه کارلسون نقش غالبی را برای بخشهای علمی، منطقی، شناختی و قضاوتی تجربه انسان مطرح می کند و برلینت بیشتر بر جنبههای حسی، تجربی و ذهنی تکیه کرده است اما هر دو به دنبال ایجاد یک رابطه منطقی بین ارزش طبیعت و ارزش هنر هستند.از آنجا که این دو جنبه با تمام تجربیات انسانی عجین شدهاند و با علم به این موضوع که تجربه محصول تعامل انسان و محیط است کیفیتهای طبیعت همواره عینی - ذهنی به نظر می رسند. ارزش طبیعت متضمن ویژگیهای فیزیکی است که از نظر زیبایی شناسی به یکدیگر مر تبطند و انسان نقشی فعال در این تجربه ایفا می کند. ترکیب این دو جنبه با ارتقای جنبههای معنوی و اخلاقی ذهن بشر می تواند منجر به پایداری محیطی شود.

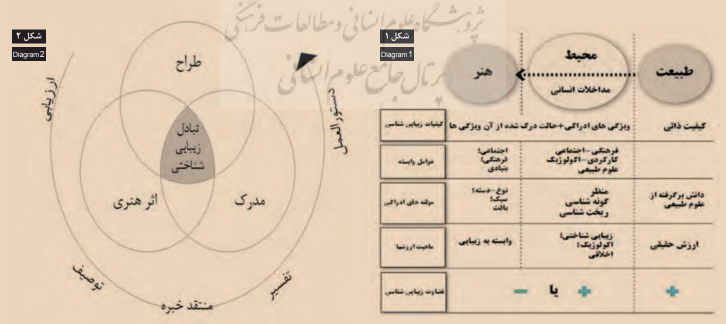
واژگان کلیدی: منظر، طبیعت، زیباییشناسی، مدل مفهومی - شناختی، مدل غیرمفهومی - ذهنی.

شکل ا: دیدگاه کار لسون ازماهیت شناختی تجربه زیبایی شناسی طبیعت مأخذ: نگارنده بااقتباس از Carlson, 2000.

Diagram 1: The diagram of Carlson's approach to the ontology of aesthetic experience of nature. Source: Author based on Carlson, 2000.

شکل ۲: زمینه زیبایی شناختی و وابستگیهای کارکردی آن. مأخذ: نگارنده با اقتباس از

Diagram 2: The aesthetic field and its functional relationship. Source: Author based on Berleant, 2000.





### مقدمه

▶ هرچند اکثر فلاسفه از زمان افلاطون به موضوع زیبایی طبیعت علاقمند بودند، اما نبود یک فلسفه مشخص در باب ارزشیابی طبیعت، مشکلاتی را در مطالعات منظر به وجود آورده است. شاید به این دلیل که زیبایی شناسی معمولاً به صورت یک موضوع سطحی و کم ارزش تر از اخلاقیات و کیفیتی نظیر زیبایی شناسی، موضوعی بی اهمیت قلمداد می شده است. مهم ترین پرسـش بدون پاسـخ دربارهٔ زیبایی طبیعی این است که علایق ما در زیبایی شناسی طبیعت چیست و آیا این علاقه نیاز به زمینه یا اساسی دارد؟

در دهههای اخیر، فلاسفه محیطی به زیبایی طبیعت و ارزش طبیعت به عنوان یک مسئله فلسفی توجه جدی کردهاند. برخی زمینه زیبایی شناسی منظر را در قالبهای سنتی بحثهای زیبایی شناسی در هنر بنا نهاده و برخی دیگر آن را به منظور تأمین بهترین دلایل برای پایداری محیطی یا تهییج حس مسئولیت پذیری انسانها در قبال محیط زیست، مطرح کردهاند.

فلاسفه معاصر سعی دارند طراحان را به یافتن توجیهاتی زیبایی شناسانه در پروژههایشان تشویق کنند. زیبایی طبیعت یک فرضیه قابل قبول است که از اخلاقیات زیستمحیطی چه به صورت عملی و چه نظری پشتیبانی می کند. اگر از فردی پرسیده شود که چرا باید از مناظر طبیعی در رشته کوههای زاگرس محافظت کرد، ممکن است در پاسخ بگوید چون زیباست. همانطور که در عکسهای فراوان طبیعت نیز دیده می شود، نگاه به منظر و احساس زیبایی ناشی از آن رابطِهای جدانشدنی دارند.

منظر معمولا توجیه زیبایی شناسی خود را هم در زیبایی طبیعت و هم در زیبایی هنر به عنوان تجلی یا تصویر طبیعت یافته است، و طراحی منظر همواره در  $\mathcal{L}$  ما از طبیعت و زیبایی را بیان می  $\mathcal{L}$ ند.

آلن کارلسون (Carlson) و آرنولد برلینت (Berleant) دو تن از تأثیرگذارترین افرادی هستند که پرسشهای زیبایی شناسی منظر و محیط را در موقعیتهای دوگانه ذهن جستجو کردهاند: طبیعت و فرهنگ، علم و هنر، شناخت و احساس.

بحثهای کارلسون اصولا از انتقاد تلاشهای تجربی برای اندازه گیری زیبایی منظر شروع می شد. جهات واگرای این می شود و بحثهای برلینت، ایده نظریه تمرکز بصری را نقد می کند. جهات واگرای این موضوعات مشترک در مدلهای شناختی و ذهنی، یا در مدلهای مفهومی و غیرمفهومی یا به دو رویکرد دانش محور و غیردانش محور متمایز می شوند. اخیراً موضوعات در حال ظهور حول زیبایی شناسی منظر در برنامه ریزی و طراحی نشان از یک میل و گرایش به حمایت از هر دو جنبه بحث برای اساس مفاهیمشان دارد.

### فرضيه

ارزیابی صحیح محیط و شناخت این نکته که چه طبیعتی زیباست با اجماع نتایج حاصل از دو تفکر دانش محور و تجربی می تواند راهگشا باشد.

## مدل مفهومي- شناختي

کارلسـون و همکارانش در مدل شناختی (مفهومی، دانش محور) پیشنهاد می کنند تجربه زیباییشناسی از بررسی دقیق یک هدف و پاسخی به آن تشکیل شده است.

دیدگاههای متنوعی در ارتباط با تفکر کارلسون وجود دارد. رولستون (Rolston) بر نقش فهم شناختی طبیعت از طریق هارمونی بین فرهنگ و طبیعت تأکید دارد. او نه تنها از اهمیت دانش و علم در ارزشیابی دفاع می کند بلکه بر اهمیت مشار کت داوطلبانه تأکید می ورزد. او معتقد است تفسیر نامناسب منظر سبب می شود نتوانیم واقعیات را ببینیم. در حالی که این دانش به ما کمک می کند دریابیم چه موضوعی رخ داده است (Rolston, 1995: 383).

با تأیید مدل شناختی کارلسون از ارزیابی زیبایی طبیعت، ایتون (Eaton) نیز بر نقش دانش و آگاهی به عنوان هدف دستیابی به مناظر پلیدار، تأکید می کند. به زعم او دانش علاوه بر تقویت تجربه زیبایی شناسی در هنر و طبیعت، در پلیداری نیز مشار کت می کند چرا که بر تقویت تجربه زیبایی شناسی منظر نگاه ما را پلیدار نگه می دارد (Eaton,1997: 89). با داشتن یک تجربه زیبایی شناسی، باید حداقل به برخی از ویژگیهای ذاتی مناظر توجه کنیم که در اکثر سنتهای فرهنگی به عنوان ارزشهای قابل توجه تعریف شدهاند. این خصوصیات، ویژگیهای غیرقابل در کی هستند که در وهله اول دیده و احساس نمی شوند (9-93) (اشکل ۱). در فلسفه غرب، از زمان کانت بحثهای عملی و فلسفی زیادی زیبایی شناسی را از توابع اخلاقی و شناختی جدا کرد و اهمیت کمتری برای ارزشهای زیبایی شناسی و معنوی نسبت اخلاقی و شناختی جدا کرد و اهمیت کمتری برای ارزشهای زیبایی شناسی و معنوی نسبت که به وجود یک رابطه تصادفی بین زیبایی شناسی و اخلاقیات اعتقاد داشت (Eaton, 2002). علاوه بر این، به لحاظ منطقی ما زیبایی شناسی و اخلاقیات اعتقاد داشت (140). علاوه بر این، به لحاظ منطقی ما زیبایی شناسی و اخراب نمی کنیم و به لحاظ روانی دوست

نداریم زیبایی را ویران کنیم (Rolston, 2002: 140). مدل شــناختی نه تنها دلیلی منطقی و روانشــناختی برای نظریههای محیط و منظر محسوب میشود، بلکه یک دلیل عملی برای طراحان محیطی پیگیر کیفیتها و ارزشهای خوب و زیبا است.

ظرفیت زیبایی شناسی که خصوصیت زیبایی شناسی را دنبال می کند، مشابه احساس و عاطفه انسانی است که حرکتهای طبیعت را دنبال می کند (Ibid: 133). این ظرفیت عاطفی با تعقیب خصوصیات زیبایی شناسی به صورت ذهنی، به ما در کشف ارزش عینی و ذاتی طبیعت ـ ارزش گیاهان، حیوانات و مکان نیز کمک می کند.

مدل شناختی ارزشیابی طبیعت معتقد است ارزش گذاری زیبایی باید انسان محور باشد و در عین حال صفات اخلاقی ارزش کار کردن - را به سـمت جهان محور و حیات محور بودن براند. ایتون به معماران منظر پیشنهاد می کند که از ارزشهای زیبایی شناسی در هنگام طراحی مناظر زیبایی آکولوژیک از طریق ایجاد خصوصیات زیبایی شناسی قابل دسترس و قابل درک منتفع شوند و فعالیتهای اکولوژیک را قابل درک کنند (Eaton, 1997: 101).

### مدل غير مفهومي - ذهني

در طرف دیگر، مدل ذهنی (یا غیرمفهومی، تجربی، غیر دانش محور) وجود دارد. برلینت و همکارانش با استفاده از این مدل به نقد رویکرد کارلسون میپردازند و آن را بیش از اندازه منطق محور میدانند و پیشنهاد می کنند که تجربه زیبایی شناسی با حضور طبیعت یا هنر از طریق تخیل، احساس، افسانه، حضور فیزیکی و نقش افسانه های تجربه شده در زندگی ما غنی شود. طبق اظهارات آنها، طبیعت و هنر بدون حضور انسان و تجربه فاقد کیفیتهای زیبایی شناسی است؛ بنابراین، زیبایی شناسی تنها به هنر و طبیعت محدود نمی شود بلکه با ایجاد مدلی به ارزشیابی محیط نیز می پردازد. تأکید برلینت بر در گیری آنی با محیط به معنای یک مشارکت کلی و چندحسی مانند ارزشیابی هنرها است. برداشت برلینت در واقع به زمینه زیبایی شناسی به عنوان یک رابطه متعامل بین هنرمند، اثر هنری و تحلیلگر می پردازد (ن. ک

وقتی که منظری خاص را به عنوان یک صحنه زیبا و دلپذیر ترسیم می کنیم (مانند دویدن یک بزکوهی در دامنه رشته کوههای زاگرس که پوشیده از درختان بلوط است)، درواقع برخی از کیفیتهای قابل تحسین آن چیزی که درک می کنیم را کشف می کنیم، و در عین حال برخی از معانی کیفی را به آنچه که درک کردهایم نسبت می دهیم. درک در واقع نوعی معامله همزمان بین انسانها و محیط، بین عمل عینی کشف و عمل ذهنی انتساب است. از این رو تجربه زیبایی شناسی نه عینی و نه ذهنی بلکه وجودی است (شکل ۳).

تلاشهای فلسفی برای تعریف یا محدود ساختن ماهیت تجربه زیبایی شناسی طبیعت به دنبال توجیه عقلانی آن در مباحث غیر زیبایی شناسی بروز پیدا می کنند. از آنجایی که ارزش زیبایی شناختی طبیعت نه از تکیه و تأکید بر دانش علمی بلکه در رابطه با بعد محیطی تجربه زیبایی شناسی نشات می گیرد، لذا ما قادر به قضاوت درباره کیفیت زیبایی یا تأثیر طبیعت نیستیم، مگر اینکه آن را برای خود تفسیر کنیم (Foster, 2004: 198). تجربه زیبایی شناسی عبارت از احساس احاطه شدن با حس لامسهای فراگیر است (Foster,1998:132). به عبارت دیگر وجود زیبایی به الزام ما برای حرف زدن یا فکر کردن راجع به آن بستگی ندارد، در عوض طبیعت باید دیده شود و از آن لذت برده شود (Diffey, 1993: 46). «فاستر» معتقد است بُعد هنجاری و روایی ارزش طبیعت توصیف خصوصیات ادراکی سطح طبیعت از طریق منابعی است که روایی عمل می کنند (Foster, 1998: 131). همچنین گادلاویچ (Godlovitch) معتقد است کیفیتهای عاطفی تجربه زیباییشناسی طبیعت مانند توجه، علاقه، حرمت، عشق و دلبستگی در قلب ما قرار دارند و ما عاشق زمین هستیم و این کیفیتها دقیقا همان چیزی هستند که در جنبه علمی طبیعت وجود ندارند. عشق به زمین، توجه بیقید و شرطی است که از یک حس درونی نسبت به زمین نشأت می گیرد (Godlovitch, 2008: 143). این عشق و علاقه نوعی نیروی مافوق بشری مانند پیوندهای خونی است که به پیوندهای فرهنگی می انجامند و مانند پیوندهای فرهنگی نهایتا به پیوندهای زیست محیطی ختم می شوند.

برادی (Brady) و هپبرن (Hepburn) معتقدند ارزیایی ما از زیبایی طبیعت دارای سطوح زیادی است، از این میان نقش تخیل متافیزیکی از اهمیت بسـزایی برخوردار است زیرا در تجربه طبیعت به معنایی عمیق و ماورایی دست پیدا می کند. «هپبرن» با تأکید بر نقش تخیل فعال از مفهوم بی طرفانه و تفکری متمایز از زیبایی شناسی برلینت دفاع می کند و ادعا می کند تجربه زیبایی شناسی با بی علاقگی نسبت به دغدغههای عملی، اکتسابی و سودمندگرایانه حیات، یک ارزش متافیزیکی عمیق تر است (Hepburn, 2002: 26).

«برادی» با توصیف جزئیات بیشتر نقش تصور و تخیل معتقد است مدل شناختی کارلسون همخوانی زیادی با نظریاتی دارد که فاقد تأکید و تکیه لازم بر ویژگیهای متمایز واکنش



زیبایی شناختی یعنی ادراک و تصور هستند. به عبارت دیگر تجربه زیبایی شناسی توسط ترسیمات هنرمندان یا توصیفات اندیشمندان علوم طبیعی هدایت نمی شود، بلکه توسط درک و لذت از کیفیتهای ادراکی به واسطه قوه تصور هدایت می شود (Brady, 2004:160). به این ترتیب، مدل غیرادراکی و تخیلی بر افشای ماهیت متفاوت و یکپارچه تجربه انسانی از طبیعت و محیط زیست بنیان گرفته است.

### جمعبندي

هرچند مدلهای مفهومی کارلسون و غیر مفهومی برلینت دارای مواضع مخالفی علیه یکدیگر است، اما در عین حالِ به نظر می رسد هر دو به ماهیت تجربه انسانی اعتقاد دارند. البته تمرکز و تأکید آنها اساساً مبتنی بر دوگانگی تفکراتی است که در گذشته از هم جدا شدهاند؛ مانند هنر دانش، انسان محیط، احساس ادراک، احساس منطق، عینی فضاوتی قضاوتی تجربی و غیره، مدل شاختی مفهومی نقش غالبی را برای بخشهای علمی، منطقی، شناختی، عینی و قضاوتی تجربه انسان تعریف می کند؛ در حالی که مدل غیرمفهومی که شاید بتوان آن را تجربی نامید بیشتر بر جنبههای ذکر شده دیگر استوار است.

مدل مفهومی تلویحاً نقش دانشـمندان، طراحان طبیعی و فعالان محیط زیست را در یک سطح قلم میزند البته با تأکید بر این نکته که کل دانش و آگاهی ما از علوم طبیعی و برخی علوم فرهنگی مربوط به تاریخ طبیعی مانند افسـانهها و رسـوم محلی می تواند در جستجو و محافظت از ارزشهای عینی و ذاتی زیباییشناسی در طبیعت و اکوسیستم مشارکت کند. در مقابل، مدل تجربی - غیرمفهومی اهمیت تصور و تخیل در تجربه زیبایی شناسی را به عنوان بخشی از ظرفیت شناختی ما و توجه انسان به طبیعت را به صورت یک گرایش غریزی و یک احساس قلبی از ضمیر انسان در نظر می گیرد که بدون کمک هر گونه آگاهی و دانش علمی به دست می آید، درست مانند عشق و علاقه قلبی ما نسبت به کودکانمان بدون اینکه اطلاعاتی درباره روانشناسی کودک یا طب اطفال داشته باشیم.

علاوه بر این، لازم به ذکر است که هر دو موضع فلسفی ارزیابی زیبایی طبیعت ایجاد یک رابطه منطقی بین ارزش طبیعت و ارزش هنر را دنبال می کند. مدل شناختی برخی از مفاهیم تئوری و تاریخچه هنر را به عنوان الگوهای مفید و سازگار در ایجاد یک مبنای عینی معقول برای قضاوت درباره محیط می داند، در حالی که مدل ذهنی تلاش می کند تا ارزشهای تجربی طبیعت و هنر را بیازماید. بنابراین، مدل شناختی در درون یک چارچوب نسبتاً اصولی از زیبایی شناسی با تأکید بر ویژگیهای مفهومی، طبقاتی و رسمی طبیعت فعالیت می کند، در حالی که مدل تجربی عفیرمفهومی سعی در توصیف بهتر خصوصیات محیطی، روایی و کیفی تجربه زیبایی شناسی دارد.

با این وجود، مبحث طبیعت در کانون تئوری طراحی منظر قرار دارد یعنی اهمیت آن از موضوع هنر و زیبایی بیشتر است چون منظر یک دنیای ادراکی بدون مرز است در حالی که هنر مرز دارد (Spirn,1988: ii)، منظر نماینده اذهان و فرهنگهای مردمی است، نه یک ایدهآل و هوس اختصاصی یک اقلیت از متخصصان و کارشناسان در آثار هنری، بنابراین، هرگونه طراحی منظر لزوماً باید دارای عملکرد درستی در محیط و طبیعت باشد، در حالی که هنر فاقد چنین تعهد اخلاقی است.

مشخصاً برداشت کامل تر از تجربه و ارزش زیبایی شناسی در محیط طبیعی زمانی پدیدار خواهد شد که دانش طبیعی و فرهنگی با تخیل، شناخت و احساس ساخته و پرداخته شده باشد (Foster, 1998: 132)، در این زمان مرز بین این دو مدل از بین میرود و آنها را به سسمت یک رابطه نمادین برای برداشت کامل تر از تجربه زیبایی شناختی سوق می دهد (حدول ۱).

جدول ۱. قیاس دو رویکر د فلسفی در زیباییشناسی طبیعت. مأخذ : نگارنده. Table1. Comparison of the philosophical approaches to the aesthetics of nature. Source: Author.

| تجـــربی                                     | مفہومی                                 |                       |
|----------------------------------------------|----------------------------------------|-----------------------|
| ذهنی_غیرمفهومی،دانشمحور                      | شناختی _مفهومی،دانشمحور                | خط فکری               |
| برلینت، برادی،کارول، فاستر،گادلاویچ، هپبرن   | كارلسون، رولستون، ايتون، سايتو، كاليكت | فلاسفه مطرح           |
| پدیدارشناسانوانسانگرایان                     | طبيعتگرايان                            | گرایشفکری             |
| كيفيتزندگى                                   | كيفيتاكوسيستم                          | جهتگیری به سمت ارتقاء |
| تجربهوحسزيبايي                               | قضاوت وشناخت زيبايي                    | تمركزبر               |
| توصيفى                                       | روایی                                  | ارزشمداری             |
| ادراک و تعامل انسانی                         | ظرفیت ذهنی ـ ویژگیهای عینی             | كيفيتمنظرين           |
| حركت درجهت ژرفا بخشيدن به تجربه زيبايي شناسي | از هنر به سمت طبيعت                    | حركت زيبايى شناسى     |

شناخت طبیعت زیبا در نگاه مردم نیازمند دانشی در باب زیبایی شناسی طبیعت است که از تلفیق دو نگاه مفهومی ـ شناختی و غیر مفهومی ـ ذهنی به دست می آید. این تلفیق مدلی به دست می دهد که علاوه بر قضاوت صحیح شناخت زیبایی به تجربه زیبایی شناسی طبیعت نیز عمق می بخشد و با دربر گرفتن ادراک و تعامل انسان با محیط به ایجاد ظرفیتهای عینی ـ ذهنی آن می انجامد.

### نتيجهگيري

یگانه واکنش ما نسبت به بحثهای فلسفی درباره ارزشیابی زیبایی طبیعت که ما را در برابر در کی مهم از زیبایی شناسی قرار می دهند این است : این مباحث چگونه می تواند ما را به اندیشیدن درباره ارزش طبیعت به عنوان جزء لاینفک تجربهٔ منظر وادار کند. این موضوع همچنین حاکی از آن است که ارزش یک چیز به طور کلی از دو جنبه متضاد قابل تفکیک نیست : مفهومی ـ شناختی و غیرمفهومی ـ پنداری، چرا که این دو جنبه با تمام تجربیات انسانی عجین شـدهاند. از آنجاکه تجربه، محصول تعامل بین انسانها و محیط است، بنابراین کیفیت ها و خصوصیات زیبایی شناسی طبیعت همواره ذهنی و عینی به نظر میرسند. در ارزشیابی طبیعت، ارزش عینی اشیای زیبا (طبیعت) متضمن ویژگیهای رسمی و فیزیکی است که از نظر زیبایی شناسی به یکدیگر مربوطند و انسانها نقشی فعال را در آن تجربه ایفا می کنند. بُعد شـناختی تجربه منظر از نظر ارزش منظر با معیارهای قضاوت عقلانی ما حرفهای زیادی برای گفتن دارد. این در حال<mark>ی است که بُعد تخیلی، احساسات توصیفی خود را در</mark> لایههای عمیق تر درک و فهم بشری بسط خواهد داد؛ لایههایی که شرایط عاطفی، عقلی و معنوی ذهن و مشارکت جسمی انسان در محیط را با هم ادغام میکنند. جنبه شناختی تجربه منظر، صفات اخلاقی ما را به سوی ارزش گذاری و محافظت از محیط و اکوسیستم هدایت می کند تا دانش طبیعی و فرهنگی فرصتها، معنا و اهمیت این تجربیات را پرورش دهند. از طرف دیگر، جنبه ذهنی تجربه منظر شامل احساس اخلاقی نسبت به محیط است تا ارزیابی زیبایی طبیعت از عشق به خود به عشق به تمام موجودات زنده تبدیل شود. رویکرد شناختی، عرصههای دانش و هنر، ارزش عینی طبیعت و ارزش ذهنی تجربه انسانی را با هم ترکیب خواهد کرد و رویکرد تخیلی، عمق و شدت مشارکت انسانی را ترکیب می کند

ترکیب و ادغام جنبههای شناختی و ذهنی ارزشیابی زیبایی طبیعت نشان دهنده پیشرفت چشمگیری در جنبه معنوی و اخلاقی ذهن بشر است که می تواند منجر به پایداری محیطی شود.

به این ترتیب با نگاهی جامع نگر به مقوله ارزیابی محیط و توجه به همه جوانب ارزیابی زیبایی شناختی می توان مدل مؤثر در ارزیابی و شناخت زیبایی و چگونگی ادراک زیبایی طبیعت توسط مردم را شناسایی گرد (جدول ۲). مدلی که هم منجر به قضاوت صحیح شناخت زیبایی شده و هم به تجربه زیبایی شناسی طبیعت ژرفا می بخشد و علاوه بر اینکه ادراک و تعامل انسان با محیط را دربر می گیرد، به ایجاد ظرفیتهای عینی ـ ذهنی آن می انجامد و به حفظ کیفیت اکوسیستم کمک می کند، کیفیت زندگی مردم را نیز ارتقا می دهد■

جدول ۲. ترکیب دو رویکرد فلسفی در زیبایی شناسی طبیعت. مأخذ : نگارنده. Table2. Combining two Philosophical approaches to aesthetics of nature. Source: Author.

| مدل ترکیبی                                          |                        |  |
|-----------------------------------------------------|------------------------|--|
| طبیعتگرایی+ انسانگرایی+ پدیدارشناسی                 | گرایش فکری             |  |
| کیفیت اکوسیستم و کیفیت زندگی                        | جهت گیری به سمت ارتقاء |  |
| قضاوت وشناخت زيبايي وتجربه وحس أن                   | تمرکز بر               |  |
| روایی و توصیفی                                      | ارزشمداری              |  |
| ادراک وتعامل انسان و محیط، ایجاد ظرفیت ذهنی عینی    | كيفيت منظرين           |  |
| از هنر به سمت طبیعت و بهادادن به تجربه زیبایی شناسی | حرکت زیبایی شناسی      |  |



# Is Nature Beautiful?

# **Contemplation in Philosophical Approach to the Aesthetics of Nature**

Amin Habibi, Ascistant Professor of Architecture, Shiraz University, Iran. a\_habibi@shirazu.ac.ir

Abstract: Some philosophical questions about assessing the nature of aesthetic have been proposed with divergent centralizations which try to stabilize landscape aesthetics conceptually by providing an appropriate framework. This article with an analytical-philosophical approach tries to search about this issue by studying the theories and achievements of most renowned scientist and philosophers in the field of aesthetics. The main question of this article is to find which/what nature is beautiful in people point of view? Responding this question requires such the science on aesthetic of nature. This question is solved by integrating these two models: The CONCEPTUAL-COGNITIVE Model and The NONCON-CEPTUAL-IMAGINATIVE Model. In order to to have a right assessment on environment and to know which/what nature is beautiful, the hypothesis of this article is based on the hybrid model that asserts the integrated model is the answer. Allen Carlson and Arnold Berleant are two of the most influential figures who have framed the issues and have pursued aesthetic inquiries of landscape and the environment in terms of polar opposites deeply rooted in the dichotomous positions in our mind: science and art, subjective-objective matters and cognition and emotion.

Carlson choose a main role for cognitive, conceptual and science based of human experience in aesthetic but Berleant emphasized on imaginative, non-conceptual, non-science based aspects.

The common position held by both Carlson and Berleant is that the aesthetics of nature is an important subject matter in the debate surrounding contemporary environmental issues, and that it must be developed conceptually and theoretically from an experiential point of view, helping us to escape from much misguided thought on the aesthetics of art as well as on the subject of landscape evaluation

Eventually, it is emphasized that both philosophical positions on the aesthetic appreciation for nature attempt to make a logical connection between the value of nature and the value of art.

Since these two aspects are intertwined with human experience and accepting that human experience is resulted from human and environment interaction, the quality of nature is considered objective- subjective. Clearly fuller account of aesthetic experience and value in the natural environment will emerge when natural and cultural knowledge is furnished by imagination, cognition, and emotion with both narrative and ambient dimensions. The combination of these two aspects will improve the spiritual and moral aspects of the human mind and lead to environmental sustainability.

**Keywords:**Landscape, Nature, Aesthetics, Conceptual-Cognitive model, Nonconceptual -Imaginative model

### Reference list

- Berleant, A. (2000). The aesthetic field: Phenomenology of aesthetic experience. New Zealand: Cyberreditions
- Brady, E. (2004). Imagination and the aesthetic appreciation of nature. In A. Carlson & A. Berleant (Eds.). *The aesthetics of natural environments*, (8):156-169.
- Carlson, A. (2000). Aesthetics and the environment. London and New York: Routledge
  Diffoy, T. I. (1903). Natural beauty without mataphysics. In S. Komalik, I. Gaskell.
- Diffey, T.J. (1993). Natural beauty without metaphysics. In S.Kemal& I. Gaskell (Eds.), Landscape, natural beauty, and the arts (2):43-64.
- Eaton, M. M. (1997). The beauty that requires health. In J.I. Nassauer (Ed.), Placing natures culture and landscape ecology, (5):86-106.
- Eaton, M. M. (2002). The beauty that requires health. In A. Carlson & S. Lintott (Eds.). *Nature, aesthetics, and environmentalism,* (20):339-362.

- Foster, C. (1998). The narrative and the ambient in environmental aesthetics. *The journal of Aesthetics and Art Criticism*, 56(2): 127-137
- Foster, C. (2004). The narrative and the ambient in environmental aesthetics. In A. Carlson & A. Berleant (Eds.). The aesthetics of natural environments (11): 197-213. Godlovitch, S. (2008). Icebreakers: Environmentalism and natural aesthetics. In A. Carlson & S. Lintott (Eds.), Nature, aesthetics, and environmentalism: From beauty to duty, (9):.133-150.
- Hepburn, R. (2002). Data and theory in aesthetics: philosophical understanding and misunderstanding. In A. Berleant (Ed.), Environment and the arts: *Perspectives on environmental aesthetics*, (2):23-38.
- Rolston, H. (1995). Does aesthetic appreciation of landscapes need to be science-based?. *British Journal of Aesthetics*, 35 (4): 374-386
- Rolston, H. (2002). Aesthetics of nature and environmental ethics. In Arnold Berleant (Ed.), Environment and the arts: Perspectives on environmental aesthetics, (10):127-142.
- Spirn, A. W. (1988). Nature, form, and meaning: Guest editor's introduction. *Landscape Journal*, 7 (2): ii-iii.



شکل ۳: تبادل زیبایی شناختی بیس طراح، مصدرک، محیط و مصنوعات بشری، مأخذ: نگارنده با اقتباس از Berleant 2000.

Diagram 3: The aesthetic transaction between designer, perceiver, the environment and human. Source: Author based on Berleant, 2000.

26 7 4 7 4 P P No.22/ Spring 2013