

# بِ أَمْدُ أَرْمُ أَلْحِيمُ

#### مقدّمه تصحيح

رساله «قبسات الطور فی تفسیر آیة النور» که از رساله های خطی متعلق به نیمه اول قرن یازدهم هجری قمری است بنا بر آن چه که نسخه نویسان حدس زده اند، متعلق به ۱۰۳۶ یا درده مهجری قمری است، تفسیری است بر آیه شریفه نور و دو آیه پس از آن، اگر چه نام مولّفش مجهول است، لکن از محتوای رساله بر می آید که مولف آن از عالمان و مفسران شیعه است که جامع معقول و منقول بوده است.

## چگونگی تفسیر

مولّف نام رساله اش را خود بر گزیده و به همین عنوان نامیده که در مقد مه رساله آمده است . اما در تفسیر آیه از سه جهت به امر تفسیر اقدام کرده است . بر این اساس می گوید تفسیر آیه را بر سه مقام ترتیب داده ام .

مقام اول: در این بخش از بحث، به ترجمه الفاظ آیه نور و آیات پس از آن بر اساس قواعد عربی پرداخته است. انصافاً مولّف در این بحث بسیار نیکو و مستدل به ترجمه الفاظ و بیان معانی مفردات آیات با سبکی بسندیده و روشن اقدام کرده است.

در این مبحث به بیان دیدگاه فخر رازی ، از مفسرّان اهل سنت و برخی از اهل لغت در معنای الفاظ آیات اشاره می کند و بسیار زیبا به رد و مناقشه در برداشت آن ها می پردازد . مثلا در معنای لفظ نور می گوید »بدان که واژهٔ «نور » در لغت به معنای کیفیتی است که به خودی خود آشکار است و آشکار کننده غیر خودش نیز می باشد . و اراده این معنا در این

مقام [تفسیر آیه نور و نسبت به ذات احدیت پروردگار] درست نیست، زیرا لفظ نور در این جا محمول واقع شده و به آسمان و زمین اضافه شده است (الله نور السموات و الارض و اگر این معنا را اراده کنیم مذهب ملحدین را اثبات می کند که قایل به اعیان ثابته هستند! علاوه بر این که این کیفیت (معنای لغوی نور)یا جسم است و یا عرض ، ولازمه هردو حادث بودن است ، و حدوث نسبت به خداوند متعال محال است . پس مراد به این که خداوند نور آسمان و زمین است ، عبارت است از این که خداوند هدایت کننده هردو (آسمان و زمین) در گردش ، تغییرات و استقرارشان می باشد » .

همچنین در فرمایش خداوند متعال: «کمشکوة فیها مصباح المصباح فی زجاجة» می گوید: «فخر رازی گفته است: چراغ هرگاه در شیشه صاف قرار گیرد، اشعه ایکه از چراغ جدا می شود از برخی اطراف شیشه به برخی طرف های دیگر منعکس می شود، چون درشیشه صافی و شفافی است، و همین امر سبب افزایش نور و تابش آن می گردد. اما مولّف این مطلب را رد می کند و می گوید: در مقیّد ساختن مصباح (چراغ)به زجاجه (شیشه) آن گونه نیست که فخر رازی پنداشته است، به این جهت که استقرار چراغ در شیشه سبب افزایش نور و این که نور داخل شیشه بیشتر از نور خارج باشد، نمی گردد؛ چون شیشه دارای جرمی است که مانع از انتشار تابش تمام نور می گردد، و جرم شیشه نه به آن حد است که مانع از تابش نور به خارج از خود شود، و نه رقیق بودن و صاف بودنش به مرتبه ای می رسد که مانع از انتشار تمام نور به خارج از خود نشود».

به همین روش بحث را در کلمات آیات و عناوینش مورد بحث و توجه قرار می دهد و به طرح نظر ها و رد و یا تایید آنها می پردازد .

مقام دوم: در این مقام مولّف به تطبیق الفاظ و عناوین آیات و بیان مراد از آنها روی آورده و به نیکوترین صورت به تشبیه ها و تمثیل های آیات پرداخته است. لذا سخن خود را درباب تشبیه آیه شروع می کند و می گوید: «بدان مثل ثابت برای مشکات، ناگزیر باید باتمام خصوصیات پیش آمده در طرف مشبّه باشد، تا تشبیه مثل به مثل صحیح باشد، پس ناگزیر بایدموردی که تشبیه بر آن منطبق می گردد بیان شود».

آن گاه به دیدگاه مفسران در این باب روی می آورد و تفسیر آن ها را از تشبیه ها ذکر می کند، و آرایی که منطقی نیستند رد می کند . به ویژه آرای فخر رازی را بسیار مورد توجه ورد واشکال



قرار می دهد. مولّف در این بخش به روش تفسیری معصومین المسلم ورزیده و بابهره گیری از روایات وارده در ذیل آیات به تفسیر و تطبیق واژگان و عناوین مبادرت می کند.

مقام سوم: در این مقام مولّف به گردآوری اخبار اقدام نموده، نخست دو روایت از منابع اهل سنت را ذکر می کند، یکی از ابن مغازلی شافعی در کتاب مناقب؛ و دیگری از صاحب کتاب «المناقب الفاخره فی العتره الطاهره»؛ در این دو روایت با مختصری اختلاف، آیه را این گونه تفسیر کرده اند: «المشکوة »را به فاطمه ـ سلام الله علیها و «الرجاجة کأنها کوکب دری »را و «المصباح »را به حسن بن علی و حسین بن علی این و «الزجاجة کأنها کوکب دری »را به فاطمه ـ سلام الله علیها ـ که ستاره ای درخشان در بین زنان عالم است، و «توقد من شجرة مبارکه» به ابراهیم یو و «لاشرقیة و لا غربیة» به معنای نه یه ودی و نه نصرانی، و «یکاد زیتها یضئ و لو لم تمسسه نار »به معنای ، چه بسا دانش از علی پراکنده شود، و «نور علی نور» به معنای امامی از پس امامی بیاید، و «یهدی الله لنوره من یشاء پیغنی خداوند به سبب امامان و پیشوایان خود هرکسی را بخواهد هدایت می کند؛ تعبیر و تفسیر شده است .

و از منابع شیعه روایات متعددی را در تفسیر آیات ذکر می کند. و چون برخی آیات با یکدیگر اختلاف در تعبیر و تفسیر دارند، تلاش می کند که بین این گونه اخبار به روشی مناسب جمع کند.

با توجه به دقت نظر و رد و ایرادی که مولّف بر مفسّران و اهل لغت و به ویژه فخر رازی می کند ، خواننده متوجه می شود سخن آغازین ما را که مولّف احاطه اش بر معقول و منقول ، جای انکار نیست .

اما با کمال تاسف این رساله ناقص است ، زیرا به این جمله پایان می یابد: «و أمّا الکلام فی باقی الفقرات ، فنقول: إنّه لما کان النبی شو عترته شد...» لذا از خوانندگان محترم و نسخه شناسان سختکوش و گرامی تقاضا داریم که در صورت دسترسی به نسخه کامل این رساله و یا بخش های مقطعی که به سیاق این نسخه سازگار باشد ، به ما اطلاع دهند تا بلکه با لطف و عنایت پروردگار و همت شما قرآن پژوهان بتوانیم این رساله را کامل سازیم . إن شاء الله تعالی .

موسسه معارف اسلامی امام رضای الله \_ قم هادی قابل



#### بسم الله الرحمن الرحيم مقدّمة المؤلّف

الحمد لله ربّ العالمين ، والصلاة والسلام على سيّد المرسلين ، وخاتم النبيين ، وعلى آله المعصومين والمنتخبين ، إلى يوم الدين .

وبعد، فلا يخفي أنّ مثل آية النور،

﴿اللّه نور السموات و الارض مثل نوره كمشكواة فيها مصباح المصباح في زجاجة الزجاجة كانها كوكب درى يوقد من شجرة زيتونة لاشرقية و لاغربية يكاد زيتها يضيئ ولو لم تمسسه نار نور على نور يهدى الله لنوره من يشاء و يضرب الله الامثال للناس و اللّه بكل شيء عليم في بيوت اذن الله ان ترفع و بذلك فيما اسمه يسبّح له فيهابالغدو و الآصال «رجال لا تلهيهم تجارة و لابيع عن ذكر اللّه و اقام الصلوة و ايتاء الزكوة يخافون يوماً تتقلّب فيه القلوب و الابصار ﴿(النور(٢٢)،٧٥-٣٥).

كمثل النور في الآيات، فأماطت عن كلتا الليلتين الدياجي والظلمات، وهي كالكوكب الذي يتوقّد فيما بين الكواكب، ويستصبح بها عن ظلمات الغياهب، وفاق سناهاالأقمار البازغة والبدور، فاقتبست من أنوارها سائر الآيات فاستزادت نوراً على نور، وكيف لا، وهي مفصحة عن شمول تمام عنايات الله ومننه على العباد، حيث جعل لهم أنواراً تخرجهم من ظلمات الغي والضلالة إلى صبيحة الهداية والسداد. فهي متضمنة لأسلوب غريب في بيان هذا المقصود، ومشتملة في أدائه على سلك عجيب و نظم غير معهود، فأودعفيها من الأسرارما تحير عنه العقول، وتحمّلت من الرموز ما لا يفي لشرحه الأبواب والفصول، وقد كثرالقول في تفسيرها، بما تنسجه عنكبوت الأوهام، و تزايد الكلام في تطبيقها، فملأ الدفاتر والأرقام، فبذلوا جهدهم في بيان، لا يعين عليه الموازين، وأتعبوا أنفسهم في شرح لاساعده

القوانين. ففسر واكلام الله تعالى بالأراء السخيفة و اناخوا عنده رواحل الأفهام الطليحة ، فاستغنوا بها عن معادن الوحى والتنزيل ، وارتكبوا عند ذلك بكل تقدير و تأويل ، واعتمدوافيه على كل قول عليل ، ولم يستندوا فيه إلى أصل أصيل. وتجنبوا عما هو أصدق قيل وأقوم دليل ، فمالوا عن مستقيم الطريق ، وتشبئوا بما يتشبئ به الغريق ، فعمدوا إلى النفاق ، وأظهروا الشقاق ، وما حملهم عليه إلا اتباع السلف ، فأورث ذلك اقتداء الخلف .

وأمّا المفسّرون من أصحابنا الامامية - رضوان الله عليهم - وإن كانواغيرأخبار المعصومين لايتبعون ، والخروج إلى قول سواهم لا يبتغون ، إلاّ أنّهم لم يأتوابما يتكفّل لبيان حقيقة الحال ، ويكشف غطاء الاستتار عمّا هو أصدق المقال ، فدعانى ذلك كلّه أن أحرّر رسالة تشتمل على ما يقتضيه الجمع بين الجهات المتقنة الملحوظة في الآية ، وبين المستفاد بطريق القطع من الرواية من العامّة والخاصة ، بحيث يكون كمشاهدة الأعيان ، لا كالدعوى المجردة عن البرهان ، فلا تبقى لمنكرى النص على خلافة الوصى أولاده - صلوات الله خيل في مضمار العناد تجول ، ولا يد لدفع ذلك تصول ، ونتعرض ضمناً لفساد كل ماذكروه في مقام التفسير ، وإن التصديق منهم من غير تصوير . و رتبتها على مقامات ثلث ، وسميّتها بقيسات الطور في تفسير آية النور .

الأول : في ترجمتها بحسب القواعد العربية وبيان بعض معاني مفرداتها .

والثاني: في تطبيق المشبّه المذكور في الآية و بيان المراد منه.

والثالث: في ذكر الأخبار الواردة في تفسيرها والتعرض لدفع بعض الاختلافات الذي يتوهّم قدحه لما نحن بصدده عنها ونتبع هذه الآية ، الآية التي تليها وهي قوله تعالى: ﴿في بيوت أذن الله أن ترفع ﴾ (النور (٢٣): ٣٤). إلخ وتتكلّم فيها عن منوالها لما من الارتباط بينهما. فنقول وعليه التكلان.



# أمّا المقام الأوّل في ترجمة قوله تعالى: بسم الله الرحمن الرحيم

﴿اللّه نور السّموات والأرض مثل نوره كمشكاة فيها مصباح المصباح في زجاجة الرّجاجة كأنّها درّى يوقد من شجرة مباركة زيتونة لا شرقيّة ولا غربيّة يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار نور على نور يهدى اللّه لنوره من يشاء ويضرب الله الأمثال للنّاس والله بكل شيء عليم \*في بيوت أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه يسبّح له فيها بالغدو والآصال \* رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله وإقام الصّلوة وأتياء الزكاة يخافون يوماً تتقلّب فيه القلوب والأبصار \*ليجزيهم الله أحسن ما عملوا ويزيدهم من فضله والله يرزق من يشاء بغير حساب ﴿(النور(٢٢)، ٣٥-٣٥).



اعلم أنّ النور في اللغة هي الكيفية الظاهرة بنفسه والمظهرة لغيره، 'وإرادة هذا المعنى في المقام غير صحيح، لأنّه وقع محمولاً، مع كونه مضافاً إلى السموات والأرض، وهو يثبت مذهب الملاحدة القائلين بالأعيان الثابتة ؛ مع أنّ هذه الكيفية إمّا جسم أوعرض وكلاهما مستلزم للحدوث، وهو مستحيل عليه تعالى. فالمراد بكونه نور السموات والأرض هو كونه هادياً لأهلّهما، وليس في إرادة هذا المعنى ارتكاب بالتجوز، لأنّ النور الذي وقع محمولاً إنّما أضيف إلى السموات والأرض، والإضافة في مثل المقام يفيد معنى المنزلة، بمعنى أنّ نسبته تعالى إلى الموجودات كنسبة النور إلى سائر الأشياء. فكما أنّ النور يهتدى به إليها، فكذلك الله تعالى يهتدى به ما سواه إليه ؛ وإفادة الإضافة هذا المعنى شائع ونظائره كثيرة.

وبالجملة ، فإرادة الهداية أو الهادى من النورأمر واضح لا ريب فيه ، كما جاء فى الأخبار المعصومية "\_سلام الله عليهم أجمعين\_. وفى بعض الروايات ، «سئل الصادق عن قول الله عز وجلّ : ﴿اللّه نور السّموات والأرض ﴾ قال : «كذلك اللّه عز وجلّ ، أفهو أحال تفسيره على وضوحه وظهوره .

ثم إنّه تعالى أتى بالسّموات بالجمع وأفرد الأرض، وهذه التفريق لابدّ من اشتماله على نكتة بها يتميز كلامه تعالى عن كلام غيره، ولعلّها ما سنقرع به سمعك، لكن بيانه يتوقّف

١. مجمع البحرين، ج٣، ص٥٠٤.

٢. شرح اصول الكافي ، ج١ ، ص٤٨.

٣. و إن كان في النسخة «المعصومية » ولكن الصحيح أن يقال : «المعصومين»

۴. التوحيدللصدوق، ص١٥٨، ح ٣.

على مقدّمتين: إحديهما: ان أداة الجمع وهيئته إنّما وضعت لإفادة أنّ الحكم مع تعلّقه بالطبيعة تعلّق بالأشخاص أيضاً؛ فليس النظر مقصو راً على مجرد الطّبيعة ، بل خصوصيات الأشخاص أيضاً ملحوظة، وهذا هو السر" في كون الجمع المحلِّي باللام أظهر في إفادة العموم من المفرد المحلّى بها ، وهذا العموم المستفاد من الجمع قد يكون أفرادياً ، وقديكون بدلياً ، كما في قوله : «لا تزوّجوا الثيبات بل تزوّجوا الأبكار »' وقولنا : «سل العلماء» . فإنّ المراد ليس تزويج ما فوق الاثنين أو السؤال عنه ، بل المراد هو الجميع على سبيل البدلية . فالحاصل أنّ الجمع يدلّ على ملاحظة الخصوصيات في مرحلة تعلّق الحكم إمّاعلى الإفراد أعلى البدلية.

الثانية : أنَّ المراد بالسماوات في هذه الآية ليس نفسها ، بل المراد بها أهلُّها . وهذا النَّحو من التعبير شائع كثير ، كما في قوله تعالى : ﴿ واسئل القرية ﴾ (يوسف (١٢): ٨٠)قولنا : فلان والى المدينة أو مفتيها، فهي وإن قيل إنّها من باب المجاز في الحذف، لكنّه لا ينافي لما نحن بصدده هنا، فجمع السماء بعد إرادة الشخص منه، إنّما هو بالنظر إلى الخصوصيات، والسرقي هذا التعبير إنّما هو لكونه أظهر في الاستيعاب؛ لأنّ السماء من جهة كونه محيطابما فيها، كان أظهر في الدلالة من غيره ، نظير هذا التعبير ﴿بالمشارق والمغارب ﴾ ، 'فإنّ المرادبها ليس المشارق والمغارب المتعددة باعتبار تعدد البلدان أو اختلاف الافق ، كما يتوهّم ، بل إنّما المراد تمام ما في الأرض؛ لكونه أظهر دلالة على المراد، من جهة أنّ الأرض مشتملة على جهتين، فيكون ذكر هاتين الجهتين حصراً لها في تمامها، فلما كان التعبير بهما أدلّ من التعبير بالأرض عبّر بهما وأريد منهما تمام تمام ما في الأرض ، ثمّ جمعا نظراً إلى خصوصيات الأشخاص .

إذا عرفت ذلك فاعلم أنّ هداية الله تعالى بالنسبة إلى المخلوق ، على ضربين هداية إجمالية وهي المستنده إليه تعالى بالتسبيب؛ وهو ما يكون بإرسال الرسل ونصب الأوصياء بعدهم، فالهداية بواسطة الرسل مستنده إليه تعالى لأنَّه مقتضى كونه تعالى سبباً لذلك.

وهداية تفصيلية وهي المستندة إليه تعالى بغير واسطة ، كأن تكون بالوحى أو الإلهام ، ويمكن أن يكون هداية الملائكة بالنسبة إلى العالم الظاهر من هذا القبيل. فإذا قال تعالى



١. لم أعثر في مجامع الروايي بهذه العبارة ولكن في بحارالأنوار ،ج١٠٣، ص٢٣٧، روى عن رسول الله ﷺ: تزّوجواد الابكارالي آخره.

٢. ﴿فلاأقسم بربِّ المشارق و المغارب﴾ (المعارج(٧٠): ٢١) الى آخر الآية .

«الله نور السموات»حيث أتى بالجمع أشار إلى أنّ هدايته تعالى متعلّقة بأهل السماء، أي الملائكة بخصوصياتها، فيفيد ذلك تعلّق هدايته بهم بغير واسطة؟

ولا يجوز أن يكون المراد تعلّق هدايته الإجمالية؛ لأنّ المفروض اشتراك أهل الأرض في ذلك مع أهل السماء، وقد أتى فيها باللفظ المفرد. نعم لو لم يذكر الأرض لكان أعمّعن الإجمالية والتفصيلية.

والقول بأنّ النظر إلى الخصوصيات بالنسبة إلى أهل السماء، إنّما هو للعناية بشأنهم دون أهل الأرض ؛ مدفوع ، بأنّ أهل الأرض فيهم من هو أشرف وأجلّ شأناً من الملائكة فحيث دلّت الآية الشريفة على كون الهداية التفصيلية بالنسبة إلى أهل السماء مستنده إلى ذاته المقدسة ، وكون الهداية الإجمالية بالنسبة إلى أهل الأرض مسندة إليه تعالى أيضاً دلّت على أنّ له تعالى خليفة في الأرض يهدة عباده إليه .

ولا يقال: أنّ ذلك لا يدلّ على خلافة شخص عنه، لجواز أن يتحقّق بالكتب المنزلة من السماء. لأنّا نقول: الهداية بهذه الكتب هداية به تعالى تفصيلاً، فلو كان الهداية التفصيلية بالنسبة إلى أهل الأرض بالكتب، وجب أن لا يفرق بين السماء والأرض، بالجمع والافراد. والذى يؤيد ما ذكرناه ملائمة ما بعد هذه الفقرة من الاية وهو قوله تعالى: ﴿مثل نوره ﴾ لهذا المعنى، ووجهه أنّه إذا قلنا بأنّ قوله تعالى: ﴿الله نور السموات والأرض ﴾ دلّ على أنّ له تعالى خليفة في الأرض ، كان قوله تعالى «مثل نوره» شرحاً وبياناً لحال هذا النورالذى في الأرض ، فلو قطع النظر عمّا تلوناه عليك ، كانت هذه الفقرة من الآية غير ملائمة للفقرة السابقة ، لأنّها لم يثبت فيها نور لله تعالى بالفرض ، بل حمل النور عليه ، فلا يصح إضافة النور إلى الضمير العائد إلى الله تعالى . بل الأنسب أن يقول: مثله ، بإضافة المثل إلى الضمير العائد إلى النور ، و إلاّ كان هذا الكلام أجنبياً عمّا يقدم عليه ، مع أنّه لا يجوز الريب في كونه مربوطاً به كما لا يخفى .

وما يقال من أنّه من قبيل قولك «زيد كرم وجود» ثمّ تقول: «ينعش الناس بكرمة وجوده» ضعيف، فإنّ صحّته إن كانت مع انقطاعها عمّا قبله، فلا كلام فيه؛ وإن كانت مع الاتصال، فهو أول الكلام.

ويؤيد هذا المعنى أيضاً ما ورد في بعض الأخبار «أنّ القمر مكتوب في صفحته الّتي إلى السماء: اللّه نور السّموات، وفي صفحته الّتي إلى الأرض: محمد و على ّنور الأرضين». ' ثمّ إنّ المثل معناه بحكم الاستقراء الجامع بين الموارد، هو الجهة البارزة في الشيء،



١ . نهج الايمان لابن جبر، ص٤٣٣؛ مدينة المعاجز، ج٢، ص٤٠٧، ح٤٣٢.

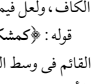
الثابتة له ، المنطبقة عليه تمام الانطباق ، بحيث لو انتزعت هذه الجهة عن ذلك الشيء ، صح نفيه باعتبار ، فجميع الصّيغ من هذه المادّة معتبر فيه هذا المعنى ، لكنّه يختلف باختلاف الموارد ، بحيث لا يخطر بالبال مناسبة بينه و بين المعنى المراد من اللفظ ، لكمال الدقة ، فقد يتّحد بحسب المورد مع الحجّة والبرهان ، كما في قوله تعالى : ﴿ إِن هو إِلاّ عبد أنعمنا عليه وجعلناه مثلاً لبني إسرائيل ﴿ (الزخرف (٤٣): ٥٩) فإنّ كون عيسى عليه الله البني إسرائيل إنّما هو باعتبار الحيثية التي هو واضح الانطباق عليه عليه وهو خلقته عليه من غير سبب كما في آدم عليه المحتبة في المحتبة الله الله على المحتبة الله المحتبة وتمام المحتبة وتمام المحتبة وتمام المحتبة المحتبة وتمام البرهان على التوحيد ونفي الشريك عنه ومن هذا القبيل قوله تعالى: ﴿وضرب لنا مثلاً ونسى خلقه قال من يحيى العظام وهي رميم ﴾ (يس (٣٥):٧٨) فإنّ إنكار ذلك الملحد الدهري المعاد، إنّما كان لاستبعاده إحياء العظام الّر ميمة البالية ، فباعتبار الجهة الثابتة لتلك العظام الّتي اعتقدهاهذا الدهري دليلاً على إنكاره وهي الرمّة وكونها بالية ، سمّاه الله تعالى مثلاً ؛ وهو تعالى مع هدمه أساس برهانه بقوله «ونسى خلقه» أتى قائم البرهان على ما أنكره ، وهو قوله تعالى «قل يحييها الذي أنشأها أول مرة وهو بكلّ خلق عليم» وهذا أيضاً منه تعالى ، مثل في مقابل ذلك المثل، بملاحظة أنّ هذه العظام الرميمة خلقها الله تعالى من منّى يمنى، بل خلقها من تراب ، 'بل أعطاها الوجود بعد أن لم يكن شيئاً ، فهي أهون خلقة عليه تعالى في المرة الثانية من خلقتها التي في المرّة الأولى .

وقد يتّحد مع معنى الإطاعة ، فيقال : امتثل فلان أمر الفلاني ، أي أطاعه فيه ، فكون الإطاعة امتثالاً باعتبارتمحّض الممتثل في العنوان الثابت له في هذا المقام. وقولنا: فلان مثل بين يدى فلان، و نريد منه أنّه انتصب قائماً أيضاً بهذا الاعتبار . وفي حديث كميل عن أمير المؤمنين عليه الله المؤمنين عليها المؤمنين المؤمني مات خزآن الأموال [وهم أحياء] والعلماء باقون ما بقي الدهر ، أعيانهم مفقودة ، و أمثالهم في القلوب موجودة

أى حيثياتهم التي كانت لائقة بهم وكانوا متمحضين فيها وهي حكمهم ومواعظهم في القلوب، أي يهتدي بها الناس، وتمثّل بقول الشاعر، أي أتى بما ينطبق بعض جهاتها الثابتة له على المطلوب، فيتّحد مع معنى الاستشهاد، ويقال أماثل القوم لأفاضلهم وأخيارهم، باعتبار تمحّضهم في الصفة التي هي ثابتة فيهم ، ويقال التمثال للصور ، كما في قوله تعالى

١. اشارة الى آيتين في القرآن الكريم ، أولها في سورة القيامة ، آية ٣٧ ﴿ الم يك نطفة من منّى يمني ﴾ ، وثانيها في سورة فاطر ، آية ٣٥ ﴿ والله خلقكم من تراب ثم من نطفة ... ﴾ الى آخره الآية .

«ومحاريب وتماثيل»وقوله تعالى : ﴿ما هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون﴾باعتبار كونه واجداً للصفة التي كان فاقداً لها قبل. وفي الحديث: «إياكم والمثله» يريد به إبانة الأعضاء، وهو أيضاً باعتبار ثبوت حالة وصفة غير الاولى، وقوله تعالى: ﴿ لِيس كمثله شيء ﴾ ليس كما يتوهّم من أنّ المثل بمعنى الشبه والكاف زائد، وإلاّ يلزم ثبوت شبهه، فإنّ المراد بالمثل هو الحيثية الثابتة لذاته المقدسة وهو الألوهية والوحدانية ، الخلق والأمر ، فلا محيص عن إرادة معنى الكاف، ولعل فيما ذكرناه كفاية في ثبوت ما ادعيناه.



قوله: ﴿كمشكوة﴾ اختلفوا في معناه ، فقيل : إنَّها الكوَّة في الجدار غير النافذة ، وقيل : هو القائم في وسط القنديل الذي يدخل فيه الفتيلة، وهو المنقول عن ابن عبّاس وأبي موسى الأشعري ومجاهد.

وقيل: قصبة القنديل من الزجاجة التي توضع فيها الفتيلة. والأظهر أنّ هذه المعاني غير متغايرة ، فإنّها مصاديق لمعنى المشكوة ، ومعناها على ما يظهر الذي يتحمّل المصباح ، فإطلاقه على جميع ما ذكر صحيح ، لأنّه يختلف بحسب اختلاف الأزمنة والأمكنة . فعلم أنّ إطلاقه على مطلق الكوة في الجدار غير صحيح.

قوله تعالى «مصباح» اسم آلة ، أي ما يصبح به ، أي يرفع به الظلام . و إطلاق الصبح على الفجر والمصباح على السراج بهذا الاعتبار . وقد ورد في الأئمة عِين : «إنَّهم مصابيح الدجي» ، 'أي هم الذين يرتفع بهم ظلام الكفر والظلالة والجهل.

إذا عرفت معنى هذه المفردات ، فاعلم أنّ الله تعالى شبّه مثل نوره الذي هو خليفته في الأرض بمثل المشكاة ، فإنّ المثل هنا محذوف إذ لا معنى لتشبيه المثل بنفس المشكاة ، وإنّما يشبّه المثل بالمثل كما في قوله تعالى ﴿مثله كمثل الكلب ﴾ (الأعراف (٧): ١٧۶) فمثل النور، أي الصفة الظاهرة الأولية الثابتة له ، هو حيث إنارته وإضاءته ، لأنّه هو الثابت للنور المتمحّض فيه ، ومثل المشكاة هو حيث كونه حاملاً للمصباح ووعاء له فلا يصحّ أن يكون المراد بالنور الذي شبّه مثله بمثل المشكاة ، إلا ما يكون أظهر صفاته التحمّل مع كونه ممحضاً في حيث النورية ، لأنّه مقتضى تركيب هذه الألفاظ بحسب الموازين العربية ، ولا ينطبق هذه على شيء إلاّ أن نقول بوجود خليفة له تعالى في الأرض ، كما دلّت الفقرة السابقة ، ويكون أظهر صفاته هو التحمّل، وليس المراد مجرّد صلوحه للتحمّل، بل المراد تحمّله بالفعل. ويدلّ



١. الفرج بعد الشدّة ، ج١، ص٣٣.

عليه أنّه تعالى لم يكتف في طرف المشبّه به بذكرمجرد المشكاة ، بل قيدها بكون المصباح فيها، ثم انه تعالى لم يكتف في طرف المشبّه به بمجرد كون المشكاة، مقيدة بكون المصباح فيها؛ بل أضاف إلى ذلك كون المصباح في زجاجة ، والتقييد بذلك ليس كماتوهمه الفخر الرازي «من أنّ المصباح إذا كان في زجاجة صافية فإنّ الأشعة المنفصلة عن المصباح تنعكس من بعض جوانب الزجاجة إلى البعض، لما في الزجاجةمن الصفا والشفافية وبسبب ذلك يزداد الضوء والنور»، ' ووجهه أنّ كون المصباح في الزجاجة لا يوجب ازدياد الضوء و ما يرى من الضوء ، في داخل الزجاجة أكثر ممّا في خارجها ، فهو إنّما لاشتمالهاعلى نوع كثافة تمنع عن انتشار تمام الضوء، فلا هي بلغت من الكثافية مبلغاً تحبس الضوء في داخلها وت منع عن التفرق في خارجه ، ولا من الرقة والصفاء مرتبة لاتحجب عن انتشار تمام الضوء في الخارج بوجه من الوجوه ، فإنّ الزجاجة كلّما ازدادت الرقّة والصفاء والشفافية ، ازدادت النقص في الحجب، ولذا ترى الضوء المنتشر من الزّجاجية الصافية الرقيقة في الخارج أكثر مماينتشر من الزجاجة الكدرة وقد تبلغ من ذلك مرتبة لا تكاد تتميز و يساوي الضوء المنتشر منها في الخارج ما ينتشر بدونها ، فالصفاء والرقّة إن لم يضرّ في المقام فغير نافع . وما استشهد به على مدّعاه من أنّ شعاع الشمس إذا وقع على الزجاجة الصافية تضاعف الضوء الظّاهرحتّي أنّه يظهر فيها يقابله مثل ذلك الضوء، فهو سهو منه، فإنّ ذلك لا يكاد يتحقّق في الزجاجة، نعم هو في المرآة كذلك، وجهه أنّ كسافة أحدطرفي المراة وهو طرف القفا، تمنع من انتشارالنور من هذا الطرف، ولمّا كان الطرف الآخر شفّافاً صافياً وهو طرف الوجه، ارتد الشعاع منه إلى ماى قابله، ولو أزيلت هذه الكثافة لنفذ الشعاع من الطرف الآخر وهو القفا، ولا يوجد شعاع فيما يقابل طرف الوجه . بل إنّما التقييد لأجل أنّ الزجاجة مع كونها غير مانع عن تفرق الأشعة، والاستصباح متكفّلة بدفع ما يرد على المصباح من الموانع، فإنّها هي الحافظة للمصباح عن الانطفاء مع عدم حيلولتها عن الاستصباح ، فوجب أن يكون في طرف المشبه، شبه زجاجة يحجب عن ورود الحوادث على ذلك الأمرالذي تحمّله ذلك النور ، مع كونه غير حائل عن انتشار فوائد والانتفاع بها.

ثمّ إنّه تعالى وصف هذه الزجاجة وقال: ﴿الزّجاجة كأنّها كوكب درى ﴿والمستفاد منه أنّ هذه الصفة ثابتة للزّجاجة في حدّ نفسها ، وليست لكونها حافظة للمصباح وحاجبة لها

١ . التفسير الكبير ، ج٢٣ ، ص٢٣٢ .



عن الانطفاء، لأنّ الصفة قيد و القيد كنفس المقيد مقدّم على الحكم، فلزم أن يكون شبه الزجاجة في طرف المشبه متّصفاً بمثل هذه الصفة في حدّ نفسه.

والكوكب في الأصل بمعنى المعظم ، يقال : كوكب الشيء لمعظمه ، وإطلاقه على النجوم باعتبار عظمتها .

وأمّا درّى فاختلفوا فيها ، والمعروف أنّه بضم الدال وتشديد الراء والياء من غير مدّ ولا همز ، وهو الأصحّ ، لورود الأخبار عليه ، فالمراد الكوكب الدرّى هو النجم الذي له صفاء ولمعان .

قوله: ﴿توقد﴾اختلفوا فيه أيضاً، والذي عن سعيد بن جبير بياء مضمومة وإسكان الواو وفتح القاف محقّفة ورفع الدال. وعن نافع وحفص كذلك، إلاّ أنّه بالتاء. وعلى أيّ حال فهو يصلح لأن يرجع إلى كلّ واحد من الكوكب والزجاجة والمصباح والمشكوة، وعلى تقدير رجوعه إلى المشكاة كما هو الأنسب، لا يجب أن يكون توقّدها باعتبار اشتمالهاعلى المصباح، بل يمكن اعتبار التوقّد فيها في حدّ نفسها، فإنّ المثل لا يجب أن يكون واقعاً في الخارج، بل ولا يجب أن يكون ممكناً، بل يكفي فيه اعتبار أمور فرضية يكون فيه إشارةولو إجمالاً إلى بيان حال المشبه وتنبيه على أنّه من قبيل تلك الأمور الفرضيّة، ويكون هذاتقريباً لتصويره إجمالاً. نعم كلّ ما اعتبر في طرف المشبّه به فرضاً وتقديراً يعتبر وقوعه في المشبّه فعلاً، فلا بأس أن يفرض مشكاة تكون مع اشتمالها على المصباح واستنارتها به من حيث كونها حاملة له ، متوقّدة في حدّ نفسها . وذلك لأجل اتّصاف المشبّه بهذه الصفات . وكيف كان فيحتمل أن يكون قوله: ﴿يوقد﴾منقطعاً عن قوله ﴿من شجرة ﴾ويكون وصفاً مفرداً، فيكون قوله من شجرة أيضاً كذلك، ولا يجب العطف بالحرف، كما في قولنا: زيد العالم الفاضل الكامل، وعلى هذا يكون من نشوته، ويصلح أن يرجع إلى كلّ واحد من المذكورات، كما في قوله توقد، ويحتمل أن يكون قوله: ﴿يوقد﴾مع قوله ﴿من شجرة ﴾ كلاماً واحداً، وعلى أيّ حال فالإتيان بالجملة الفعلية ، فيه دلالة على الحدوث ، وبصيغة المضارع فيه دلالة على استمرار الحدوث، والأتيان بصيغة المجهول، إنّما هو لعدم تعلّق غرض بذكر الفاعل.

ثمّ وصف الشجرة بأنّها مباركة ، أى كثيرة البركة والنفع . وبأنّها زيتونة ، أى شجرة ثمرتها زيتونة . ويمكن أن يكون كونها مباركة بهذا الاعتبار ، بمعنى أن هذه الشجرة من جهة اشتمالها على مثل هذه الثمرة وهو الزيتون صارت مباركة وطيبة ، وليس المراد الشجرة الواقعة فى الدنيا ، حتى يقال إنّ الزيتون الذى هو ثمرتها لم يبلغ فى الشرافة مبلغاً يكون شجرتها



مباركة ، بل المراد فرض زيتون بلغ هذا المبلغ ، كما هو الغالب في المثل. واعتبار الشجرية فيه دلالة على توقير الأصل الثابت في طرف المشبّه الذي فرعه هو النور المشبّه بالمشكوة، فإنّ في الشجرة من العظمة والتوقير والاستحكام ما ليس في غيرها من سائر الأجسام النامية التي يستصبح بثمرتها كما هو ظاهر . واعتبار الزيتونية إنّما هو للإشارة إلى أنّ هذه الشجرة المفروضة معدن لما هو في الاستصباح به ومنع للاستنارة بثمرتها والاستضاءة بها ، ففيه تنبيه على أنّ النور المشبّه بالمشكاة من أصل هو منبع للاهتداء ثمرات هذا الأصل.

واعتبار خصوص الزيتون لعلّه منأجل أنّه ليس في الأشجار ما يكون أظهر خواص ثمرتها هو الاستنارة والاستصباح بها ، إلا شجرة الزيتون ، فليس كما زعمه الفخر الرازي «من أنّه ليس في الأدهان التي توقد ما يظهر فيه من الصفاء مثل الذي يظهر في الزّيت» فإذا كان الدهن صافياً أوجب كمال الضوء، فإنّ الأدهان العطرية تبلغ هذا المبلغ بل يزيد عليه. فكانتهي أولى بالاعتبار، فليس التخصيص بالزّيت إلاّ لخصوصيّة الشّجرة في المقام كما أشرنا إليها.

ثمّ وصف الشجرة بأنّها «لا شرقية ولا غربية» ، والذي يستبق إلى الفهم مع قطع النظر عن التفسير الذي ورد في الأخبار المعصومية [المعصومين عليه] أنّ المراد نفي كونها من أشجار الدَّنيا ووجه الأرض ، لأنَّهما يعبّر عنها بالشرق والغرب ، كما أشرنا إليه سابقاً ، وهذاهو المنقول عن بعض العامّة، وضعّفه الفخر الرازي «بأنّه تعالى إنّما ضرب المثل بما شاهدوه وهم ما شاهدوا شجر الجنّة» ، 'وفيه ما عرفت من أنّ المثل لا يعتبر فيه التحقق في الخارج، بل ولا الإمكان، كما تقدّم. وليت شعري بأنّ الزّجاجة الّتي تشبه بالكوكب الدريّ متى شاهدوها؟ فإنّ التشبيه من اللّه تعالى لا يكون جزافاً البتّه ، وأيّ زجاجة في الدنيا تشبه حقيقة بالكوكب الدّري، وهل هو إلاّ الفرض؟

هذا، وفي بعض الاخبار: "«لا دعيّة ولا منكرة»، وهو يطابق ما هو بمنزلة الشجرة في طرف المشبه ويكون المراد بكون الشجر المفروض في طرف المشبّه به غير شرقيةوغير غربية ، أنّها لا في نهاية الخفاء والمستورية بحيث لا يعرفه أحد. ولا هي موصوفة بما يوجب وضوح حالها وفضيحتها بحيث يعرفه كلّ أحد.



١. التفسير الكبير، ج٢٣، ص٢٣٢.

٢. نفس المصدر ، ج٢٣ ، ص٢٣٤.

٣. مدينة المعاجز ، ص١١٨ ؛ تفسير القمى ، ج٢ ، ص١٠٤.

ثم وصف تعالى هذه الشجرة بقوله: ﴿ يكاد زيتها يضى و ولولم تمسسه نار ﴾ يعنى أنّ هذه الشجرة بلغت مثابة أشرقت ثمرتها، وهو الزيت، إلى الاستقلال في الإضائة والاستغناء عن النار، وهذا أيضاً مجرد فرض، فإنّ الزيت لا يصح توصيفه بصفات الفاعلية، وإن بلغ من استعداد المادة للإضائة، النهاية الممكنة، لأنّه منفعل صرف ليس فيه رائحة من قوى الفاعلية، نعم يصح توصيفه بقبوله الإضائة بمساس أدنى مراتب تأثير النار، كأن يقال: يكاد الزيت يضىء بمجرد إحساسه حرارة النار، وهذا نهاية التوصيف في بيان كمال استعداد مادّته،

وأمّا أنّه بلغ من الكمال مرتبة استقل في الإضائة بنفسه، أو أشرقت إلى الاستقلال، فهو غيرصحيح جداً. فالمقصود إنّما هو فرض زيت بلغ هذا المبلغ ليشير إلى بيان حال فرع و الأصل الذى في طرف المشبّه، فهو تنبيه على أنّ الأصل المذكور بلغ مرتبة يكاد فرعه و ثمرته الذى هو نور الله وخليفته في الأرضين، يستقلّ في إنارة العالم بأنوار الهداية، وذلك لشدة ذكائه وقوتها. فانفعاله في الحقيقة منبعث عن فعله وهو الذكاء، فقد أثبتت هذه الفقرة الشريفة لهذا النور من الرتبة ما هي فوق رتبة المخلوق بمراتب لا نهاية لها ودون رتبة الخالق، فإنّ ذلك مقتضى كونه مشرفاً إلى الاستقلال. فسبحان الله ما ألطف هذا الكلام وأمتنه وأحسنه حيث جمع فيه لنوره بين وصفى إشرافه إلى الاستغناء احتياجه إليه تعالى أبد الآباد، ويث أتى قوله تعالى «يكاد زيتها يضيء» بصيغة المضارع الدالة على الاستمرار. فدل التركيب على الأول والصيغة على الثاني. فإنّ استمرار الأشرف إلى الاستغناء لا يكاد ينفك عن الاحتياج دائماً.

وقد زعم الفخر الرازي أيضاً أنّ التوصيف من جهة

أنّ الزّيت إذا كان خالصاً صافياً ثمّ رؤى من بعيد، يرى كأنّ له شعاعاً فإذا مسّه النار ازداد ضوء» ١

على ضوء وهو من عجائب الأوهام، أمّا أولاً، فلأنّ الزيت لا يوجد له شعاع وإضاءة وإن بلغ من الصفاء والخلاصة الغاية .

وأمّا ثانياً: فلأنّ المراد بالإضائة هو الإضاءة النارية، يعنى أنّه بلغ مرتبة كاد أن لا يحتاج إلى فعل النّار ويشتعل بدونها، والشعاع المنتزع من الصفاء على تقدير تسليمه، أجنبى عن مفاد الكلام. وأمّا ثالثاً: فلأنّ الشعاع المذكور لا يبقى من اشتعال الزيت حتّى يزداد الضوء على الضوء. وأمّا قوله: «نور على نور» فهو يقتضى مبتدءً محذوفاً، ويحتمل أن يكون ضميراً راجعاً

١. التفسير الكبير، ج٢٣، ص٢٣٥.



إلى الشجرة ، يعنى أنّها يتساطع عنها الأنوار ، ويحتمل أن يرجع إلى المشكاة ، كما هولأنسب لكون الكلام بالذات مسوقاً لبيان المشكاة .

هذا، فكونه نوراً على نور إمّا باعتبار اشتمالها على المصباح مع كونها في حدّ نفسها نوراً، وإمّا باعتبار كونها معدناً للنور منبعاً له يظهر منه الأنوار، وهو الأظهر. ويجيء الكلام في قوله «ويضرب الله الأمثال للنّاس» إلى آخره في المقام الثاني.

قوله تعالى: «فى بيوت أذن الله»، اعلم أنّ فيه اختلافاً وأقوالاً. منها: أنّ التقدير «كمشكوة فيها مصباح فى بيوت إذن الله». وقد نقل الفخر الرازى «أنّه اختيار كثير من المحقّقين» وهو ضعيف فى الغاية، لأنّه على هذا التقدير يكون من خصوصيات المثل، مع أنّه لاريب فى الفراغ عنه فى الآية المتقدّمة، كما يدلّ عليه الفصل بقوله تعالى: ﴿هدى الله لنوره من يشاء ﴾ ... إلى آخره خصوصاً قوله تعالى: ﴿ويضرب الله الأمثال للناس ﴾ ، فإنّه صريح فى الفراغ عن المثل.

واعترض على هذا الوجه أبو مسلم بن بحر الإصفهاني، على وجهين:

«أحدهما: أنّ المقصود من ذكر المصباح المثل، وكون المصباح في بيوت إذن الله، لا يزيد في هذا المقصود، لأنّ ذلك لا يزيد المصباح إنارة وإضائة. والثاني: أنّ ما تقدّم ذكره فيه وجوه تقتضى كونه واحداً، كقوله كمشكاة، وقوله فيها مصباح، وقوله في زجاجة، وقوله كأنّها كوكب درى، و لفظ البيوت جمع، ولا يصحّ كون هذا الواحد في كلّ البيوت» المنات الم

وكأنّه سلّم صحّة كونه من المثل ، لكنّه ضعّقه لهذين الوجهين ، فوقع من أجله فيما هو أغلط من هذا الوجه وسنشير إليه . ويظهر وجه جمع البيوت في المقام الثاني ، إن شاء الله تعالى .

ومنها: وهو قول أبى مسلم أنّه راجع إلى قوله: «ومثلاً من الّذين خلوا من قبلكم، أى ومثلاً من الّذين خلوا من قبلكم في بيوت إذن اللّه أن ترفع، ويكون المراد باللّذين خلوا الأنبياء والمؤمنين، والبيوت المساجد» وهو كان من الوهن، لأنّه مضافاً إلى عدم انتظام المعنى حينئذ، يمنعه الفصل بآية النور، إذ لا داعى له يقتضيه، ومثل هذا الكلام لا يصلح لأن يذكر ويرد، وإنّما نذكره إشارة إلى حال من يفسر القرآن بالرأى.

ومنها:

التقدير ، توقد من شجرة مباركة في بيوت إذن الله أن ترفع ، وهو كسابقيه كما عرفت .



١. التفسير الكبير ، ج٢٢ ، ص٢.

٢ . نفس المصدر .

٣. نفس المصدر.

ومنها: قول الجبائي

أنّه كلام مستأنف لا تعلّق له بما تقدّم ، والتقدير صلّوا في بيوت إذن اللّه أن ترفع . ' والجواب ، مضافاً إلى كونه خلاف ما هو مسلّم عندهم ، أنّه دعوى جزاف لا يكاد يساعده البرهان ، لا حاجة إلى هذا التقدير بعد أن استقام المعنى بما سنذكره من غير تقدير .

ومنها: «أنّه لا حذف في الآية ، فيه تقديم وتأخير ، كأنّه قال: يسبّح في بيوت إذن اللّهان ترفع رجال صفتهم كيت و كيت» ، وهو قول الفرّاء والزجّاج . ٢

والجواب، مضافاً إلى أنّه يمنعه ملاحظة ما قبلها وهو آية النور وما بعدها الذى هو مثل الكفّار، من حيث إنّ ذكر تسبيح الرجال فى المساجد منقطع عمّا قبله وبعده، فلا يناسب ذكره بين المثلين، لأنّه يخرج الكلام من الانتظام إلى التشتّت، أنّه يلزم حينئذ كون قوله: «فيها» تكرار بلا فائدة ولا يصح كونه للتأكيد، كما زعمه الفخر الرازى، "لأنّ لوكان تأكيداً كان لفظياً، وهو إنّما يكون لدفع احتمال السهو والتجوزن ولا ريب فى عدم تطرق الاحتمالين فى المقام، أمّا الأول، فظاهر، وأمّا الثانى، فلأنّه ليس هنا ما يوجب ذلك خصوصاً مع توصيف البيوت بقوله «أذن اللّه أن ترفع ويذكر فيها اسمه» فالحق أنّه راجع إلى قوله تعالى فى السابقة «مثل نوره» وليس المراد أنّه مما يدخل فى المثل، بل نقول إنّه بيان جديد لحال النور الممثل له فى الآية السابقة. ويأتى توضيحه فى المقام الثانى (إن شاء اللّه تعالى).

### وأمّا المقام الثاني في التطبيق

اعلم، أنّ المثل الثابت للمشكاة لابد وأن يتحقق بجميع الخصوصيات المتقدمة في طرف المشبّه، حتّى يصح تشبيه المثل بالمثل . فلابد من بيان مورد ينطبق عليه هذا التشبيه . ولنقدم الكلام فيما اختلف فيه الناس ، حتّى يتميز الصحيح من السقيم . قال الفخر الرازى : «اختلف الناس ها هنا في أنّ المشبّه أيّ شيء هو ؟ وذكر واله وجوها ، أحدها : هو قول جمهور المتكلّمين ، أنّ المراد [من] الهدى التي هي الآيات البينات . والمعنى أنّ هداية الله تعالى قد بلغت في الظهور والجلاء إلى أقصى الغايات ، وصارت في ذلك بمنزلة المشكاة التي تكون فيها زجاجة صافية ، وفي الزجاجة مصباح يتقد بزيت بلغ النهاية في الصفاء » ، "ثمّ تكون فيها زجاجة صافية ، وفي الزجاجة مصباح يتقد بزيت بلغ النهاية في الصفاء » ، "ثمّ



١. نفس المصدر، ج٢٢، ص٢.

٢ . نفس المصدر .

٣. نفس المصدر.

٤. نفس المصدر، ج٢٣، ص٢٣٠.

أطال الكلام في الإشارة إلى نكت الخصوصيات المذكورة في الآية بما تقدّم الإشارة إلى تزييف غير واحد منها.

وهذا الوجه ، كما ترى في نهاية الضعف ، فإنك قدعرفت من وجوب اعتبار الخصوصيات المعتبرة في طرف المشبّه به ، في طرف المشبّه ، ولا ينبطق واحدمن هذه الخصوصيات على الهداية والآيات، مع أنه إنما يتم على تقدير إرادة الهدى من النور في قوله: «مثل نوره» وقد تقدّم سابقا أنّه لم يثبت للّه تعالى في الفقرة الأولى نور و هداية ، بل كان هو عين النور ، فيكون منقطعاً عنها.

وثانيها، أنّ المراد بالنور في قوله: ﴿مثل نوره ﴾ القرآن، وهو أيضاغيرصحيح، لعدم اشتماله على تلك الخصوصيات.

وثالثها، أنّ المراد هو الرسول، لأنّه المرشد، ولأنّه تعالى قال في وصفه سراجاً منيراً. و هذا هو قول العطاء ، وهذا هو القول المنصور ، لكنّه لا يكفي هذا المقدار ، بل لابدّ من بيان خصوصيات الرسول الميالية.

ورابعها ، أنّ المراد به ما في قلب المؤمنين من معرفة اللّه تعالى ومعرفة الشّرائع . وقال الفخر الرازي : «وحاصله أنّه حمل الهدى على الاهتداء، والمقصود من التمثيل أنّ إيمان المؤمن قد بلغ في الصفاء عن الشبهات، والامتياز عن ظلمات الضَّالالات مبلغ السراج المذكور» ثمّ قال: «وهو قول أبيّ بن كعب وابن عبّاس. قال أبي: مثل نور المؤمن، وهكذا يقرء. وقيل: إنّه كان يقرء: مثل نور من آمن به، وقال ابن عبّاس: مثل نوره في قلب المؤمن انتهي» ا

وهذا الوجه أظهر من سابقيه في عدم انطباق مثل المشكاة عليه ، كما لا يخفي . والحمل المذكور تكلّف غريب. وقول أبيّ بن كعب، إن رجع إلى ما أشرنا سابقاً من أنّ المستفاد من الفقرة الأولى أنّ للّه تعالى نو راً في الأرض وخليفة له فيها ، فيكون هذا النو ر نو ر المؤمن لاهتدائه، به كان سديداً ، وإلاَّ ففيه ما تقدّم.

وخامسها ، ما ذكر الغزالي . ٢ وسادسها ، ما ذكره الشيخ أبو عليّ بن سينا ، ٣ أعرضنا عن نقلهما لكونهما راجعين إلى التأويل.



١. التفسير الكبير ، ج٢٣ ، ص٢٣٣ .

٢ . نفس المصدر ، ص٢٣٣ .

٣. نفس المصدر ، ج٢٣ ، ص٢٣۴ .

#### وسابعها، قول بعض الصوفية

هوأنّه سبحانه شبّه الصدر بالمشكاة، والقلب بالزّجاجة، والمعرفة بالمصباح، وهذا المصباح إنّما يوقد من شجرة مباركة وهي إلهامات الملائكة، لقوله تعالى «ينزل الملائكة بالروح من أمره (النحل (١٤): ٢) وقوله «نزل به الروح الأمين على قلبك (الشعراء ١٩٣٠) وإنّما شبّه الملائكة بالشجرة المباركة؛ لكثرة منافعهم، وإنّما وصفها بأنّها لا شرقية ولا غربية؛ لأنّها روحانية، وإنّما وصفها بقوله تعالى «يكاد زيتها يضيء ولولم تمسسه نار»؛ لكثرة علومها وشدة اطّلاعها على أسرار ملكوت اللّه تعالى. أ

وفيه أنّ هذا المعنى وإن كان له وجه في حدّ نفسه إلاّ أنّه مضافاً إلى عدم انطباق المثل عليه على ما تقدّم ، لا يصحّ إرادته من الاية ، فإنّ المشبّه بالمشكاة في الآية هو النور لا الصدر. وثامنها ، قال مقاتل :

مثل نوره، أى مثل نور الإيمان فى قلب محمد كلا كمشكاة فيها مصباح فالمشكاة نظير صلب عبد الله، والزجاجة نظير جسد محمد الله والنبوة فى قلبه . ٢

والجواب، أنّ إرجاع الضمير إلى الإيمان مجرد دعوى بلا برهان، بل غير جائز، إذ لم يتقدّم له ذكر، لا لفظاً ولا تقديراً، مع أنّ النور على هذا التقدير مظروف؛ لكونه في قلب محمد في والمشكاة ظرف؛ لكون المصباح فيها، فلا يوجد مناسبة في هذا التشبيه، مع أنّ كون المشكاة نظير صلب عبد الله، معناه أنّ المشبّه بالمشكاة هو صلب عبد الله، وهو خلاف الفرض، من أنّ المشبّه بالمشكاة هو نور الإيمان.

اللّهم إلاّ أن يقال، بأنّ في الكلام قلباً، كما زعم، وكلام الله منزة عن مثل هذا القلب القبيح الذي لا يشمل على شيء من اللطف والدقّة.

# وتاسعها، قال قوم :

المشكاة نظير إبراهيم على الزجاجة نظير إسماعيل الله و المصباح نظير جسد محمد الله والشجرة النبوة والرسالة . ٣

والجواب، أنّه قد تقدّم أنّ تقييد المصباح بكونها في زجاجة إنّما هو للإشارة إلى حفظها



١. التفسير الكبير، ج٢٣، ص٢٣٤.

٢. نفس المصدر، ص ٢٣٥.

٣. نفس المصدر.

المصباح عن الأفة ، مع كونها غير حاجب عن الاستضاءة بضوئه . ولا يكاد يتحقّق ذلك في إسماعيل بالنسبة إلى رسول الله عن عدّة أمور يستدعى الإغماض عن عدّة أمور يوجب ذكرها الإطالة .

وعاشرها، أنّ قوله: «مثل نوره» يرجع إلى المؤمن، وهو قول أبيّ بن كعب، وكان يقرءها مثل نور المؤمن، وهو قول سعيد بن جبير، والضحّاك.

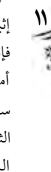
والجواب، ما تقدّم في القول الرابع.

هذه جملة ما ذكروه في تعيين المشبّه وإذ عرفت أن شيئاً من الوجوه لا تنطبق الآية الشريفة عليه، فاجمع نفسك والق سمعك واستمع لما يوحي إليك من معادن الوحي و التنزيل سلام الله عليهم فنقول: إنّ المستفاد من تركيب الآية الشريفة والأخبار على اختلافها، بحيث لا يبقى ريب للمرتاب، أنّ المراد بالنور الذي هو نظير المشكوة، هو النبي ، وذلك لما أسلفنا أنّ المراد بالنور المضاف إلى الضمير، هو الشخص الخاص الهادي أهل الأرض، فيكون صدقه على النبي في منتهى درجات الظهور، فهو نظير المشكاة فيما هو ثابت لها فعلاً، وهو تحمّلها المصباح، إذ هو متحمّل لنظير المصباح، وهو ولاية أمير المؤمنين عليه الصلاة والسلام، فإنّ المصباح على ما عرفت ما يرفع به عن الظلام ويستضاء به عن الدجى، ومعلوم والسلام، فإنّ المصباح على ما عرفت ما يرفع به عن الظلام ويستضاء به عن الدجى، ومعلوم في حياة النبي فومماته، فكونه سبباً لرفع الظلمة مما لا يقدر على إنكاره أحد، و إن كان في حياة النبي فومماته، فكونه سبباً لرفع الظلمة مما لا يقدر على إنكاره أحد، و إن كان يعتقد ذلك كلّ باعتبار غير ما يعتقد به الآخر. فيعتقد بعض أنه في رفع ظلمه الكفر بقلعه آثار مع ذلك أنه رفع ظلمة الجهل و الظلالة بعلمه الذي أودعه النبي عنده، وجعله باباً له. ويعتقد ثالث مع ذلك كنّه أن تمام العلوم المنتشرة في العالم إنّما هو مستند إليه. وهذا إنّما هو لاختلاف العقول وقصورهاعن درك مراتبه العالية.

ولو قيل: إنّ نظير المصباح هو الرسالة، والنبي على حامل لها.

قلنا: إنّ أعظم شؤون الرسالة هو تبليغ الولاية ، كما نصّ به الكتاب حيث أنزل تعالى: ﴿يا أَيها الرسول بلّغ ما أنزل إليك من ربّك وإن لم تفعل فما بلّغت رسالته ﴾ . (المائده(۵): ۶۷)وقوله تعالى: ﴿اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتى ورضيت لكم الإسلام دينا ﴾ (المائدة (۵): ۳)فدلّت الآيتان على أن المقصود الأصلى من الرسالة ، دعوة الناس إلى ولاية أمير





المؤمنين علي الله الأحكام من الآية الأخيرة دلالة على أنّ تبليغ سائرالأحكام من الصلاة والزكاة والصوم وغيرها ، بدون تبليغ الولاية بمنزلة العدم ، خصوصاً الفقرة الأخيرة ، حيث دلّت على أنّ الإسلام الذي هو عبارة عن التوحيد غير مرضى عندالله تعالى ما لم يلحق به قبول الولاية . وأنّه ارتضاه ديناً في اليوم الذي نصبه النبيّ علماً للناس . وأظهر من ذلك كلّه في إثبات المرام بحيث يفهمه كلّ أحد قوله تعالى في الآية الأولى «وإن لم تفعل فمالّغت رسالته»، فإنّه نفى الرسالة على تقدير عدم إبلاغ الولاية ، فهو من كمال العناية ونهاية الاهتمام بشأن أمير المؤمنين على الله فقد ظهر بهذا البيان كونه على مصباحاً والنبي الله متكفلاً له ، وتحقق ما سبقت إليه الإشارة من أنّ أظهر الجهات الثابتة للنور ، هوالإنارة والإضائة ، وأوضح الصفات الثابتة للمشكاة هو التحمّل ، وكونه وعاءً للمصباح . ولابد من اجتماع هذين الوصفين المتغايرين في نظير المشكاة بحيث يكون كلّ منهما صفة بارزة حين الاجتماع، فإنّ ذلك يستحيل إلاّ أن يكون الإنارة باعتبار الوعائية ، ويكون هي عين هذه ، وهذا لا يكاد يوجد له مورد و مصداق غير ما ذكرناه ، فإنّ كون النبيّ الله نوراً في مرحلة الرسالة مع قطع النظر عن كونه نوراً بالذات، إنّماهو بالرسالة التي أعظم شئونها على ما عرفت هو تبليغ الولاية، فقد ثبتبذلك الأميرالمؤمنين عليه من الفضيلة والشرف، ما يوجب تحير العقول تيأس النفس من أجلها عن منى النيل إلى الإحاطة بذاته والوصول. ونظير الزجاجة خصوص الحسن و الحسين هاأو جميع الأئمة المعصومين ـ سلام الله عليهم -، وذلك لأنّ الجهة البارزة والصفة الظاهرة للزجاجة على ما تقدّم، إنّما هو حفظها المصباح عن الافة، مع كونها غير حاجب عن الاستصباح و الاستضاءة به. وهذه المنزلة ثابتة للأئمة على النسبة إلى أمير المؤمنين عليه المائهم هم الحافظون للولاية والإمامة بعده ، والمتكفلون بحراسة هذه الجهة ، مع كونهم غير حاجبين عن الاستنارة بأنوارها، وغير مانعين عن الانتفاع بفوائدها، ولمّا كان الغرض أولا متعلِّقاً بذكر الزجاجة تبعا وبيانا لحال المصباح، تعلِّق الغرض ثانياً بذكرها أصالة وإشارة إلى عظمتها و جلالتها في حدّ نفسها . فشبّه ها بالكوكب الدرّيّ نبّأ به على أنَّها زجاجة بالنسبة إلى المصباح، وإلاَّ فهي في نفسها أمر عظيم.

والتشبيه بكأنّ ، يكون في مقام الشك في كون المشبّه متحداً مع المشبّه به ، فهو تنبيه على أنّ أمر هذه الزجاجة بلغت مرتبة توهّم نفي الزجاجية عنها بالنسبة إلى المصباح ، وإن كانت بحسب الحقيقة زجاجة بالنسبة إليه . فإنّ الشك في كونها كوكباً درّياً ، شك في كونها

زجاجة ، وهذا المعنى بعينه موجود في الأئمة عليه الله نسبتهم من أمير المؤمنين عليه السبة الزجاجة من المصباح، فإنّهم مع كونهم متكفّلين للجهة المذكورة بلغوا في حدّ أنفسهم من الذكاء والكمال، مرتبة صاروا كما يستقلُّ بالهداية وينقطع لاحقهم عن سابقهم في الاحتجاج. هذا [إذا] أريد بالكوكب الدريّ النجم الزاهر ، وأمّا إذا أريد به العنوان ، فيكون المراد أنّهم بلغوا من الجلالة والعظمة رتبة صاروا كالشيء العظيم الكثير النفع ، ويكون هذا أبلغ وأوكد في إفادة المقصود، إذ التشبيه حينئذ يكون تقريباً في بيان حالهم، ولا غرو أن يكون هذا شأنهم ومنزلتهم، فإنّهم هم«الذين إذهب الله عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً» ، 'ولا ذلك بعجب ممّن ورث العلم والفضل من سيد المرسلين وأشرف المخلوقين. مصراع فهذا الشذى الفياح من ذلك الواد شعرفإنه

شمس فضل هم كواكبها يظهرون أنوارها للناس في الظلم

كالزهر في ترف والبدر في شرف والبحر في كرم والدهر في همم ٢ ونظير الشجرة هو إبراهيم علي وكونه مباركاً باعتبار فروعه التي هو النبي والوصى والأئمة عِينًا ، الذين هم بمنزلة الزيتون في استعداد موادّهم الطاهرة ، لإنارة العالم بأنوار هدايتهم . هذا، إذا قلنا بصحة تعيين الشجرة بتوصيفه بالزيتونية كالإضافة، وإذا لم نقل به، فيكون التوصيف بالنظر إلى أنّ هذه الشجرة مع كونها شجرة زيتونةً أيضاً، أي مادّة مستعدّة لأن يعتصرعنها ما يستضاء به ويستنار ، فأشار بالشجرة إلى استحكامإبراهيم عليه وتوقيره ، و بالزيتونة إلى أنّه معدّلان يولد منه النبيّ والإمام علي كما يقصر الزيت من الزيتون.

وأمّا كون إبراهيم علي لا شرقية ولا غربية ، فعلى ما ذكرناه مع قطع النظر عن الأخبار ، معناه أنّه ليس من أهل هذا العالم، وهو ظاهر ، لكنّه فسّر في بعض الأخبار بأنّها لا دعية و لا منكرة ، أي لاينهتك الستر بحيث يعرفه كلِّ أحد بالفضاحة ، ولا هو مستور ومجهول بحيث ينكر ولا يعرفه أحد. وإرادة هذا المعنى من قوله لا شرقية ولا غربية على وفق القاعدة ، كما لا يخفي. وفي كثير من الأخبار أنّه لا يهودية ولا نصرانية ، لأنّ اليهود يصلّي قبل المشرق ، والنصاري قبل المغرب، "فالمناسبة ظاهرة.

ثمّ لا يخفي أنّ النبي عَصُّ قد بلغ من القدس والكمال وشدّة الذكاء وطيب الطينة وجودتها،



١. اشارة الى قوله تعالى في سورة الأحزاب، آية ٣٣ ﴿إِنِّما يريد اللَّه ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً ﴾.

٢. أعيان الشيعة ، ج٩ ، ص١٧ .

٣. بحارالانوار ، ج٢٣ ، ص١٩٥، الباب ١٨ ، ح٢٣ و٢٠ .

مرتبة یکاد یستقل فی إدراک الوحی والإلهام، و یشرف إلی الاستغناء فی الهدایة، و إن کان ذلک لا یکون أبداً. وکذلک عترته الطاهرة و إن کانوا أنزلین منه بمرتبة أومراتب، فکان هو و أو لاده أحرى وأليق بأن یکون مصداقاً لقوله تعالی «یکاد زیتها یضیء ولولم تمسسه نار فوال أناساً ذکرهم وحدیثهم روی جدتنا عن جبرئیل عن الباریء.

وأما قوله: «نور على نور» إما من تمام المثل المذكور، أو حكم جديد. وعلى أى حال فالمراد إما إبراهيم على حيث يتساطع عنها أنوار النبوة ، والإمامة ، أو النبي في ويلى هذا التقدير فإما المراد كونه كذلك في حد نفسه ، أو أنه باعتبار نفسه المقدسة ، و نور باعتبار اشتماله على الولاية . فيكون نوراً على نور . او انه معمدن للنور ومنبع له حيث منه يظهرأنوار اشتماله على الولاية . فيكون نوراً على نور . او انه معمدن للنور ومنبع له حيث منه يظهرأنوار الأئمة في ، وهذا هو الأظهر ، لكونه مقتضى الأخبار حيث فسر فيها بأنها إمام في إثر إمام . ثم إنه تعالى بعد ما فرغ من المثل أراد بيان أن هذا النور الذي خليفته ، ليس كما يهتدى أله تعالى بعد ما فرغ من المثل أراد بيان أن هذا النور الله الأمثال للناس » يعنى أنه تعالى يضرب الأمثال للناس التي من جملتها هذا المثل لما يقتضيه الحكم والمصالح التي عنده ، يضرب الأمثال للناس التي من جملتها هذا المثل لما يقتضيه الحكم والمصالح التي عنده ، كان الهداية لنوره يختص به من يشاء والله بكل شيء عليم ، يمكن أن يكون المرادبهذه الفقرة على بأن آياته التي نزلت فيهم تغيرها أيدى الأجانب ، وأنهم يحرقون الكلم عن مواظعها . فأتي تعالى بأن آياته التي نزلت فيهم تغيرها أيدى الأجانب ، وأنهم يحرقون الكلم عن مواظعها . فأتي بهذا البيان حتى يكون أفهامهم محجوبة عن إدراكها ، وتبقى محفوظة عن وصول آفاتهم بهذا البيات على طريق خاص و بيان مخصوص ، بحيث لا يكاد يفهمه كل أحد . بعض الآيات على طريق خاص و بيان مخصوص ، بحيث لا يكاد يفهمه كل أحد .

ولما بين تعالى حال هذا النور الذي هو النبي على ما تقدم وكان ذلك في نوع من الغطاء، أتى ببيان آخر بقوله تعالى: ﴿ في بيوت أذن الله أن ترفع ﴾ والبيت عبارة عما يستقر فيه وإن لم يكن هناك بناء، فإطلاقه على البيت، إنّما هو بهذا الاعتبار لا باعتبار وجود البناء. وما يوضح ذلك إطلاق الميت لكل ما يبات فيه، فيكون المراد بالبيوت روضاتهم المقدّسة، من جهة استقرارهم - صلوات الله عليهم - فيها، وكونها مبتاً لهم. فالمراد، والله تعالى أعلم - أنّ هذه الخليفة، أي النبي وأوصيائه عليه في بيوت قدّر الله أن

١ . والصحيح «عنه» إذ الضمير راجع على ابراهيم ﷺ ، أي يتساطع عن الابراهيم ﷺ .



تعظّم وتجعل معابد للمسلمين، ويذكر فيها اسمه.

وقوله تعالى: ﴿يسبّح له فيها بالغدوّ والأصال ﴾ إخبار عن الواقع. فبعد ما بين تعالى أنّ التقدير الإلهى اقتضى ظهور عظمتهم و جلالتهم في مماتهم، كما كان بعكسه في حياتهم، فقدرأن يعظّم مشاهدهم ويجعل ملجأ للناس ومعابد للمسلمين، ويكون محلاً لذكر اسمه تعالى، أخبر عمّاً يكون من أنّه يسبّح له في هذه البيوت، ويقدّس عن الشرك فيها، و يعبدله بالغدوّ، والاصال جمع أصيل وهو العشى، وهو جمع.

ولمّا كان البيانات المتقدّمة متكفّلاً لشرح حالهم، لكن لا على وجه الإيضاح، تعلّق الغرض مرة أخرى بأن ينكشف الحجاب عمّا هو المقصود في المقام، فقال تعالى «رجال لاتلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله... إلخ» والمراد والله تعالى أعلم بهذا التوصيف إثبات العصمة لهؤلاء الرّجال الذين بين الله تعالى حالهم فيما تقدّم تارة بالتمثيل، وأخرى بكونهم في بيوت. و بيان ذلك أنّ شواغل الإنسان عن الله تعالى لا يختص بالتجارة والبيع، لأنّ كلّ شيء من الأشياء يصلح لأن يكون شاغلاً، فالتخصيص بهما في مثل المقام، إنّما هو لكونهما عمدتي الشواغل، فإنّ أعظم ما يرغب الإنسان عن الله تعالى ويزهده عنه، إنّما هو ابتلاؤه بالتجارات والبيوع، كما هو ظاهر، فقوله تعالى: «تلهيهم تجارة ولا بيع» بمنزلة أن يقال: لا يلهيهم شيء من الأشياء، نظير ذلك قوله تعالى «يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم» (الشعراء (٢٤): ٨٩) فإنّ تخصيص المال والبنون بعدم الانتفاع بهما يوم القيامة، هو لكونهما أعظم ما يقصر الإنسان نظره إليه في الدنيا، فهو في قوة أن يقال، يوم يوم القيامة، هو لكونهما أعظم ما يقصر الإنسان نظره إليه في الدنيا، فهو في قوة أن يقال، يوم الوينفع شيء من الأموال والبنين والأعمال وغيرها.

والمراد بذكر الله تعالى، ليس ذكره باللسان، فإن مجرد ذلك لا يوجب فضيلة، بل المراد حضور القلب لله تعالى وعدم اشتغاله بشيء مما سواه، فإن الاشتغال بغيره إعراض عنه تعالى، والإعراض عنه نسيان كما يفصح عن ذلك قوله تعالى: ﴿وَمِن أَعرِض عن ذكرى فإن له معيشةً ضنكاً و نحشره يوم القيامة أعمى قال رب لم حشرتنى أعمى وقد كنت بصيرا قال كذلك أتتك آياتنا فنسيتها فكذلك اليوم تنسى ﴿ (طه(٢٠): ١٢٤) فنسيان العبد ربه، عبارة عن كونه أجنبياً عنه، و يقابله ذكره.

ثمّ إنّه تعالى أردف هذا التوصيف بوصف آخر ، حيث قال «وعن إقام الصّلاة و إتياء الزّكاة» يعنى أنّهم مع حضور قلوبهم للّه تعالى لا يشغلهم شيء عن العبادات الّتي هي بفعل الجوارح ،



عن ربّه شيء من الأشياء في حال الأحوال، ويكون قلبه دائم الحضور عنده، ويكون مع ذلك مشغولاً دائماً بفعل ما هو طاعة له تعالى، بحيث لا يرغبه عنه شيء، لا يحصل إلا أن يكون تمام حركاته و سكناته لله تعالى وطاعة له، ويصير بين يدى ربّه كالميت بين يدى الغسال يتحرك بتحريكه ويسكن بسكونه. وهل هذا إلا العصمة التي لا نريد بها مجرد التجنب عن المعاصى. فإنّه ليس من تمام الفضيلة و نهاية القرب إلى الربّ، لأنّه من ذى المؤمنين، بل نريد بها ما يزيد عليه بمراتب غير متناهية، وهو أن يسلب اختياره في ربّه، ويصير كالخشب اليابس بين يديه، ويكون تمام أفعاله وأقواله بتحريكه، ولا يرضيه فعل وسكون، لا يكون طاعة لربّه هذا، والّذي يشهد بما تلوناه من أنّ المراد بالوصف المذكور هو العصمة، التوصيف مرة ثالثة بقوله تعالى «يخافون يوماً تتقلّب فيه القلوب والأبصار» وقد

وثبوت جملة هذه الصفات المذكورة لا ينفك عن العصمة ، فإنّ بلوغ العبد مرتبة لا يصرفه

وقيل: يتقلب فيه القلوب بين الطمع في النجاة والخوف من الهلاك، وتتقلّب الأبصار يمنةً و يسرةً من أين يؤتى كتبهم، و أين يؤخذ بهم، أمن قبل اليمين، أم من قبل الشمال.

اختلفوا في تفسيره ، فقال بعض تتقلّب فيه أحوال القلوب والأبصار ، و تنتقل من حال إلى

وقيل: تتقلّب القلوب ببلوغها الحناجر، والأبصار بالعمى بعد البصر.

حال، فتلفحها النّار، ثمّ تنضجها، ثمّ تحرقها.

وقيل: تنتقل القلوب من الشك إلى اليقين والإيمان، والأبصار عمّا كانت، كانت تراه غيّاً فتراه رشداً.

ويمكن أن يكون المراد ـ والله تعالى أعلم ـ يقلّب القلوب والأبصار ، ويظهر البواطن ويكشف عمّا في النفوس من الملكات الحسنة والخبيثة ، أو من القرب إلى الربّ والبعد . فعلى هذا يكون توصيف يوم القيامة بهذا الوصف في المقام ، إشارة إلى إنّ خوف هؤلاء الرّجال من يوم القيامة ، إنّما هو ليس لأجل خوف الوقوع في المهلكة والحرمان من التنعّم بنعيم الجنّة ، بل لأجل خوف أن ينكشف من البواطن ويوجد في نفوسهم ما لا يلائم نهاية القرب وتمامية التمحض في جهات العبودية . ومن المعلوم أنّ الاتصاف بهذه الصفة الكاملة ، لا يحصل لمن هو في حدود العصمة ، فضلاً عن المتعارفين . وإنّما يحصل ذلك لمن عصمه الله تعالى من الزلل ، ونزمّه عن الاقتراب إلى الخطأ والخطل ، ثمّ إنّه تعالى لمّا بين مراتب إخلاصهم في طاعته تعالى ، أشار إلى عاقبة أعمالهم بقوله تعالى : «ليجزيهم بين مراتب إخلاصهم في طاعته تعالى ، أشار إلى عاقبة أعمالهم بقوله تعالى : «ليجزيهم



الله أحسن ما عملوا» ، فإنّ اللام الداخلة على الفعل المذكور ليس لإفادة كون مدخوله علَّة . لأعمالهمحتّى يكونوا مرتقبين للجزاء ، كما يتوهّم ، فإنّه ـ مع كونه ممّا لا يعقل أن يرتكب به من اتَّصف بالصفات المذكورة ، لكونه موجباً لنقص العمل وانحطاط شأن العامل . إذ حسنات الأبرار سيئات المقربين، 'ولذا كان سيد الموحّدين وزين العابدين أمير المؤمنين \_عليه وآله أفضل الصلاة والسلام\_يقول:

«ما عبدتك خوفاً من نارك ولا طعماً في جنّتك بل وجدتك أهلاً للعبادة فعبدتك» ٢ \_ يأباه قوله تعالى أحسن ما عملوا ، فإنّ طلب المجازاة إنّما يكون على مقدار العمل ، فلا وجه لطلف الزيادة على طريق المجازاة.

ولو قيل: إنّ المراد طلب زيادة الجزاء على طريق التفضّل، قلنا: يمنعه عن ذلك قوله تعالى «ويزيدهم من فضله» فإنّه معطوف على قوله «ليجزيهم» فعلى تقدير إرادة التعليل كان المناسب أن يعلّل بطلب الجزاء على مقدار العمل مجازاة ، وتطلب الزيادة تفضّلاً ، ولا فطلب الجزاء بأحسن ما عملوا داخل في طلب التفضّل. بل إنّما هو للدلالة على أنّ عاقبة أعمالهم أن يجزيهم الله أحسن ما عملوا، فيجعل ذلك جزاءً، ويزيدهم عليه من فضله، فهومن قبيل قوله: «ابنوا للخراب، ولدوا للموت»، فلو قلنا بذلك، حصل تمام الربط بينه و بين قوله تعالى «والله يرزق من يشاء بغير حساب»كما هو ظاهر.

هذا كلّه ما يستفاد من الآيتين بحسب الموازين اللفظية العربية . والحمد لله على ذلك .

## وأما المقام الثالث في الأخبار الواردة في هذا الباب.

أمّا الأخبار الواردة في تفسير الآية الأولى ، فهي في نهاية الاختلاف وغاية الاضطراب ، ففي غير واحد منها، أريد بنظير المشكاة سيدة النساء فاطمة سلام الله عليها، وبنظير المصباح الحسن عليه ، وبنظير المصباح الثاني الحسين على الله عير واحد من روايات الخاصّة، أو بنظير المصباح الحسن والحسين عليه الله عنه عنه أو والله الله المعازلي، أو بنظير المصباح الحسن على والزجاجة الحسين على كما في رواية صاحب المناقب. ولا بأس بنقل هاتين الروايتين اللتين وردتا من طريق العامّة.

روى ابن المغازلي الشافعي في كتاب المناقب يرفعه إلى على بن جعفر قال: سألت



١. عوالي اللئالي، ج١ ، ص٣٣٤، مطبعة السيد الشهداء (١٤٠٣هـ)قم.

٢. نفس المصدر، ج١، ص٢٠.

أبا الحسن عن قول الله عز وجل ، كمشكاة فيها مصباح المصباح ، قال: المشكوة فاطمة ـ سلام الله عليها ـ والمصباح الحسن والحسين والزجاجة كأنها كوكب درى ، قال كانت فاطمة كوكباً درياً بين نساء العالمين ، توقد من شجرة مباركة إبراهيم هي ، لا شرقية ولا غربية ، لا يهودية ولا نصرانية ، يكاد زيتها يضىء ، قال: كادالعلم ينطق منها ولولم تمسسه نار نور على نورقال منها إمام بعد إمام ، يهدى الله لنوره من يشاء ، يهدى لولا يتنا من يشاء . \

وروى صاحب المناقب الفاخرة في العترة الطاهرة «بإسناده إلى على بن جعفر قال: سألت أبا الحسن عن قول الله تعالى كمشكاة فيها مصباح المصباح، قال المشكاة فاطمة ـ سلام الله عليها ـ والمصباح الحسن الوالزجاجة الحسين ، كأنها كوكب درى بين النساء العالمين، توقد من شجرة مباركة إبراهيم الا شرقية ولا غربية، لا يهودية ولا نصرانية، يكاد زيتها يضيء ولولم تمسسه نار، معناه كاد العلم ينطق منها، نور على نور، منها إمام بعدإمام، يهدى الله لنوره من يشاء "

ومثل هذا التفسير عن الحسن البصري.

وفى جملة منها أريد به أئمة الهدى - صلوات الله عليهم - و بنظير المصباح النبى محمد الله عليهم و بالزجاجة خصوص على الها ، كما فى غير واحد منها ، وبالزجاجة النبى كما فى بعض آخر . وفى بعض منها مثل نوره محمد الله ، والمصباح العلم ، والزجاجة أمير المؤمنين الها وفى بعض آخر المشكوة النبى الله ، والمصباح على الله فى زجاجة ، الزجاجة الحسن و الحسين الحسين الله . ثم ذكر فى هذه الرواية أن المراد بكل فقرة من فقرات هذه الآية هو واحدمن الأئمة التسعة المعصومين الله .

فبعد ملاحظة هذه الأخبار مع هذا الاختلاف يقطع بأنّ ما ذكرناه على الترتيب المذكور مراد بالآية الشريفة ، ولا ينافى ذلك إرادة المعانى الأخر المذكورة فى الأخبار على ما أشرنا إليه ، فإنّ من جملة ما انفرد به كتاب الله المجيد ، و تميز به عن غيره صار إعجازاً بسببه ، هو اشتمال كلام واحد منه على معان متعددة مختلفة ، بحيث يصلح لأن يراد به كلّ واحدمن



١. بحارالانوار ، ج٢٣ ، ص٣١٤، الباب١٨ ، ح ٢٣ .

٢. نفس المصدر ، ج ٢٣ ، ص ٣١٤ ، باب ١٨ ، ح ٢٤ ؛ العمدة ، ص ٢٨٥ .

هذه المعاني . وليس هو من قبيل استعمال اللفظ في أكثر من معنى واحد . فإن القرآن المجيد على ما حقّق في محلّه ، أمر كلى من قبيل التأليف ، والممتنع إنّما هو إرادة المعاني المتعددة في مقام الاستعمال، لا تركيب الألفاظ الكلّية بحيث يصلح لأن يراد به تلك المعاني. فمن الجائز أن يركّب كلام واحد صالح لإرادة المعاني المختلفة ، ويراد كلّ واحد منها بلحاظ غير ما يراد به الآخر . فإذا أحطت خبراً بحقيقة ما ذكرناه حقّ الإحاطة ، يظهر لك وجه اختلاف الأخبار من حيث تعيين المشبّه ، أنّه لا تعارض بينها بوجه ، ولنذكر من الأخبارما ينطبق على ما ذكرناه تيمّناً وتبركاً، روى جابر بن عبد الله الأنصاري قال:

دخلت إلى مسجد الكوفة وأمير المؤمنين صلوات الله وسلامه عليه وآله يكتب بإصبعه و يتبسّم، فقلت له: يا أمير المؤمنين، ما الذي يضحك؟ فقال: عجبت لمن يقرء هذه الآية ولم يعرفها حقّ معرفتها ، فقلت له : أيّ آية يا أمير المؤمنين؟ فقال : قوله تعالى «الله نور السموات والأرض مثل نوره كمشكوة »المشكوة محمّد على فيها مصباح ، أنا المصباح ، في زجاجة ، الحسن و الحسين عليه ، كأنَّها كوكب دريٌّ ، وهو على بن الحسين عليه ، يوقد من شجرة، محمّد بن على على مباركة زيتونة، جعفر بن محمد على الا شرقية، موسى بن جعفر ﷺ، لا غربية ، على بن موسى الرضا ﷺ ، يكاد زيتها يضيء ، محمّد بن على الله على الله على الله على بن محمد الله الحسن بن على ﷺ، يهدى الله لنوره من يشاء، القائم المهدى ـ عجل الله تعالى فرجه ـ ، «ويضرب اللّه الأمثال للنّاس واللّه بكلّ شيء عليم» `

أما كون محمّد على مشكاة وأمير المؤمنين على مصباحاً والحسنين على زجاجة ، فهو في منتهى درجات الوضوح على ما نقد م. وأمّا الكلام في باقى الفقرات فنقول: أنّه لمّا كان النبي ﷺ وعترته عليتيها . ربال جامع علوم اتنافي

١. غاية المرام، ج٣، ص٢٥٢.

