# مسجد قوة الاسلام (قطب منار)هند

دکتر احمد رجب محمدعلی ترجمهٔ سیدمحمد غضنفری

#### أشاره

کتاب تاریخ و بنای مساجد باستانی در هند، نوشتهٔ دکتر احمد شروع شد، و مأذنه های رفیع آسمان ده رجب محمدعلی، از استادان دانشگاه مصر و مدرس آثار و بناهای دیگر شهرهای بزرگ هند را شکافت. اسلامی، به و سیلهٔ انتشارات الدارالمصریة اللبنانیة، در سال ۱۹۹۷م، بین حکومتهای اسلامی که یکی پسود قاهره منتشر شد.

کتاب پنج فصل دارد. در قسمت اول هر فصل، تاریخ و اسیر تحول حکومتهای دوره های مختلف اسلامی در هند بحث می شود. در قسمت دوم، مساجد تاریخی به تفصیل بیان می شود. در این مقاله، فقط قسمت دوم فصل تاریخ و بنای مسجد قوة الاسلام (قطب منار)، ترجمه شده است. کتاب شامل ۳۲۳ صفحه متن، و ۹۷ قطعه عکس در پایان آن، است.

#### مقدمه

مطالعهٔ تمدن اسلامی و بناهای آن در شرق جهان اسلام، به طور کلی، و در شبه قارهٔ هند به طور خاص، از زمینه هایی جدید و نو به شمار می رود. چنین کاری به مطالعه و پژوهش بیش از پیش نیاز دارد؛ زیرا اسلام از همان قرنهای نخست به وسیلهٔ محمدبن قاسم، به این مناطق و ارد شد. پس از آن، سرزمین هند شاهد فتوح اسلامی جاودانه، و حکومتهای اسلامی متعددی بود، و پرچم اسلام بر فراز

آن مناطق برافراشته شد. بنا و ساخت مساجد از سوی مسلمانان شروع شد، و مأذنه های رفیع آسمان دهلی، آگرا، فاتح پور سکری و دیگر شهرهای بزرگ هند را شکافت.

این حکومتهای اسلامی که یکی پس از دیگری حاکمیت هند را بر عهده داشتند و پرچم اسلام را به یکدیگر سپردند، میراث معماری ارزشمندی را از خود به جای گذاشتند، که صدها کتاب نمی تواند شرح و وصف آن را باز گوید، و حق آن را ادا کند.

در این کتاب به مطالعهٔ اصول تمدن اسلامی و درخشش آن ـ که همانا مسجد در ادوار مختلف هند باشد ـ می پردازم و تلاش می کنم کوشش مسلمانان در این مناطق، و شکوفایی تمدن اسلامی که در زمانهای طولانی نصیب این مرز و بوم گردید، بازگویم. مساجد هند، نمونه و دلیلی بر اوج فن آوری و ذوق معماری مسلمانان در هند به شمار می رود.

کتاب از پنج فصل تشکیل شده است:

فصل اول، از مساجد هند پیش از دورهٔ مغول همراه با اشاره ای تاریخی به حکومتهای اسلامی که پیش از مغول حاکمیت داشتند، سخن می گوید. این حکومتها عبارتند از: غزنویان، مملوکیان(ممالیک)، غوریان، طغلقیان، اشراف(سادات) و لودیان. فصل دوم، دربارهٔ مساجد باستانی هند در دورهٔ مغول تا پایان



دهد و آن را به عنوان کاری جدید به کتابخانهٔ کتابهای عربی اضافه کند. «ربنا افتح بینناو بین قومنا بالحق و انت خیر الفاتحین» [اعراف/۱۸۹] (پروردگار ما، میان ما و قوم ما به حق راهی بگشا و تو بهترین راهگشایان هستی).

# مسجد قوة الاسلام (٥٨٩ هـ.ق / ١١٩٢م)

#### مو قعیت

مسجد قوة الاسلام، قطب منار، در جنوب غربی دهلی، در کنار شهر دهلی، قرار دارد.

# بانی و تاریخ ساخت

بانی این مسجد جامع، سلطان مملوکی قطب الدین ایبک، مؤسس دولت مملوکیان در هند است. سلطان ایبک در سال ۵۸۹ ه. ق/۱۱۹۲، شروع به تأسیس مسجدی کرد تا آن را مسجد جامع قرار دهد. سرانجام در سال ۵۹۴ ه. ق/۱۱۹۷م، از ساخت آن فارغ شد. ابتدا، مسجد به نام مسجد جامع دهلی معروف بود، زیرا مسجد

# دورهٔ امیراتور اکبر است.

فصل سوم، دربارهٔ مساجد باستانی هند در دورهٔ مغول، بعد از امیراتور اکبر، تا پایان دورهٔ امیراتور شاه جهان است.

فصل چهارم، شامل مساجد مغول پس از دورهٔ شاه جهان تا پایان دورهٔ مغول، و اشغال هند به و سیلهٔ انگلستان در سال ۱۸۵۷م است.

[فصل پنجم، مبحثی تحلیلی دربارهٔ نوع معماری، عناصر معماری و خلاصهٔ نقشهٔ مساجد در هند است(م)].

هر فصل، با مبحثی تاریخی از آن برههٔ خاص، آغاز می شود. و آن، بدین جهت است که اطلاعاتی از زمانی که مساجد در آن ایجاد شدند، ارائه کند.

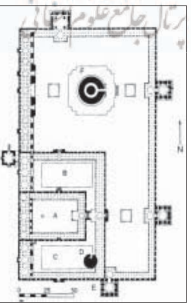
سپس برای توصیف و ترسیم این مکانها، تحقیقی میدانی از محل، انجام دادم؛ به طوری که نزدیک به یک سال در کشور هند به سر بردم. در این مدت، دائماً از شهری به شهری دیگر، از دانشگاهی به دانشگاهی دیگر، از مسجدی به مسجدی دیگر، و از کتابخانه ای به کتابخانه ای دیگر رفتم تا توانستم این کتاب را به پایان برسانم. نکتهٔ قابل توجه در این کتاب، آن است که عمدهٔ مطالب آن، به طور شخصی و از مطالعهٔ میدانی از محل انجام شده است.

همچنین، در این کتاب مقدار زیادی نقشه، شامل نماهایی از روبه رو، بالا و برخی از اطلاعات تکمیلی را ضمیمه نمودم، که بیشتر آنها را مستقیماً از محل، و بقیه را از کتابها و مراجع خارجی، بویژه انگلیسی و آلمانی، تهیه کرده ام. همچنین بیشتر این اماکن را مستقیماً از محل عکاسی کرده ام، که همراه با مستندات و توضیحات است. همهٔ عکسهای این کتاب، به وسیلهٔ مؤلف انجام شده است.

در پایان و نه در آخر، از خداوند متعال می خواهم که این کار را ـ که تحمل و رنج بسیار برای آن کشیدم و زحمت فراوان بردم ـ در ترازوی اعمال خوبم، همچون عملی که از آن بهره برده می شود، قرار



مناره مسجد قوة الاسلام (قطب منار)





ايوان شمالي مسجد قوة الاسلام



جامع كنونى كه بعدها ايجاد شد، وجود نداشت. سپس، اين مسجد به نام مسجد قوة الاسلام، معروف شد. اينك، اين مسجد به نام مسجد قطب منار ـ به دليل مشخصهٔ خاص اين مسجد كه همانا

مأذنهٔ منحصر به فرد و سبک زیبای آن است ـ معروف می باشد.

#### بنای مسجد

مسجد اصلی که سلطان قطب الدین ایبک آن را برپا کرد، مستطیل شکل بود. طول آن از شرق به غرب به حدود ۷۰ متر، و از شمال به جنوب، به حدود ۴۵ متر می رسید. این مسجد، صحن روبازی در وسط دارد، که چهار ایوان آن را احاطه کرده است. در ادامه، به تفصیل مطلب پرداخته می شود.

#### صحن

صحن مسجد، مستطیل شکل و ابعاد آن از شرق به غرب، حدود ۴۰ متر و از شمال به جنوب، ۲۸ متر است، که با آجرهای قرمز سنگفرش شده است. هم اینک، تعدادی تابوت سنگی مربوط به قرون مختلف در آنجا یافت می شود. همچنین، ایوانهایی از چهار طرف، بر آن احاطه دارد.

#### ايوان قبله

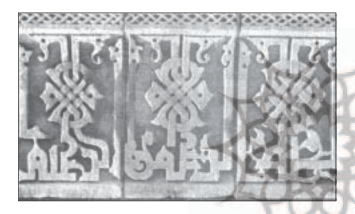
ایوان قبله در سمت غربی صحن قرار دارد، و با هفت کنگره ـ که بزرگترین آنها از لحاظ گستردگی و ارتفاع کنگرهٔ وسطی است ـ بر صحن مشرف است. بر روی نمای ایوان قبله که مشرف بر صحن است، نقش و نگارهای گل و بوته بر روی سنگ به شکل حلزونی کنده کاری شده و بر روی زمینهٔ آن، گلهای ریز و آیات قرآنی با خط نسخ نوشته شده است.

داخل ایوان قبله مساحت مستطیل شکلی را دربر دارد، که ابعاد آن از شمال به جنوب، ۲۸ متر و از شرق به غرب، ۱۵ متر است و از سه قسمت تشکیل شده است. بالای آن، پنج گنبد مخروطی شکل قرار دارد. اینک، دیوار قبلهٔ مسجد اصلی فرو ریخته است. لذا، ما نمی توانیم اثبات کنیم که در اینجا محرابهایی بوده است؛ هرچند به احتمال قوی، در آنجا پنج محراب وجود داشته است؛ محرابی در مقابل هر بنای چهارگوش که در بالای آن هم گنبدی قرار داشت، همچون سبک مساجدی مانند مسجد باراجومباد و مسجد عیسی خان در عهد خاندان بنی لودی که در همان زمانها ایجاد شدند.

ایوان قبله با ستونهای هندویی که به وسیلهٔ قطب الدین ایبک پس از تخریب معابد هندوها از آنجا آورده بود، بنا شد. لذا روی آن نقش و نگارهای کاملاً هندویی را می یابیم. همچنین، بر روی بعضی از آنها تصاویری از خدایان، اعتقادات، تصاویر انسان، و داستانها و افسانه های هندویی را، به ویژه در ایوانهای کناری، شمالی و جنوبی صحن مشاهده می کنیم.

### ايوان شرقى

این ایوان از دو قسمت (غرفه) تشکیل شده است که بر روی آن دو سقف سنگی مسطح قرار دارد. سه گنبد مخروطی شکل، ایوان را دربردارند: گنبدی در وسط و دو گنبد در دو طرف. همچنین، طاق این ایوان، با ستونهایی به سبک هندویی که از معابد هندوها گرفته شده، بنا و برپا شده است؛ بویژه تاجهای صلیبی آن، که چهار گوش می باشد و هر گوشهٔ آن به شکل انسانی است که دست و پاهای آن همچون ریسمانی، میانهٔ سقف را دربر گرفته اند.



# ایوانهای شمالی و جنوبی

هر یک از این دو ایوان، از یک قسمت (غرفه) تشکیل شده است که از دو ردیف ستون تشکیل یافته است؛ ردیفی که مشرف بر صحن است، و یک ردیف که به دیوار چسبیده است.

در این ستونها، هیچ گونه برجستگی خاصی مشاهده نمی شود؛ به این معنا که از معماری قدیم هندوها و نیز معماری اسلامی بی بهره است. لذا ما در کاشیها، تزییناتی که مربوط به اعتقادات هندویی است، مشاهده می کنیم. روی بعضی از آنها، تصویرهایی از داستانها و اساطیر مربوط به عقاید هندویی مشاهده می شود. و بر برخی دیگر، اشکال قلب مانند که به صورت آویزان نشان داده شده اند، که آن نیز از عناصر مرسوم در معابد هندوها بوده است، می یابیم.

همچنین، بر بعضی از کاشیکاریها تزیینات زنجیرهای بافته شده و اشکال گاو، که آن نیز جزء رموز دینی در اعتقادات هندویی است، می یابیم.

همهٔ این ستونها ـ همان طور که گذشت ـ از مساجد هندویی و بودایی قدیم است، که قطب الدین ایبک آنها را منهدم کرده بود، و با نابود کردن آنها مسجدش را بنا کرد؛ که چه بسا، تعبیری از پیروزی او بر دین هندو و دشمنان هندویی اش باشد. و شاید این عمل ما را به یاد رفتار پادشاهان اسپانیایی می اندازد، زمانی که مساجد را به کلیسا تبدیل کردند، ولی نوشته های قرآنی آن را نگاه داشتند، و نیز مانند



آنچه که ناصر محمدبن قلاوون انجام داد، زمانی که در کلیسایی در عکا را ـ پس از عقب راندن صلیبیان ـ به در مدرسه اش در نحاسیین آویخت.

## ستون آهني

در سمت غربی صحن مسجد قوة الاسلام، ستون آهنی بزرگی است، که بر روی آن، نوشته هایی به خط سانسکریت از دوران خاندان جیتا، بویژه پادشاه هندویی، شاندرا جیتای دوم(۳۵۷هد. ق / ۹۷۹م) و جود دارد. قطب الدین ایبک این ستون را از یکی از معابد هندویی برداشت، و آن را در صحن مسجد قرار داد.

این کار، گفتهٔ قبلی مرا تأیید می کند که همانا قطب الدین ایبک به طور عمد این کارها را انجام داد تا بدین وسیله پیروزی اش را بر هندوها تأکید کرده باشد. و این ستون آهنی، بیشتر به برجهای فرعونی شباهت دارد، که روی آن به طور کامل، پیروزیها و ماجراهای امپراتور شاندرا جیتا ثبت شده است؛ همچنانکه فراعنه مصر نیز این کار را می کردند. به اعتقاد من، قطب الدین ایبک از محتوای نوشته ها و معناهای آن چیزی نمی دانست و فقط این ستون آهنی را به عنوان نمادی از پیروزی و جاودانگی آن، در مسجد قرار داده

# مناره قطب الدين ايبك (قطب منار)

این مناره، جدای از مسجد اصلی، در حدود ۲۵ متر دورتر از آن است، و در جنوب شرقی مسجد قرار دارد. این مناره، دایره ای شکل است که قطر آن از پایین حدود ۱۵ متر است که هرچه به طرف بالا رو می کنیم، باریکتر می شود.

این مناره از پنج طبقه تشکیل شده که در بین آنها، چهار بالکن (دیدهبان) دایره ای شکل است که به یک سری از سازه های زنجیرو ار تکیه دارند و به صورت زیبا و بدیع تزیین شده اند.

طبقهٔ اول: دارای ضلعهای برجسته ای یکی به صورت نصف دایره و دیگری به صورت مثلث یکی در میان می باشد. و در ادامهٔ این اضلاع، سنگ نوشته هایی از آیات قرآن به خط نسخ آمده که بر روی سنگ حکاکی شده است.

طبقهٔ دوم: قطر آن، از طبقهٔ اول کمتر است. و این طبقه نیز دارای اضلاع برجسته ای و به صورت نیمه استوانه ای می باشد. در بدنهٔ مناره، سنگ نوشته هایی به خط نسخ به صورت دو کتیبهٔ سنگی بر روی سنگ قرمز وجود دارد.

طبقهٔ سوم: قطر آن از طبقهٔ دوم، کمتر و دارای اضلاع برجسته به صورت مثلث است. پس از این طبقه نیز یک ردیف از کتیبه های سنگی نوشته شده به چشم می خورد.

طبقهٔ چهارم: دایره ای شکل و بدون هرگونه برجستگی و تزیینات خاصی است و قطر و ارتفاع آن از سه طبقه پایینتر، کمتر است.



نقشهای گل و بوته و کتیبه های قرآنی ایوان قبله

طبقهٔ پنجم: دایره ای شکل و بدون برجستگی است که بین آن و بین طبقهٔ چهارم، بالکن (دیده بان) می باشد، که به وسیلهٔ سازه هایی به هم متصل می باشد، و نسبت به سه بالکن پایینتر دیگر تزیینات کمتری دارد. و از بالا هم به یک بالکن منتهی می شود که در وسط آن، میله ای قرار دارد که بالای آن سر مأذنه قرار دارد.

این مناره، نمونه ای بی مانند است که سبک آن نه در معماری هندی بعد از آن، و نه در هیچ منطقه ای دیگر، یافت نمی شود. این مناره، نه تنها از زیباترین مأذنه های در هند، بلکه در جهان به شمار می رود. در اصل این مأذنه، چهار طبقه داشت. طبقهٔ پنجم و همچنین طبقهٔ چهارم فعلی، از اصلاحات سلطان فیروزشاه خلجی در سال ۱۳۶۸م است، که و پس از آنکه دچار فرسودگیهایی شده بود، ساخته شد.

# اضافات سلطان تمش

هنگامی که سلطان تمش، جانشین سلطان ایبک، احساس کرد که مسجد گنجایش نمازگزاران را ندارد، دستور داد که مسجد، بویژه از

دو طرف شمال و جنوب، گسترش يابد.

جنوب، صحن مستطیل شکلی که ابعاد آن از شرق به غرب ۵۰ متر و از شمال به جنوب ۲۵ متر امتداد پیدا کرد. همچنین، وی ایوان قبله در مسجد اصلی را ادامه داد تا اینکه سمت غربی صحن را از دو طرف دربرگیرد. سمت شمالی به طرف صحن شمالی و سمت جنوبی به طرف صحن جنوبی امتداد یافت. در ضمن برای هر طرف از شمال و جنوب هم، ایوانی دو قسمته (غرفه ای) اضافه شد، و در مسجد اصلی نیز سه گنبد افزوده شد. این سه گنبد در کف، از دو محوطه محداكانه تشكيل شده است.

همچنین برای هر یک از دو صحن، حوضی مربعی شکل برای وضو اضافه کرد، که طول هر ضلع آن حدود ۱۰ متر است.

اهم تغییراتی که به وسیلهٔ سلطان تمش به مسجد اصلی اضافه گشت، عبارتند از:

۱. نبود قبه (گنبد کوچک) بر روی ایوانهای اطراف صحن، بجز در ایوان قبله، که شامل سه قبه در هر طرف از دو طرف مسجد اصلى بود.

۲. به کار نبردن ستونها از معابد قدیم هندویی، همانند کاری که سلطان قطب الدين در برداشتن از معابد انجام مي داد، و نهايتاً آنها را فقط در مسجد اصلی استفاده کرد.

 سلطان تمش سه ورودی به مسجد اضافه کرد؛ اول در وسط ایوان شمالی، دوم در وسط ایوان جنوبی، و سوم هم در وسط ايوان شرقى.

# اضافات سلطان علاءالدين خلجي به مسجد قوة الاسلام (٧١٠ هـ. ق /

سلطان علاءالدین خلجی، دومین پادشاه حکومت خلجی در هند، به سال ۷۱۰ هـ. ق/۱۳۱۱ م, اضافات و توسعه هایی را در مسجد قوة الاسلام انجام داد.

# میزان افزایش و توضیح آن

این میزان افزایش، بیشترین اضافاتی است که در مسجد انجام 🌉 شده است. این توسعه، شامل گسترش مسجد از طرف شمال،

از طرف شمال، برخی بناها به مسجد اضافه شد. و از طرف

شمال مسجد امتداد پیدا کرد، ولی اسلوب معماری اش همان بود، که در زمان سلطان تمش اضافه شده بود. این افزایش با نه گنبد مدور شكل، پوشانده شده بود.

آن، در زمان سلطان مملوکی تمش بود.

اضافه كردن فضايي به ميزان مساحت قبلي، و همچنين توسعه مسجد

از طرف شرق و اضافه كردن فضايي به آن به ميزان نصف مساحت

مسجد اصلی است؛ یعنی، نصف مساحت میزانی که در سمت

شمال به مسجد افزوده شده بود. نتیجه آنکه، مساحت مسجد توسعه

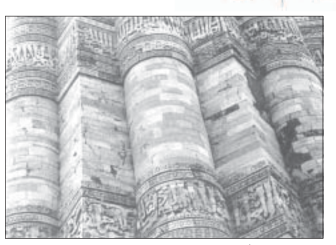
یافته از جهت شمال و شرق، دو برابر مساحت مسجد پس از گسترش

همچنین، ایوان قبله از سمت غرب بیش از افزایش در سمت

همچنانکه ایوانی به قسمت شمال از صحن جدید اضافه شد که طول آن از شرق به غرب، ۱۲۰ متر و عرض آن، حدود ۹ متر با سقفی مسطح بود که بدون هیچ گنبدی گسترده شد. همچنین، سلطان علاء الدین بعد از گسترش مسجد، ایوانی در سمت شرق مسجد ایجاد کرد، که امتداد آن از شمال به جنوب، ۲۵۰ متر و از شرق به غرب، ۹ متر است. نتیجهٔ این اضافات آن شد که مسجد دارای چهار صحن گردید؛ صحن مسجد اصلی و دو صحن که در زمان سلطان تمش در سمت شمال و جنوب افزوده شده بود ـ که این سه صحن مستطيل شكلند، و صحن اضافه شده در زمان علاءالدين به شکل «ل» می باشد؛ به طوری که از دو صحن به هم چسبیده درست شده، که یکی به سمت شمال مسجد اصلی و دیگری به طرف شرق

# منارة علاءالدين خلجي

در وسط صحن جدید شمالی مسجد قوة الاسلام، سلطان علاءالدین خلجی منارهٔ بزرگی را ساخت که هماکنون بجز طبقهٔ يايين آن، نمانده است. قطر اين طبقه از يايين آن ۵۴ متر، از بالايش ۴۰ متر، و ارتفاعش ۲۸ متر است. از بقایای این طبقه این طور برمی آید که این مناره از سنگ سرخ ساخته شده بود، و یکی از بزرگترین مناره های عالم اسلامی به حساب می آید. به طوری که اعتقاد بر آن است که ارتفاع آن، به بیش از صد متر می رسید و از لحاظ قطر هم \_ همان گونه كه پيش از اين بيان كرديم \_ بيش از ٥٠



بخش پایینی منارهٔ مسجد قوة الاسلام



ستون آهنى واقع در صحن مسجد قوة الاسلام