# جرعه ای از دریای نماز

عباس احمدی سعدی

انسان از بدو شناخت خود و جهان، همواره گرفتار یک سلسله نگرانیها و پرسشها بوده است؛ پرسشهایی که جان تشنه اش را از 🌊 چشمه جوشان چیزی نیست، مگر «دین الهی». درون می آزردند، و مغز و فکر آدمی را بی صبرانه در پاسخگویی، به زحمت و رنج می انداختند.

> جان خسته انسان در این برهوت بی انتها به هوای جرعه ای سیراب کننده، از راههای گوناگونی وارد شده است. اما پس از اندک زمانی، دریافته که فریب سراب را خورده است. آیینهای بشری و ساختگی، فلسفه های رنگارنگ، آداب و رسوم عجیب و غریب، زهد و ریاضتهای جانکاه، همه و همه گویی حیله ای بوده است برای پاسخ به یک نیاز حقیقی، که ذات انسانیت را بدان

> در این غوغای مرگبار در طول تاریخ، فقط یک چشمه را می شناسیم که به کام خکشیده آدمی نه شور آب شک و تردید، نه شرنگ یوچی و هیچ انگاری، و نه فلسفه های حیرت زا را فشانده، بلکه از سر شفقت و رحمت سردآبی از معرفت و یقین را

سخاوتمندانه بر عطشناكي انسان فرو ريخته است؛ آن هم بي هيچ مزد و منت: «قل لا أسئلكم عليه اجراً» [شعراء / ١٠١]. و آن

این قصه بشریت، در همه روزگاران است. آدمی را چاره ای جز این نیست، که همیشه در مسیر جستجوی این گوهر بی بدیل، دشواریهای آن را تحمل کند. و چه خوب می گوید سقراط حکیم: «شریفترین تمام تحقیقات عبارت است از دریافتن اینکه آدمیزاد چگونه باید بشود، و از پی چه باید بگردد» [افلاطون، مجموعه آثار افلاطون، ج١، رساله گرگياس].

دين الهي به عنوان يگانه صراط هدايت انسان به سوي كمالات شایسته اش، تجلیات و ظهورات گوناگونی دارد. این دین همچون اقیانوسی است، که غواصان معانی از هر نقطه آن، گوهری دیگر به چنگ می آورند.

مهمترین گوهر شاهوار این دریای بیکران، همانا «عبودیت» است که تلالؤ آن، در قاموس «نماز» قلب انسانهای خردمند را روشن مي سازد.

نماز در قرآن

در اسلام، حقیقت اصیلی به نام تسلیم و تعبد، با تعبیرهای گوناگون به چشم می خورد. تعبد و بندگی، حکم وقضای الهی است. دست ربوبی، چنین حقیقتی را ایجاد و امر کرده است: «وقضی ربک الا تعبدوا الا ایاه» [اسراء/۲۳] (و پروردگارت چنین حکم کرد که پرستش نکنید مگر او را).

عبودیت و پرستش در اسلام، منحصر به یک شکل خاص و زمان معین نیست، بلکه یک فرهنگ و روش فراگیر است که انسان می تواند در تمام لحظات حیات، بدان اشتغال ورزد. این و اقعیت، از آموزه های قرآنی و دینی معلوم می شود. گویی خداوند چنان امتیاز و فرصتی به انسان مؤمن عنایت کرده است که هر فعل و کردار پسندیده ای که قرین قصد و نیت نزدیکی و تقرب به خداوند باشد، عبادت محسوب شود. این معنا، از گستره وسیع عبودیت در اسلام حکایت می کند.

بدین ترتیب، مصداقهای عبادت از نظر تعالیم دینی اسلام نامحدود می شود؛ به طوری که می توان مرتکب فعل مباح نشد و به واسطه نیت خود آن را به زیور تعبد آراست، و دائماً خود را در پرستشگاه و محضر حق مشاهده کرد. حضرت امیر(ع) همین حالت را از پروردگار استمداد می خواستند و در دعای کمیل می فرمودند: «. . . حتی تکون اعمالی و اورادی کلها ورداً واحداً و حالی فی خدمتک سرمداً» (پروردگارا! چنان او قات روز و شبم را به ذکر خود آباد ساز که همه کردار و یادهای من، به یک ذکر واحد تبدیل شود. و حال و حضور من در محضر و خدمت تو، جاودان باشد».

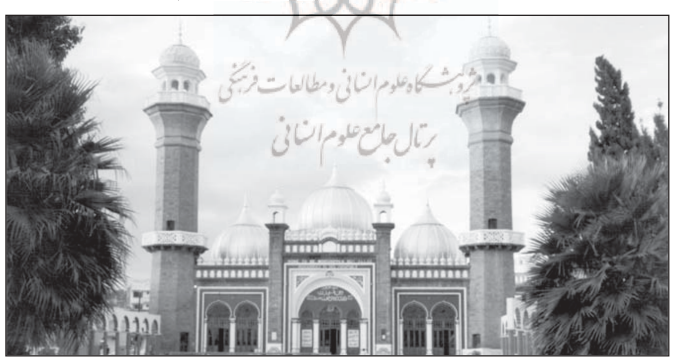
نماز به عنوان برترین و بارزترین نماد پرستش، عبودیت و درخشش گوهر بندگی، در میان دیگر عبادات، مقام و مرتبتی خاص دارد. این جایگاه ویژه برای نماز را از زبان حدیث، چنین درمی یابیم که پیامبر اسلام(ص) فرمودند: «ان عمودالدین الصلاة و هی اول ما ینظر فیه من عمل ابن آدم فأن صحت نظر فی عمله و ان لم تصح لم ینظر فی بقیه عمله» (همانا نماز ستون دین است. و آن، اولین چیزی است از اعمال فرزند آدم(انسان) که به آن توجه و محاسبه می گردد. اگر نماز درست و صحیح بود، به عمل او نیز توجه می شود. و اگر صحیح نبود، در باقی اعمال او هم نظری و توجهی نمی شود) [مجلسی، بحارالانوار، ج ۸۲، ۲۲۷؛ ریشهری، میزان الحکمة، ج۵، ۳۷۴].

بر اساس این حدیث ملاک قبولی دیگر اعمال انسان، نماز است. همین امر، نشانه اهمیت و جایگاه خاص نماز، از دیگر عبادات و افعال است. در قرآن کریم، بر مسئله نماز به صورتهای مختلف و موارد متعدد، تأکید شده است؛ که به برخی از آنها اشاره می شود.

### ١. نماز فرمان صريح خداوند

نماز، فرمان و دستور صريح خداوند است: «أقم الصلاة، ان الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر»[عنكبوت/٤٥] (نماز را به پادار. همانا نماز از بدى و زشتى باز مى دارد».

یکی از مهمترین آثار روحی و فردی نماز، جنبه بازدارندگی آن است که ناگزیر برکات آن، در سطح اجتماع نیز آشکار می شود. از آنجا که اجتماع مجموعه ای از افراد و آحاد انسان است، لذا هر تأثیری که از رهگذر نماز برای نمازگزار حاصل شود، همان تأثیر کم و بیش در جامعه دینداران و نمازگزاران نمایان خواهد شد. از قرنها پیش، این واقعیت را دانشمندان و



مسجد محمد رسول الله (ص)، تانزانيا

فلاسفه کشف و بدان اشاره کرده اند که افعال و کردار آدمی، در نفس و روح او مؤثر است[ابن سینا، الاشارات و التنبیات، ۲۰ نمط ثالث، ۳۰۶]. امروزه، این معنا در پرتو مطالعات روانشناختی همراه با آزمونهای تجربی، به اثبات رسیده است که هر کنش و رفتار خارجی و بلکه ذهنی، به طور قطع دارای یک یا چند واکنش درونی و نفسانی است.

نوع اثرپذیری روان انسان از یک فعل، عوامل متعددی دارد. ماهیت یک فعل یا کنش، انگیزه و نیت فاعل، تداوم و اصرار بر آن فعل، و عنصر آگاهی و بینش نسبت به یک عمل، از عواملی است که نوع تأثیر و میزان آن را به لحاظ شدت و ضعف تعیین می کند. بنابراین، ثمره مبارکه نماز یعنی بازدارندگی آن از زشتیها و کجیها، خودبخود یک سلسله لوازم ویژه ای را می طلبد که با وجود آن لوازم، می توان شاهد چنین ثمره ای بود. شایسته است در شناخت این لوازم، از خود قرآن کریم کمک بگیریم.

#### انگیزه و نیت

انگیزه و نیت در نماز به نحوی که خواستار آثار حقیقی نماز باشیم، اهمیت فراوانی دارد. لذا، خداوند فرمان می دهد: «اقم الصلاه لذکری» [طه/۲۷](نماز را برای یاد من به یا دار).

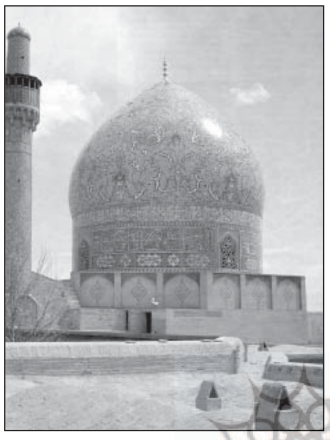
#### مراقبت بر اوقات نماز

کسی حق دارد از نماز، انتظار ثمرات و برکات آن را داشته باشد، که بر اوقات نماز مراقبت و دقت صرف کند: «حافظوا علی الصلوات و الصلاة الوسطی و قوموالله قانتین»[بقره/۲۳۸](نمازها و نماز میانین را پاس دارید و مطیعانه برای خدا قیام کند.)

حضرت امير مؤمنان على (ع) در اهميت حفاظت از اوقات نماز مي فرمايند: «ليس عمل احب الى الله من الصلاة فلا يشغلنكم عن اوقاتها شيء من امور الدنيا فأن الله عزو جل ذم اقواماً فقال: «الذين هم عن صلاتهم ساهون» يعنى انهم غافلون استهانوا بأوقاتها» (هيچ عملى نزد خداوند محبوبتر از نماز نيست. پس، مبادا امرى از امور دنيا شما را از اوقات نماز باز دارد، پس، همانا خداوند ـ عزو جل ـ اقوامى را سرزنش كرد «كسانى كه در نمازهايشان سهل انگارند» [ماعون/۵]. يعنى، آنان غافلانى اند كه اوقات معين نماز را سبك مى شمارند و رعايت نمى كنند) [مجلسى، بحارالانوار، ج۱۰ - ۱۰۰].

#### آگاهی و هوشیاری

از دیگر ارکان نماز جهت اینکه نماز ثمربخش باشد، عنصر آگاهی و هوشیاری است. آگاهی و بینش در نماز، طیف گسترده ای دارد. یکی از مراتب آگاهی و هوشیاری، همان است که آدمی با کسالت و خمودی به سراغ نماز نرود. البته، این امر تأکید شده قر آن است، زیرا مردم عادی اغلب به این مسئله توجه ندارند: «یاایهاالذین آمنوا لاتقربوا الصلاه و انتم سکاری حتی تعلموا ما تقولون»[نساء/۴۳] (ای کسانی که ایمان آوردید، در حالی که بیهوش و مست هستید به نماز نزدیک نشوید، تا بدانید آنچه را که می گوید).



مدرسهٔ چهارباغ، اصفهان

امام باقر(ع) در تفسیر و بیان آیه مذکور می فرمایند: «لاتقم الی الصلاة متکاسلاً و لامتناعساً و لامتفاقلاً فأنها من خلل النفاق، فأن الله نهی المؤمنین ان یقوموا الی الصلاة و هم سکاری یعنی من النوم» (برای نماز برنخیز در حالی که خسته، خواب آلود یا سنگین هستی. همانا، اینها باعث نفاق است. و خداوند مؤمنان را نهی کرد که در حال مستی و نابخردی نماز را به پا دارند؛ یعنی، در حالی که خواب آلودند) [مجلسی، بحارالانوار، ج۸۴، ۲۳۱]. چنانکه ملاحظه می شود برخلاف تصور اغلب مردم، منظور از سکران و مستی در این آیه، مستی حاصل از شراب و مایعات از سکران و مستی در این آیه، مستی حاصل از شراب و مایعات اسکر آور نیست؛ بلکه مراد، حالت کسالت، چرت و سنگینی انسان است که با روح نماز منافات دارد و مانع آن است که نماز گزار بفهمد چه می کند و باچه کسی سخن می گوید.

#### امور باطنی و کیفی نماز

علاوه بر شرایط ظاهری نماز، قرآن کریم به امور درونی و کیفی نماز نیز اشاره کرده است که در اصل ارزش و اعتبار نماز، بدان آداب و شرایط معلوم می شود. یکی از این امور، خشوع است. قرآن در این باره می فرماید: «قد افلح المؤمنون الذین هم فی صلاتهم خاشعون»[مؤمنون/۱-۲] (بدرستی که مؤمنان رستگار شدند، همان کسانی که در نمازهایشان خاضعند).

در معنای «خشوع»، از رسول گرامی اسلام سئوال شد، حضرت پاسخ دادند: «التواضع فی الصلاة و ان یقبل العبد بقلبه کله علی ربه» (خشوع همانا تواضع در نماز است و اینکه بنده با

حضور قلب، به جانب پروردگارش روی آورد)[مجلسی، بحارالانوار، ج۸۴، ۲۶۴].

اقبال و توجه با حضور قلب كامل و تمام به سوى خداوند، همان خشوع است. مؤمنان كسانى اند كه در نمازشان، چنین وضعیتی دارند. مرحوم طبرسی در تفسیر خود، درباره خشوع در آیه: «و الذین هم فی صلاتهم خاشعون» می نویسد: «ای خاضعون متواضعون متذللون لایرفعون ابصارهم عن مواضع سجودهم و لا یلتفتون یمیناً و لا شمالاً» (خاشعون، افراد خاضع، متواضع و فروتن هستند، كه چشمهایشان را از مواضع سجودشان بالا نمی آورند، و به سوى راست و چپ توجه نمی كنند) اریشهری، میزان الحكمه، ۹۵، ۳۸۰].

با توجه به آیاتی که درباره نماز ذکر شد، و توضیحاتی که در بیان آیات از زبان پیامبر اسلام(ص) و امامان معصوم(ع) نقل گردید، به این نتیجه می رسیم که قر آن به عنوان کتاب هدایت متقیان، عبادت را عموماً و نماز را مؤکداً، برای تربیت افراد و ایمان آورندگان و ارتقای روحی و رشد نفسانی آنان، واجب و لازم شمرده، و برای انتباه و آگاهی مردم با بیانات متفاوتی به این فریضه اشاره کرده است. برخی از آیات، به احکام صوری و ظاهری نماز، همچون: طهارت به وسیله وضو و تیمم نظر دارند. برخی آیات دیگر، ناظر به تأثیرات ایجابی نمازند که با لحنی تشویق آمیز، انسان را به نماز و دستاوردهای آن ترغیب می کنند. برخی از آیات بر عکس با لحنی هشداردهنده و آمیخته با خشونت، نماز گزاران را انذار می دهند یا نهی می کنند. آیاتی نیز به ابعاد باطنی نماز معطوفند، و از ارکان روحی و معنوی نماز سخن می گویند.

#### نماز در ادیان الهی دیگر

از برخی آیات قر آن کریم، بروشنی معلوم می شود که نماز به دین اسلام اختصاص ندارد، و در دیگر ادیان الهی نیز نماز به اشکال خاصی و جود داشته است: این مطلب زمانی بهتر درک می شود، که بدانیم و اژه «صلاة» دو معنا دارد:

معنای عام آن، همان دعا کردن است.

معنای منقول و خاص آن، همین عبادت خاص است که مطابق احکام فقهی اسلام، در اوقات معینی انجام می شود. از آیه ذیل، نماز در دین مسیح(ع) را می توان اثبات کرد: «و اوصانی بالصلاة والزکاة ما دمت حیاً»[مریم/۳۱] (و مرا به نماز و زکات تا زمانی که زنده ام، سفارش کرد).

در کتب تاریخ ادیان نیز به این مطلب اشاره شده است: «تعالیم عیسی دو نوع است:

الف: مبادى دينى

ب: تعاليم اخلاقي

و در مبادی دینی می خوانیم که: ذات متعالی الهی خیر محض، و لطف صرف است. و انسان قبل از آنکه سایه ای از شک و ظن به دل افکند، باید به خداوند اعتماد کند و با قلب مطمئن، پیوسته

اشراق نفسانی و نور روحانی به وسیله نماز و دعا حاصل سازد. مخصوصاً با نماز و دعای خفیه در خلوت و در گوشه انزوا، باید به ساحت قدس او روی آورد»[ناس، تاریخ جامع ادیان، ۵۹۲].

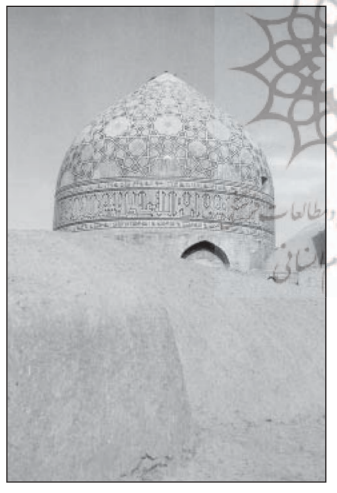
#### نماز در نهج البلاغه

کتاب عظیم القدر نهج البلاغه، نزد محققان و دانشمندان مسلمان و غیرمسلمان چنان منزلت بلندی دارد، که آن را فوق کلام بشری و مادون کلام الهی دانسته اند.

چنین اثری طبعاً در خصوص «نماز» هر سخنی که داشته باشد، باید بسیار ارجمند و سنجیده شمرده شود. اینک، ما بر خوان گسترده این معارف بیکران، زانوی ادب و تعلم می زنیم و از گفتار آن حضرت درباره اسرار نماز، نکته ها می آموزیم.

#### فلسفه نماز

حضرت امیر(ع) در قسمت حکمتها در بیان فلسفه بعضی از عبادات، نکات دقیق و ظریفی ابراز داشته اند. ایشان در خصوص حکمت و فلسفه نماز چنین می فرمایند: «فرض الله الایمان تطهیراً من الشرک، و الصلاة تنزیهاً عن الکبر» (خداوند ایمان را برای تطهیر و پاکی از شرک و نماز را برای تصفیه از کبر و خودبزرگ بینی، واجب قرار داد)[نبج البلاغه، حکمت ۲۵۲].



مسجد جامع ساوه



مسجد جامع زواره

امام علی(ع) در این بیان، بر یکی از آفات خانمانسوز روح آدمی، دست نهاده اند؛ آفتی که اغلب دامن بزرگترین عابدان و زاهدان را نیز گرفته است. آن بلای بزرگ همانا «کبر» است. برای تبیین اهمیت مسئله و وضوح اهمیت نماز، باید ماهیت کبر و پیامدهای آن را بشناسیم.

صفت «کبر»، به معنای خودبزرگبینی، صفتی است که صرفاً از آن حق متعال است و بس. حضرت امیر(ع) به نیکوترین وجه، این حقیقت را این گونه وصف می کند: «الحمدالله الذی لبس العز و الکبریاء و اختارهما لنفسه دون خلقه و جعلهما حمی و حرماً علی غیره و اصطفاهما لجلاله» (حمد و ستایش خدایی راست که لباس عزت و کبریا به تن کرد، و این دو را برای خود اختیار کرد، و بر دیگران حرام نمود، و خاص جلال خویش برگزید) [نهج البلاغه، خطبه ۱۹۲].

در آیه آخر سوره حشر نیز از جمله صفاتی که خداوند برای خود برمی شمارد، اسم «متکبر» است. صفت تکبر بر خلاف دیگر صفات مانند: عادل، عالم و سخی، برای انسان نه تنها موجب رشد و کمال نمی شود، بلکه سبب هلاکت او است. مردم، افراد عالم و بصیر را اکرام می کنند، اما هرگز انسان متکبر را با طوع و رضا احترام نمی کنند. علت سقوط و رجم ابلیس، همانا منازعه او با خداوند بود که به صورت صفت کبر، آشکار شد و او را برای ابد، از درگاه رحمت حق محروم ساخت. امام علی(ع) در این باره می فرمایند: «نازع الله رداءالجبریة و ادرع بلس التعزز و خلع قناع التذلل» (با خداوند بر سر ردای جبریت منازعه کرد و لباس عزت پوشید و پرده تذلل را از چهره کنار زد)[نهج البلاغه، خطبه ۱۹۲]. این عملکرد ابلیس، باعث شد که پس زد و رجیم درگاه خداوند شود.

اینک که به اجمال صفت کبر و برخی پیامدهای آن را شناختیم، می توان به سهولت جایگاه نماز و اهمیت آن را دریافت و اعتراف کرد که نماز، همان اکسیری است که زنگار مهلک کبر و خودپرستی را از صفحه روح آدمی می زداید، و آن را به زلال خشوع و تذلل در پیشگاه الهی جلا می بخشد. اگر در کتاب عظیم نهج البلاغه، فقط همین عبارت: «و جعل الصلاة تنزیهاً عن الکبر» درباره نماز



مسجد جامع دامغان

وارد شده بود، کافی بود تا به اهمیت نماز پی ببریم؛ زیرا با تعمق در ماهیت صفت ذمیمه کبر برای انسان و نتایج هولناک آن، درمی یابیم که نماز چگونه آدمی را در مسیر حیات، هدایت می کند و او را از شقاوت ابدی نجات می بخشد.

#### نماز اوليا

مقصود نخست از کلمه «ولی»، همان امامان معصوم(ع) می باشد، که و لایت ایشان هم به دلایل قرآنی و هم به ادله سنت و احادیث نبوی اثبات شده است. اما در درجه دوم، «ولی» معنای عامتری می یابد و به کسانی که رابطه خالصانه دوستی و محبت با خداوند دارند، اطلاق می شود.

شایسته است که تحت عنوان نماز اولیا، به حالات و سکنات اولیای دین توجه کنیم، و به قدر وسع و بضاعت معنوی از آنان به و بریم.

هنگامی که نماز فرا می رسید، پیامبر اسلام (ص) به مؤذن خود، بلال، می فرمودند: «ارحنا یا بلال» (ای بلال، ما را راحتی بخش) [فیض کاشانی، محجة البیضاء، ج۱، ۳۷۷].

اگر انسان تصویر درستی از رابطه عبد و مولی ـ که بر اثر عبودیت، همچون رابطه حبیب و محبوب است ـ داشته باشد، این نکته را براحتی می پذیرد که وقت عبادت و سجود به درگاه او، وقت شادمانی و سرور شیفتگان و دلباختگان است .

امام صادق(ع) نقل می کنند که جدشان، حضرت علی(ع)، چگونه به هنگام نماز تغییر حالت پیدا می کردند: «کان علی اذا قام الی الصلاة فقال: و جهت و جهی للذی فطر السماوات والارض تغیر لونه حتی یعرف ذلک فی و جهه» (هرگاه علی برای نماز به پا می خاستند، پس می فرمودند: «روی خود را به جانب کسی می کنم که آسمانها و زمین را آفریده است» ـ (و چون چنین می گفت)، رنگ چهره و حالت او تغییر می کرد تا حدی که این تغییر در صورت او معلوم و ظاهر می شد)[مجلسی، بحارالانوار، ج۴د، ۱۳۶۶].

روایات بسیاری، از نگرانی و دغدغه اولیای خدا در بحبوحه جنگ، برای نماز حکایت می کند. و چه پرمعنا و جانسوز است آخرین نماز حضرت سیدالشهداء(ع)، که با مقاومت و محافظت

دو تن از اصحاب فداكارش در ظهر عاشورا، اقامه مى شود. گويى با هر جراحت و زخم، عاشقانه صلا مى دهد كه نبرد و شهادت من براى اقامه نماز بود؛ نمازى كه نهى از فحشا و منكر از لوازم و نتايج آن است و بدنبال خود، جهاد و خون و شهادت را به انسان مى آموزد.

اولیای دین به دلیل ارواح لطیف خود، نوعی حضور و شهود را به هنگام نماز ادراک می کردند. به دلیل همین مشاهده و احساس حضور، یا رنگ چهره شان تغییر می یافت یا پاهایشان از درک عظمت و جلال خداوند به لرزه می افتاد. سید بن طاووس نقل می کند: «کان ابوجعفر و ابوعبدالله(ع) اذا قاما الی الصلاة تغیرت الوانهما حمرة و مرة صفرة کأنما یناجیان شیئاً یریانه» (هرگاه امام باقر و امام صادق(ع) به نماز برمی خاستند، رنگهایشان به سرخی و باری به زردی دگرگون می شد؛ گویی چنان است که با چیزی که آن را می بینند، مناجات می کنند)[مجلسی، بحارالانوار، ج۴۸، ۸۴۴].

نماز برای اولیا، گفتگو یا ستایش غایبانه و غریبانه نیست، بلکه عین حضور و نزدیکی با خداوند است. نزد اغلب نمازگزاران، نماز مانند گفتگویی یک طرفه است؛ زیرا به دلیل اقسام حجابهای درونی و ظلمانی، درک حضور حق و عظمت آن برای ایشان ممکن نیست. در حالی که در جوامع روایی ما آمده که نماز، سخن گفتن انسان با خداست.

وقتی از امام سجاد(ع) درباره تغییر احوالشان به هنگام وضو و نماز سئوال می کنند، حضرت پاسخ می دهند: «انی ارید الوقوف بین یدی ملک عظیم» (همانا می خواهم در پیشگاه ملک و فرماروایی بزرگ و عظیم بایستم) [مجلسی، بحارالانوار، ج۲۸، ۲۶۵]. برای تحصیل حالاتی نزدیک به احوال اولیای دین به هنگام نماز، از سوی خود اولیا و نیز علمای اخلاق سفارشهایی شده است. مهمترین این امور، عبارت است از تعدیل و تصفیه تعلق به مادیات، زخارف و تجملات مادی. اصلاً نفس ماده، ملاک دوری و عدم ادراک است. هرچه تعلق به مادیات بیشتر باشد، بهره مندی از انوار معنوی کمتر است. دیگر از این امور، پرهیز از معاش حرام و مداومت در اذکار و اوراد مخصوصه به هنگام وضو است.

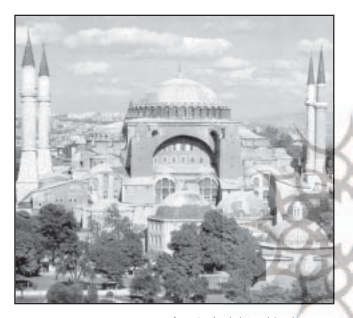
بجز مسائل معنوی، اولیای دین عنایت خاصی به امور ظاهری مبذول می داشتند، به طوری که هنگام نماز پاکیزه ترین لباسهایشان را می پوشیدند و معطر با خشوع تمام در پیشگاه الهی به نماز می ایستادند. این جنبه نیز در نماز اولیا قابل توجه و تأمل است؛ چنانکه قرآن دستور می دهد: «خذوا زینتکم عند کل مسجد»[اعراف/۳۱] (خود را برای رفتن به مسجد و در مسجد آراسته و مزین سازید).

#### باطن نماز در عرفان اسلامی

نماز به عنوان برترین صورت پرستش، حقیقتی و رای افعال و اجزای ظاهری اش دارد. بسیاری از ارباب معرفت و سالکان



مسجد دانشگاه امام صادق(ع)، تهران

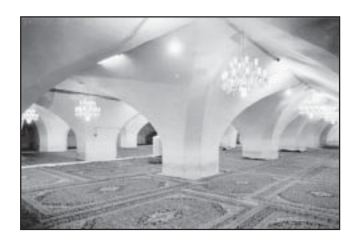


مسجد جامع اياصوفيا، استانبول، تركيه

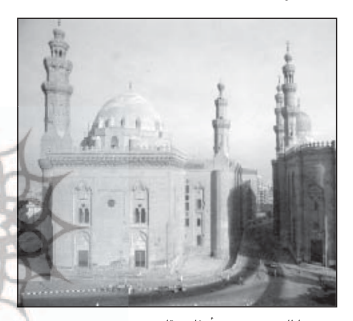
طریق عبودیت، در آشکار کردن برخی از اسرار و رموز آسمانی نماز زحمات بسیاری متحمل شده اند تا به گروه نمازگزاران هشدار دهند که مبادا فقط از این عطیه الهی، به ظاهر آن اکتفا کنند.

عارف زاهد و فقیه کامل، مرحوم میرزا جواد ملکی تبریزی (د. ۱۳۴۴ ه. ق)، در اثر نفیس خود، اسرار الصلاة، می نویسد: «وما وقع فی السنة کتب الله وانبیائه من أسمها و أسماء اجزائها فأن ذلک أیضاً بحکم العرف و اللغة ادل دلیل علی ان المراد منها لیس الصورة المحضة» (آنچه از زبان و بیان کتب مقدس الهی و انبیا درباره اسم نماز و اجزای آن، به حکم عقل و عرف و دلالت لغت ـ که بهترین دلیل است ـ معلوم می شود، آن است که مقصود از نماز، صرفاً شکل ظاهری و صوری آن نیست)[ملکی تبریزی، اسرارالصلاة، ۲۰۱]

سیدبن طاووس در کتاب خود، فلاح السائل، از امام صادق(ع) نقل می کند که کسی به نام رزام از حضرت پرسید: نماز و حدود آن چیست؟



مسجد جامع اصفهان



مسجدسلطان حسن و مدرسهٔ رفاعی، قاهره، مصر

حضرت فرمودند: «للصلاة اربعة آلاف حد لست تغی بواحد منها» (نماز چهار هزار حد دارد، که یکی از آنها را به طور کامل به جای نیاوردی)

پس، رزام سئوال کرد: آنچه را که ترک آن روا نیست، بیان فرمایید. در پاسخ، امام سخنان مفصلی را بیان کردند که بخشی از آن، چنین است: «لا تتم الصلاة الا لذی طهر سابغ»[امام خمینی، آداب الصلاة، ۱۲ و ۱۳].

امام خمینی (ره) در شرح و تفسیر این فقره از حدیث می فرمایند: «معنای ظاهری طهر سابغ، آن است که (نمازگزار) و ضویی بسازد که آب تمامی اعضای وضو را فراگیرد. و اما معنای طهر سابغ به حسب باطن، چنان است که طهارت تمام وجود نمازگزار را از ظاهر و باطن و قلب و فکر، فراگیرد. و هیچ نقطه ای از وجودش، آلوده به نجاست گناه و لوث رذایل اخلاقی نباشد» [امام خمینی، آداب الصلاة، ۱۳].

در بخش دیگری تحت عنوان: «معنای و لایتی نماز»، حضرت امام(ره) حقیقت دیگری از نماز را روشن و آشکار می کنند:

«بدان ای عزیز، که در پاره ای از روایات از مولی الموحدین امیرالمؤمنین(ع) نقل شده است که فرمود: «انا صلاة المؤمنین و صیامهم» (من، نماز و روزه مؤمنان هستم). و حضرت صادق(ع) در مکاتبه اش برای مفضل فرمود: «نحن الصلاة و نحن الزکاة». یعنی زمانی حقیقت نماز و زکات یا روزه تحقق می یابد، که آمیخته به و لایت و محبت اهل بیت(ع) باشد. این معنا، در تفسیر برخی آیات قرآن نیز مورد تأکید قرار گرفته است، و و لایت اهل بیت و ائمه معصومین را شرط قبولی عبادات معرفی کرده است. مؤید این معنا، روایاتی است که در تفسیر آیه شریفه: «انا عرضنا الامانة علی السماوات و الارض و الجبال. . . » و ارد شده است. امام صادق(ع) در این خصوص می فرماید: «هی و لایة امیرالمؤمنین» [امام خمینی، آداب الصلاة، ۱۲].

به نظر عارفان، بالاترین و بدترین زیانکاری، غفلت از روح و باطن نماز است. امام خمینی(ره) در این باره تأکید می کنند: «اکتفا نمودن به صورت ظاهری نماز و قشر آن و محروم ماندن از برکات و کمالات باطنیه آن ـ که موجب سعادت ابدیه بلکه باعث جوار رب العزة و مرقاة (نردبان) عروج به مقام وصول به وصال محبوب مطلق که غایت آمال اولیاء و منتهای آرزوی اصحاب معرفت و ارباب قلوب بلکه قرة العین سید رسل(ص) است ـ ، از اعلی مراتب خسران و زیانکاری است که پس از خروج از این نشئه و ورود در محاسبه الهی، موجب حسرتهایی است که عقل ما از ادراک آن عاجز است» [امام خمینی، آداب الصلاة، ۴۰].

در خصوص ادب حضور در نماز، اشارات مهمی از ائمه هدی(ع) رسیده، که ناظر به عظمت روح نماز است. در مصباح الشریعه از امام صادق(ع) نقل شده است: «واحذر ان تطأ بساط ملکک الا بالذل و الأفتقار» (بر حذر باش از اینکه بر بساط پادشاه و ملک خود قدمی نهی، مگر با قدم ذلت و مسکنت)[امام خمینی، آداب الصلاة، ۱۴۲].

#### نماز در ادعیه و متون دینی

در میان کارکردهای مختلف زبان که انسان آنها را به کار می گیرد، دعا کارکرد ویژه ای دارد. دعا، یک درخواست معمولی نیست تا بتوان آن را از جملات انشایی محسوب کرد. دعا، آن درخواست و خواهش خاصی است که در یک طرف، انسانی با همه نواقص خود قرار دارد و در جانب دیگر، وجودی بی انتها و نامحدود. این خواهش، با تضرع و تذلل همراه است. لذا، دعا در مقایسه با دیگر گفتارهای انسانی، رابطه عمیقتری با روح و روان انسان دارد. بسیاری از معارف و حقایق اصیل که در قالب اقوال عادی نمی گنجد، در قالب ادعیه به گونه ای متعالی و دلنشین ابر از شده است.

دعا به گفته امام خمینی (ره)، قر آن صاعد است؛ در مقابل قر آن نازل، که از آسمان به سوی بشر و برای هدایت او آمده است. دعا از سوی بشر، به جانب آسمان صعود می کند. و چون دعا کلام درونی و حقیقی انسان است، گویی در واقع نمودار وجود او است. پس انسان با دعا، به سوی آسمان صعود می کند. از این رو، اولیای الهی و اصحاب معرفت در این عروج

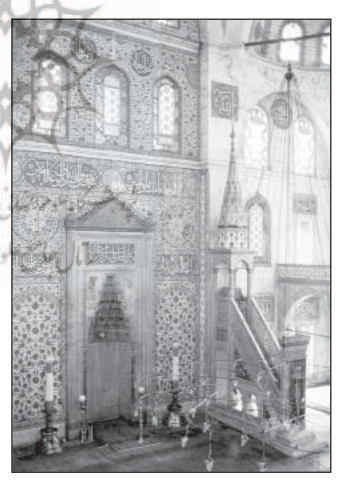
آسمانی، هرچیزی را طلب نمی کنند، بلکه تعمد و تأکید دارند که خیرالامور را از خداوند بخواهند.

یکی از مهمترین درخواستهای اولیای دین در ادعیه خود، نماز بوده است. حضرت ابراهیم خلیل(ع) از خداوند می خواهد، که او و خانواده اش را از نمازگزاران قرار دهد: «رب اجعلنی مقیم الصلاه و من ذریتی»[ابراهیم/۴۰] (پروردگارم، مرا و [گروهی] از فرزندانم را برپادارندگان نماز قرار بده).

در دعای ندبه که از ادعیه مشهور و موثق است، از خداوند می خواهیم که نماز ما را به شفاعت حضرت حجت (عج) قبول بفرماید: «واجعل صلواتنا به مقبولة».

همچنین، امام سجاد(ع) در ادعیه عالیه خود از مناجات خمس عشرة، در پانزدهمین مناجات، «مناجات زاهدان»، از خداوند می طلبد که نمازهایشان را به برکت موهبت و بخشش خود، زیبایی بخشد: «و اجمل صلاتنا من فیض مواهبک».

یکی از ارجمندترین حقایق در خصوص نماز و شناخت جایگاه آن، فقرات و عبارات مشابهی است که در اغلب زیارات ائمه(ع) و ارد است. این گونه مطالب، این حقیقت را می رساند که حیات



مسجد سكولو محمد پاشا، استانبول، تركيه

فردی و اجتماعی ایشان، ارکان متعددی داشته که یکی از مهمترین آنها، برپاکردن نماز بوده است. لذا، به زائران توصیه شده است که به گاه زیارت قبور ایشان، بر نماز و نمازگزاری آنان شهادت دهند. در زیارت امام حسین(ع) در روز عاشورا می خوانیم: «اشهد انک قد أقمت الصلاة و اتبت الزکاة».

نقش سازمان یا دستگاه فرهنگی کشور در اشاعه فرهنگ نماز اگرچه نماز در شکل اولیه اش به صورت یک امر فردی ظاهر می شود، اما به لحاظ تأثیرات بالقوه در منش و زندگی تک تک افراد جامعه، کارکرد و سیع اجتماعی دارد.

در نظر جامعه شناسان، دین به طور کلی و برخی شعایر آن بویژه، در جوامع مختلف دارای آثار و کارکردهای متفاوت است. البته، عوامل مختلف قادر است در قوت و ضعف این کارکرد، اثر گذارد. به همین دلیل، می خواهیم ببینیم که دستگاه یا نهادهای دولتی چگونه می توانند زمینه های اجتماعی جامعه را مستعد و مهیا سازند تا کارکرد یکی از مهمترین شعائر دینی، نماز، در بالاترین درجه معنوی ـ اخلاقی خود، در میان افراد جامعه ظاهر شه د.

بر اساس مطالب پیشگفته، مهمترین کارکرد نماز، سوق دادن انسان به سوی اخلاق پسندیده، دعوت به خوبیها و بازدارندگی از گناهان و زشتیهاست. بنابراین، وقتی از زمینه های مساعد برای تحقق کارکرد نماز سخن می گوییم، منظور این است که کدام زمینه ها یا شرایط را دستگاه های فرهنگی دولتی می تواند فراهم سازد تا در آن شرایط، شوق انجام دادن فرایض دینی و اخلاقی و پرهیز از گناه و زشتی، به بیشترین حد ممکن برسد.

وزارتخانه ها یا نهادهای کشور، به عنوان یک سازمان توانمند اجرایی، قادرند با بهره گیری از شیوه های متنوع و متناسب در گستره ای وسیع، فرهنگ و فلسفه نماز را تبیین و تقویت کنند. برای اینکه از فرآیند عملکرد و رموز موفقیت سازمانهای دولتی آگاه شویم، ناگزیر باید به دو اصل اساسی توجه شود:

۱. تشخیص وظایف و مسئولیت های سازمانها و دستگاههای فرهنگی در راه و صول به اهداف سازنده و اصلاحگرانه اجتماعی ۲. شناخت دقیق ابزارها و امکانات موجود سازمانها و دستگاههای دولتی

درباره اصل اول، نیازی به توضیح اضافی نیست، چرا که همگان اتفاق نظر دارند که وظیفه سازمان یا دستگاههای فرهنگی، همانا اشاعه و توسعه صلاح و سداد فکری و اخلاقی افراد، و ایجاد زمینه های مناسب برای رشد و ارتقای فرهنگ مذهبی و علمی در میان گروههای مختلف جامعه است.

آنچه بیشتر قابل تأمل و بررسی می باشد، اصل دوم است که سازمانهای دولتی به عنوان وسایل وصول به هدف، از آنها بهره می گیرند.

در یک تقسیم بندی اولیه، این وسایل در سه محور قابل شناخت است: هنر، کتاب و کتابخوانی، نشستها و سمینارهای علمی د فرهنگی.

در این میان، هنر به علت ویژگیهای خاص خود، اعم از دو محور دیگر است و بیشترین و متنوع ترین مخاطبان را زیر پوشش

خود می گیرد. کتاب با همه تنوعش، افراد بیسواد یا حتی بسیاری از باسوادان را شامل نمی شود. سمینارها از دو محور دیگر اخص است، و فقط اقشار متخصص را فرا می گیرد. لذا، عمومی ترین و گسترده ترین ابزار در دست و زارتخانه ها، هنر با همه شکلها و صورتهای آن است.

در محور کتاب و کتابخوانی، لازم است تا با چاپ و نشر کتابهای مفید برای سنین معین و با محتوای متناسب، در راه اعتلای فرهنگ نماز قدم برداریم. هرساله شاهدیم که در نمایشگاه بین المللی کتاب تهران، یک غرفه بزرگ به این امر اختصاص می یابد. لذا، می توان گفت که برنامه ریزیهای حساب شده در دو محور کتاب و سمینارها، در مسیر مناسب خود قرار گرفته اند و فقط باید تلاش کرد تا بالندگی و پویایی خود را در این مسیر حفظ كنند. اما آنچه قابل بحث و دقت نظر مي باشد، مسئله هنر است. هنر نافذترین و جذابترین و سیله ابلاغ پیام است. تاکنون، همه كم و بيش شاهد بوده ايم كه چسان از اين وسيله، در راه ترویج ارزشهای غیراخلاقی و افکار ضدانسانی استفاده شده است. اما کسانی که تعمد اصلاح و دین پروری را بر گردن خویش پذیرفته اند، می بایست از این و دیعه خداوند که در جان و روح انسانهای هنرمند نهاده شده است، به بهترین و جه استفاده کنند. منظور ما از استفاده بهینه از هنر، این است که دارای خصوصیات زیر باشد:

الف: لازم است تا ماهیت و کارکرد هر صورت از هنر، نزد هنرمندان آن رشته معلوم و مشخص باشد. هر شکلی از هنر، کارکرد و تأثیر خاصی دارد. یک پیام را با برخی از صورتها، بهتر و قویتر از دیگر صورتها می توان نشان داد. شاید عبودیت و تذلل انسان را در برابر خداوند، در قالب نقاشی بهتر بتوان رسم کرد، اما تأثیرات نماز را در زندگی فردی و اجتماعی انسانها، در قالب داستان یا فیلم روشنتر و بهتر بتوان بیان نمود.

ب: نکته مهم دیگر، شناخت مخاطبان و میزان اطلاعات آنان است. اشاعه فرهنگ نماز برای هر سطحی، بیان ویژه خود را می طلبد. زبان هنر برای کودکان، بیشتر دارای جلوه های صوری است. اما برای جوانان و بویژه دانشجویان، نمی توان فقط به جلوه های صوری و زیباشناختی اکتفا کرد، بلکه لازم است تا علاوه بر اینها، زبان هنر بارور از یک اندیشه و تفکر باشد. هنر متعهد در مقابل فرمالیسم (هنر برای هنر) به دنبال همین معناست. یعنی، هنر زمانی محترم و ارجمند به شمار می رود، که پیک آزادی انسان از بندگی طاغوتهای درون و برون، و پیام آور عبودیت انسان در برابر هنرمند مطلق کارگاه هستی

ج: یکی از آفات زبان هنری در اغلب اشکال آن، گفتگوی مستقیم با مخاطب است؛ بدین معنا که پیام را خالی از هرگونه آفرینش گفتاری، تصویری یا موسیقایی، به نحو مستقیم با مخاطب در میان بگذاریم و بدتر اینکه، صورت امر و نهی پیدا کند. زبان هنر باید زبانی توصیفی باشد، نه تکلیفی تا مخاطب با مشاهده آن اثر هنری، خود، از واقعیت توصیف شده به یک سلسله نتایج یا حتی یر سشهای ارزشی یا فسلفی دست یابد.

برای دستیابی به نکات مذکور علاوه بر جنبه روحی و تعهد

هنرمند، لازم است تا به دیگر علوم و اطلاعات ضروری دست یافت. یک اثر هنری زمانی بیشترین امکان تأثیر را می یابد، که آمیزه ای از ذوق و فن باشد. کلام را به سخن دلنشین هنرمند شهید، سیدمرتضی آوینی، حسن ختام می بخشیم: «اگر برای مصداق جمعی بشر بتوان ضمیری تصور کرد، هنرمندان حکایتگر آن ضمیر هستند. هنر، محاکات حضور و غیاب بشر، نسبت به حق است».

#### منابع:

- ١. آبن سينا، الاشارات والتنبيهات
- ٢. افلاطون، مجموعه آثار افلاطون
- ٣. [امام] خميني، سيدروح ا. . . ، أداب الصلاة
  - ۴. ريشهري، محمد، ميزان الحكمة
  - ۵. فيض كاشاني، ملامحسن محجة البيضاء
    - مجلسی، محمدباقر، بحار الانوار
  - ۷. ملکی تبریزی، میرزاجواد، اسرارالصلاة
- ٨. ناس، جان، تاريخ جامع اديان، ترجمه على اصغر حكمت



مسجد جامع همدان