

## ر سے دھند ستات نزکرہ نویسی فار

يوسف بيگبابا پور\*

### چکیده

تذکرهنویسی در ادبیات فارسی سابقهای طولانی و ممتد دارد و یکی از امور مهم و پرارجی است که از اسلاف ما به یادگار مانده که در اغلب موارد، بسیاری از زوایای تاریک زندگی گویندگان گذشته را روشن کرده است. امّا أنچه که عموماً در اغلب تذکرهها به چشم میخورد، این است که مؤلّفین و مدوّنین تذکرهها در تراجم احوال شعرا و سخنوران راه مبالغه را پیموده و همهٔ آنها را همسنگ و همطراز یکدیگر دانسته و با الفاظ اغراق آمیز همه را ستودهاند و کاری با «نقد سخن» ایشان نداشتهاند و «نقد ادبی»، که از علوم متداول جدید است، در شیوهٔ تذکرهنویسی قدیم به چشم نمیخورد.

از تذکرههایی که در شبهقارهٔ هند به زبان فارسی در دورهٔ متأخّر نوشته شده است، برمی آید که در یک و نیم قرن گذشته – از سال ۱۷۰۰ میلادی تا اواخر قرن نوزدهم – شمع شعر و ادب فارسی در هر نقطهٔ شبهقاره فروزان بوده است. بیشتر تذکرههای پیش از این دوره، به احوال شاعران نامدار و برجسته میپردازند و نغزترین و زیباترین اشعار به عنوان نمونه در آنها آمده است. ولی تذکرههای این دوره، بر خلاف دورههای پیش، شعرایی را که حتی چند بیت شعر سرودهاند نیز معرفی می کند. در این دوره ادب به کوچه و بازار راه یافت؛ چنان که این تذکرهها آینهٔ ذوق عامیانهٔ آن زمان است و در آنها اشعار شاعرانی آمده است که در دنیای ادب مقام چندانی نداشتهاند. تذکرههای این دوره از آنجا که احساسات عوام را بیان می کنند، دارای اهمیّت هستند. تذکرههای دورههای پیشین از رخدادهای مهم زندگی شاعران نامدار یاد کردهاند؛ حال آنکه تذکرههای این دوره حتی به وقایع عام زندگی شاعران معمولی نیز اشاره می کنند. بنابراین نشانههایی از اوضاع فرهنگی و مجلسی آن زمانه به دست می آید که در بررسی حالات اجتماعی آن روزگار مؤثّر است.

در میان این تذکرهها، یکی از مهمترین کتب تراجم اُدبا و شعرای فارسی گوی شبهقاره در این چند قرن اخیر، تذکرهٔ نتائج الأفکار، اثر محمّد قدرتالله خان گوپاموی، که در ردیف تذکرههای عمومی است، مشتمل بر تراجم ۵۲۸ نفر از شعرای قدیم و جدید، از میر الهی همدانی تا میر یوسف بلگرامی، با مقدمهای در گزارش احوال مؤلّف، سبب تألیف، ترجمهٔ حال ممدوح، نواب محمّد غوثخان بهادر، متخلّص به اعظم، حاکم کرناتک و صاحب تذکرههای صبح وطن و گلزار اعظم، تعریف شعر و بحور اَن، نخستین گویندهٔ کلام منظوم و انواع و بیان سبکهای سخن و تطوّر اَن است.

واژههای کلیدی: تذکرهنویسی فارسی در هند، نتائج الأفكار، محمد قدرتاللهخان گوپاموی.



به طور کلّی، تذکرهها را میتوان به دو دسته تقسیم کرد: دستهٔ انها آمده است؛ ولی تذکرهها اوّل، تذکرههای عمومی است و هر کس که دست بدین کار زده شعرایی که حتی چند بیت شهرایی که حتی چند بیت شهرایی قدیمی تر بوده و استفاده از این منابع، یا با انصاف و عدالت و آینهٔ ذوق عامیانهٔ آن زمان اسک حق گزاری و امانت صورت گرفته است، یا با کتمان و پردهپوشی و که در دنیای ادب مقام چند پنهان داشتن مآخذ.

که در دنیای ادب مقام چند دستهٔ دوم، تذکرههای عصری است، اعم از اینکه قسمت تذکرههای عصری بیشن متحد از اینکه قسمت تذکرههای عصری بیشن بیشن

دستهٔ دوم، تذکرههای عصری است، اعم از اینکه قسمت عصری جزئی از یک تذکرهٔ عمومی باشد، یا منحصراً در ذکر احوال شعرای همزمان یک پادشاه یا معاصران تذکرهنویس یا گویندگان یک منطقه و سرزمین.

تذکرهنویسی در ادبیات فارسی سابقهای طولانی و ممتد دارد و یکی از امور مهم و پرارجی است که از اسلاف ما به یادگار مانده و در اغلب موارد، بسیاری از زوایای تاریک زندگی گویندگان سلف را روشن کرده است. اما آنچه که عموماً در اغلب تذکرهها به چشم میخورد، این است که مؤلفین و مدوّنین تذکرهها، در تراجم احوال شعرا و سخنوران راه مبالغه را پیموده و همهٔ آنها را همسنگ و همطراز یکدیگر دانسته و با الفاظ اغراق آمیز، همه را ستودهاند و کاری با «نقد سخن» ایشان نداشتند و «نقد ادبی»، که از علوم متداول جدید است، در شیوهٔ تذکرهنویسی قدیم به چشم نمیخورد (گلچین معانی، ۱۳۵۰: مقدّمه).

از تذکرههایی که در شبهقارهٔ هند به زبان فارسی در دورهٔ متأخّر نوشته شده است، برمی آید که در این یک و نیم قرن گذشته – از سال ۱۷۰۰ میلادی تا اواخر قرن نوزدهم – شمع شعر و ادب فارسی در هر نقطهٔ شبهقاره فروزان بوده است. برای نمونه، *سفینهٔ خوشگو* (جلد سوم) در احوال ۲۵۴ شاعر فارسی سرای آن دوره، تحفة الشّعراء، تذکرهٔ ۶۲ شاعر فارسی گوی دکن، تذکرهٔ بینظیر، در احوال ۱۴۹ شاعر فارسیسرا، مردم دیده، تذکرهٔ ۶۱ شاعر فارسی گوی معاصر نگارنده، انیس الاهباء، تذکرهٔ ۵۰ شاعر فارسی گوی از هند شمالی، به ویژه لکهنو و حومههای آن، عقد ثریّا، در احوال ۱۳۷ شاعر فارسی گوی هم دوره، سفینهٔ هندی، تذکرهٔ ۳۳۵ شاعر پارسی گوی آن دوره، ریاض الوفاق، در احوال ۱۴۲ شاعر فارسی گوی بنارس و كلكته، اشارات بينش، تذكرهٔ ۷۷ شاعر فارسي گوي كرناتك، گلدستهٔ کرناتک، تذکرهٔ ۷۰ شاعر فارسی گوی کرناتک، صبح وطن، در احوال ۹۲ شاعر فارسی گوی مدراس، خزینة الشّعراء، تذکرهٔ ۱۹۰ شاعر فارسی *گوی* آن دوره، و *گلزار اعظم*، تذکرهٔ ۴۳۳ شاعر فارسی گوی کرناتک است که بسیاری از این شاعران دارای دیوان کامل بودهاند. از میان تذکرهنویسان این دوره، آزاد بلگرامی، صمصام الدوله و شفیق اورنگ آبادی در خدمت نظام دکن ا به سر میبردند و افضل بیگ قاقشال و رفیعالدّین نقشبندی در حیدرآباد دکن روزگار می گذرانیدند. از تذکرههای آنان می توان به میزان رواج فارسی در دکن پی برد.

ویژگیهای برجستهٔ تذکرههای این دوره (۱۸ ق/ ۱۹ م)

بیشتر تذکرههای پیش از این دوره به احوال شاعران نامدار و برجسته میپردازند و نغزترین و زیباترین اشعار به عنوان نمونه در انبها آمده است؛ ولی تذکرههای این دوره، بر خلاف دورههای پیش، شعرایی که حتی چند بیت شعر سرودهاند را نیز معرفی می کند. در آن زمانه، ادب به کوچه و بازار راه یافت؛ چنان که این تذکرهها آینهٔ ذوق عامیانهٔ آن زمان است و در آنها اشعار شاعرانی آمده است که در دنیای ادب مقام چندانی نداشتهاند. تذکرههای این دوره، از آنجا که احساسات عوام را بیان می کنند، دارای اهمیت هستند. تذکرههای دورههای پیشین، از رخدادهای مهم زندگی شاعران نامدار یاد کردهاند؛ حال آنکه تذکرههای این دوره حتی به وقایع عام زندگی شاعران می مکنند. بنابراین نشانههایی عام زندگی شاعران را وضاع فرهنگی و مجلسی آن زمانه به دست می آید که در بررسی حالات اجتماعی آن روزگار مؤثر است.

گسترهٔ دید تذکرهنویسان این دوره، بر خلاف تذکرهنویسان دورههای پیشین، محدود بوده است. چنان که در این دوره بیشتر، تذكرهٔ شاعران طبقهٔ خاص (هند يا مسلمان)، يا تذكرهٔ شاگردان یک استاد ویژه یا گروهی خاص از شاعران، یا جنس معیّنی از أنان (زن یا مرد)، یا شاعران مناطقی خاص و یا دورهای خاص دیده می شود. از آنجا که این تذکرهها با توجه به یک گسترهٔ معیّن، تجزیه و تحلیل اوضاع اجتماعی را نسبت به گذشته آسان تر می کردند، سودمند دانسته می شدند. شماری از تذکرههای این دوره در جواب برخی از تذکرههای دیگر نوشته شده و هدف از نوشتن آنها حمایت یا مخالفت با گروه خاصی بوده است؛ برای نمونه، مردم دیده، به ویژه به شرح حال و کلام آن دسته از شاعران پنجاب میپردازد که خان اَرزو در تذکرهٔ *مجمع النّفائس* خود از اَنان به طور مفصل یاد نکرده است. همچنین مولوی محمد صالح واصف تذکرهٔ معدن الجواهر را در جواب تذكرهٔ نوّاب اعظم، گلزار اعظم، نوشت. محرّک بیشتر تذکرهنویسان این دوره، شهرت و یا تعصبات شخصی و فرقهای بوده است؛ اما در دورههای پیش، شاهکارهای ادبی یا ذوق ادبی بود. از این دیدگاه، تذکرههای این دوره را میتوان چنین تقسیمبند*ی* کرد:

### الف. تذكرههاي عمومي

این تذکرهها به احوال شعرای معمولی فارسی گو می پردازند و مربوط به دورهای خاص یا گروه و جنسی ویژه نیستند؛ از آن جمله است: سفینهٔ خوشگو، ید بیضاء، تذکرهٔ ندرت، گلدسته، بهارستان سخن، ریاض الشعراء، منتخب الاشعار، تذکرهٔ حسینی، مجمع النفائس، سفینهٔ الشعراء، باغ معانی، سفینهٔ عشرت، خزانهٔ عامره، تذکرهٔ الشعراء، تذکرهٔ یوسف علی خان، لبّ لباب، صحف ابراهیم، خلاصة الأفکار، نوبهار، مخزن الغرائب، تذکرهٔ کاتب، نشتر عشق، انیس العاشقین، معراج الخیال، نغمهٔ عندلیب، حدائق الشّعراء و نتائج انیس العاشقین، معراج الخیال، نغمهٔ عندلیب، حدائق الشّعراء و نتائج

## ب. تذکرههای منطقه یا کشوری خاص

۱. تذکرههای عمومی شاعران هندوستانی: گل رعنا و عقد ثریا

نزک کے سے نویس

از این دستهاند.

۲. تذکرههای عمومی شاعران ایرانی: *شام غریبان* از آن جمله است.

۳. تذکرههای یک منطقه یا یک شهر: مقالات الشّعراء، اثر قانع تتوی در احوال شعرای سند، مردم دیده، تذکرهٔ شاعران پنجاب، تذکرهٔ اصلح، در احوال شاعران کشمیر، ریاض الوفاق، در احوال شاعران کلکته و بنارس، گلدستهٔ کرناتک، اشارات بینش و گلزار اعظم، تذکرهٔ شاعران کرناتک، و صبح وطن، تذکرهٔ شعرای مدراس.

## ج. تذکرههای گروههای خاص

۱. تذکرههای مسلمانان: گل رعنا (فصل اوّل)، انیس الاهباء (فصل اول)، از جملهٔ تذکرههای مسلمانان دانسته می شوند.

۲. تذکرههای هندوستان: گل رعنا (فصل دوم)، انیس الاهباء
 ( فصل دوم ).

۳. تذکرههای شاگردان یک استاد: انیس الاهباء، در احوال شاگردان میرزا فاخر مکین، و خزینة الشّعراء، در احوال شاگردان خوبالله و محقّر الهآبادی، از این جملهاند.

## د. تذکرههای دورههای معیّن

همیشهبهار، تذکرهٔ شاعران از دورهٔ اکبر تا تاجگذاری محمّدشاه، سرو آزاد، تذکرهٔ شاعران از سال ۱۹۰۰ ق/ ۱۵۹۱ م تا ۱۱۶۶ ق/ ۱۷۵۲ م، تذکرهٔ بینظیر، تذکرهٔ شاعران تا سال ۱۱۰۰ ق/ ۱۶۸۸ م، سفینهٔ هند، تذکرهٔ شاعران از هنگام تاجگذاری محمدشاه تا تألیف کتاب (شعرای هندوستان)، و تذکرهٔ اصلح، تذکرهٔ شاعران از دورهٔ

از تذکرههایی که در شبهقارهٔ هند به زبان فارسی در دورهٔ متأخّر نوشته شده است، برمی آید که در این یک و نیم قرن گذشته – از سال ۱۷۰۰ میلادی تا اواخر قرن نوزدهم – شمع شعر و ادب فارسی در هر نقطهٔ شبهقاره فروزان بوده است نقطهٔ شبهقاره فروزان بوده است



اورنگزیب تا محمّدشاه.

## ه. تذکرههای معاصران

سفینهٔ خوشگو (دفتر سوم)، تذکرة المعاصرین، منتخب حاکم، سفینهٔ علی حزین، تحفة الشعراء، مردم دیده، طبقات سخن، ریاض الوفاق، گلدستهٔ کرناتک، ملک الشعراء، اشارات بینش، گلزار اعظم، معدن الجواهر (محمود، سید فیاض؛ عابدی، سیر وزیر الحسن، ۱۳۸۰ ۱۵۸- ۱۵۶).

## نتائج الأفكار، مؤلّف و اهميّت أن

تذکرهٔ نتائج الأفکار، که در ردیف تذکرههای عمومی است، مشتمل بر تراجم ۵۲۸ نفر از شعرای قدیم و جدید، از میر الهی همدانی تا میر یوسف بلگرامی، با مقدمهای در گزارش احوال مؤلف و سبب تألیف و ترجمهٔ حال ممدوح، نواب محمدغوث خان بهادر، متخلص به اعظم، حاکم کرناتک و صاحب تذکرههای صبح وطن و گلزار اعظم، تعریف شعر و بحور آن، نخستین گویندهٔ کلام منظوم و انواع و سبکهای سخن و تطور آن.

اسم مؤلف، محمد قدرتالله خان گوپاموی، متخلص به قدرت است. نسبش با بیست و سه واسطه، به قاسم بن محمد بن ابیبکر مى رسد كه از فقهاى سبعهٔ مدينه بود و سلسلهٔ صوفيهٔ نقشبنديّه به او منتهی می شود. اسلاف مؤلف از عربستان به هندوستان آمده و در قنوج اقامت جستند و سپس یکی از اجداد مؤلف، در اواخر سلطنت غوریان (۵۷۱–۶۱۲ هـ . ق) در گوپامو یا گوپامن یا گوپاماو، که یکی از شهرهای دارالسلطنت لکهنو و در نواحی استان اختر (اود) بود، سکونت گزید و با شرفا و اهالی محترم آنجا روابط و همنسبتی پیدا کرد و نظر به تقوا و صلاح و دیانت و امانت، او را به نیابت صدارت (ریاست) برگزیدند و به این سمت مأمور و منصوب کردند. سپس خواجه پهلول، نوادهٔ جدّ فوق الذّ كر، كه به قول مؤلف «به اوصاف حمیده و روش پسندیده، مقبول دلها بود و به اتّباع شریعت و طريقتْ يكتا و از جانب قطب العالم، حضرت شيخ سعدالدّين خیراَبادی – قدّس سرّه – خرقهٔ خلافت داشت»، به همین منوال امرار معاش می کرد. بعد از وفات وی، پسرش، مولوی شاه عبدالرحیم، که مؤلف فتاوی مجمع المسائل بود، جانشین پدر گردید و تا انقراض سلسلهٔ تیموری و عهد نواب شجاعالدّوله (ف. ۱۸۹۰ق)، اولاد و اعقابش، یکی بعد از دیگری به همان خدمت مأمور بودند. اسم پدر مؤلف، محمد کامل بود. قدرت در سال ۱۱۹۹ هجری متولد شد و چون به سنّ تمییز رسید، کتب درسی فارسی و عربی را پیش بعضی استادان، مانند مولوی مقیم و شیخ غلام جیلانی و شیخ بدر عالم خواند. در فن شعر، از اول شاگرد خوشدل بود و چندی بعد به دست سیّد شاهغلام نصیرالدین سعدی بیعت کرده و در سلسلهٔ قادریّه

درآمد. در اوایل بیستو نهسالگی، در سال ۱۲۲۷ هجری جهت استفاده از صحبت استادان خود، خوشدل و خوشنود، به مدراس مهاجرت کرد. مولوی محمد مرتضی علی خان خوشنود، قدرت را به دربار اعظم جاه، نواب کرناتک (۱۲۳۴–۱۲۴۱ هـ. ق)، معرفی کرد و قدرت بدین ترتیب در زمرهٔ ندمای نوّاب مزبور درآمد. در سال ۱۳۳۹ هجرى، نواب مزبور قدرت را به توليت مقبرهٔ نوّاب عظيمالدّوله بهادر (۱۲۱۶–۱۲۳۴ هـ . ق)، پدر خود، مأمور کرد و لقب «خان» به وی اعطا نمود. نواب اعظم جاه در سال ۱۲۴۱ هجری فوت کرد و سپس سراجالدوله محمدغوثخان بهادر جنگ (۱۲۴۲–۱۲۷۲ هـ. ق) جانشین نوّاب اعظم شد و به ریاست کرناتک منصوب گشت. در سال ۱۲۶۰ هجری، نواب محمدغوثخان انجمنی ادبی به نام «محفل مشاعرهٔ اعظم» تأسیس نمود و دو نفر را به عنوان داور مقرر کرد که یکی از آن دو نفر، قدرت بود. قدرت زاهدی بود شبزندهدار و عابدی بود پرهیزکار (نقوی، سیدعلیرضا، ۱۳۴۷: ۵۵۲ – ۵۵۳ ؛ نیز ر. ک: دانشنامهٔ ادب فارسی: ج ۴، صص ۲۰۳۵– ۲۰۳۶). سال وفات او به احتمال، ۱۲۸۱ هجری است. از قدرت، دو دیوان فارسی به جای مانده است. منظومههایی نیز بدو نسبت دادهاند که عبارتند از: ازهار قدرت، اکوان قدرت، تماشای قدرت، کیمیای قدرت، گلزار قدرت، مجرای قدرت، گلزار عشرت، و رسالههای: حکایات قدرت، رفعات قدرت ٔ (تهرانی، ۱۳۳۵ – ۱۳۴۶: ج ۹/۳، ص ۸۷۷) و عجایب قدرت (دانشنامهٔ ادب فارسی: ج ۴، ص ۲۰۳۶) و تذکرهای که مورد

مؤلف، تاریخ تألیف تذکره را در مقدمهٔ آن به سال ۱۲۵۶ هجری

در دیباچهٔ مؤلف، جواز و مدرک شعر گویی را از احادیث و آیات قرآن آورده است و همچنین دربارهٔ اول کسی که به فارسی شعر گفته، بحث کرده است و به عقیدهٔ وی، آن کس بهرام گور است و اول کسی که در دورهٔ اسلام به فارسی شعر گفت، عباس مروی (مروزی) که در سال ۱۰۳ هجری به مدح مأمون، خليفة عباسي، شعر سروده است. سپس مؤلف دربارهٔ تحوّل شعر فارسی بحث مختصري آورده و بعداز آن راجع به اقسام شعر بحث کردہ است

آورده است: «لهذا در سنهٔ ستّ و خمسین و مأتین و الف به تلخیص بعضی دواوین موجود درافتاده ...» و دو سال بعد، در ۲۱ شعبان ۱۲۵۸ هجری آن را تمام کرده است؛ چنان که در این باره در خاتمهٔ کتاب توضیح داده است. همچنین در پایان کتاب هشت قطعه آورده است که سال اتمام این کتاب را میرسانند. از جملهٔ قطعههای مذكور، سه قطعهٔ اول سال ۱۲۵۷ هجرى را مىرسانند، ولى پنج قطعهٔ آخر که قطعهٔ مؤلف نیز جزو آنهاست، سال ۱۲۵۸ هجری را مىرسانند؛ قطعهٔ مؤلف چنين است:

فكرسال نتائج الأفكار

هر یکی کرد و دُرّ معنی سفت

عقل چون حرف بد ندید در آن

«هدیهٔ بارگاه اعظم» گفت (گوپاموی، ۱۳۸۷: ۸۰۹)

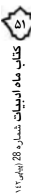
از همین قطعه معلوم می شود که مؤلف این کتاب را به نام نوّاب اعظم - نواب محمّدغوثخان - عنوان كرده است.

دربارهٔ سبب تألیف، مؤلف در دیباچه چنین توضیح داده است: «گاه گاه به خاطر خطور می کرد در بیاضی اشعار شعرای نامدار متقدّمین و متأخرین و بعضی از معاصرین نگاشته آید. در این ضمن، رای اکثری از اجله و احباب بر این قرار گرفت که چیزی از احوال هر یکی از آنها هم، قل و دل، به قید قلم درآید تا از نو تذکرهای یادگار باشد ...» (همان: ۳۳).

در دیباچهٔ مؤلف، جواز و مدرک شعرگویی را از احادیث و آیات قرآن آورده است و همچنین دربارهٔ اول کسی که به فارسی شعر گفته، بحث کرده است و به عقیدهٔ وی، آن کس بهرام گور است و اول کسی که در دورهٔ اسلام به فارسی شعر گفت، عباس مروی (مروزی) که در سال ۱۰۳ هجری به مدح مأمون، خلیفهٔ عباسی، شعر سروده است. سپس مؤلف دربارهٔ تحوّل شعر فارسی بحث مختصری آورده و بعد از آن راجع به اقسام شعر بحث کرده است.

تقدیم و تأخیر اسامی را در زیر هر حرف به مراعات سالهای وفات شعرا أورده و قبل از ذكر سال وفات هر شاعر، در اين زمينه از تذکرههای مختلف تحقیقاتی به عمل آورده و در نتیجه آن را نوشته است. همچنین اسامی اولیا و صوفیه را طبق احترام آنان، مقدم و مؤخر آورده و اسامی شاعرهها را در هر ردیف به تقلید از «الرجال قوّامون على النساء» بعد از اسامي شعرا أورده است. تنها اسم مير الهي را به علت نسبت به «الله»، قبل از اسامي صوفيه و عرفا أورده

مؤلف اکثر شعرای معروف هندینژاد را در این تذکره جا داده است؛ اما بعضی از شعرای معروف ایرانی نژاد، مانند فرخی و



## نز کے سوس

منوچهری، را ذکر نکرده است. همچنین شرح حال اکثر شعرای معروف را در چند سطر مختصراً آورده است؛ ولی در شرح حال و تعریف شعرای معاصر که با مؤلف آشنا یا دوست بودهاند، به مبالغه پرداخته و اشعارشان را نیز نسبتاً مفصل تر انتخاب و نقل کرده است. اما اهمیت این تذکره از اینجاست که بسیاری از شعرای فارسی گوی را ذکر نموده است که در تذکرههای دیگر پیدا نیست و مخصوصاً ذکر شعرای معاصر مؤلف خیلی مفید و باارزش است. همچنین شرح حال شعرای متقدّم و متأخّر را مختصر، ولی جامع آورده و همه جا التزام نموده است که سال وفات آنان را مخصوصاً ذکر نماید. اشعار و شرح حال اکثر شعرا را مختصر آورده و از بعضی شعرا در یک – دو سرح دال اکثر شعرا را مختصر آورده و از بعضی شعرا در یک – دو سطر یاد کرده و از آنها یک – دو بیت نقل کرده است.

سبک انشای مؤلف غالباً مصنوع و مسجّع است و در آوردن عبارات مصنوع و پرتکلّف، کمال سعی و کوشش را به خرج داده است و حتی در این تلاش گاهی زبان بسیار پرتصنّع و غریب را به کار برده است. عبارت «سال» را در سراسر کتاب به عربی آورده است. قبل از اسم و تخلّص شعرا، یک یا چند لقب توصیفی آورده است که در اکثر موارد، به نثر مسجّع و گاهی به تناسب تخلص یا اسم شاعر، جناس دارد.

گاهی بعضی اصطلاحات آورده است که برای خوانندگان ایرانی معنی آنها روشن نیست؛ مانند «ولایت» به معنی ایران و افغانستان، «پستر» به معنی سپس، «یکنیم سال» به معنی یک سال و نیم، «عمر» به جای سن، یا به جای واژهٔ «حکومت» مترادف انگلیسی آن را به کار برده است. همچنین در املای بعضی کلمات به جای «و» حرف «ب» آورده است؛ مانند «به» و «نبگان» به جای نوه و نوگان، «قومشه» به جای قمشه.

در مواردی نیز مترادفات زبان اردو یا انگلیسی کلمات به کار رفته اند: «جهاز» به معنی کشتی، «لکه» به معنی صدهزار، «پلنگ» به معنی تختخواب، «گورنر جنرل» به معنی فرمانروای کلّ، و ... (ر.ک: نقوی، سیدعلیرضا، ۱۳۴۷: ۵۵۸ – ۵۵۸؛ گوپاموی، ۱۳۸۷: مقدمه). صاحب تذکرهٔ گلزار اعظم، نوّاب محمّدغوث خان بهادر،

صاحب تذکرهٔ گلزار اعظم، نوّاب محمّدغوث خان بهادر، متخلّص به اعظم، پس از ذکر احوال قدرت، مجموعاً ۴۲ بیت از او گزینش کرده و در ذیل احوال او آورده است. هم او در تذکرهٔ دیگرش، موسوم به صبح وطن، شرح حالی شبیه به همین شرح حال از قدرت ذکر کرده است (نوّاب غلام غوث خان اعظم، ۱۲۷۲ق: ۲۸۸ — ۲۸۸). واصف مدراسی نیز در معدن الجواهر و حدیقة المرام ترجمهٔ حال او را به پارسی و عربی به قلم آورده است. صاحب ریحانة الادب از شخص دیگری به نام شاهقدرتالله نام میبرد، که گویا در آن خلط مطلب صورت گرفته است: «شاه قدرتالله از

شعرای دهلوی هندوستان میباشد که دیوان مرتبی، ۲۰هزار بیتی، و منظومه می موسوم به irto = irto = irto = irto داشته و به سال ۱۲۰۵ هجری در مرشد آباد هند در گذشته ...» و سپس یک – دو بیتی از او آورده است. گویا irto = irto

از آثاری که در اکثر تراجم حال قدرتالله به وی نسبت داده شده است، چیزی به دست نیامده و حتی صاحب ریحانة الادب و صاحب النّریعه نیز ده موردی که از آثار نظمی و نثری به او نسبت دادهاند، موفّق به رؤیت آن نشدهاند و خود قدرت نیز در شرح حال خود به چنین آثاری اشاره نکرده است؛ اما قطعاً دیوان اشعاری داشته و نمونههای چندی در ذیل احوال او در تذکرههای مختلف یا همعصر وی آمده است.

خود قدرت نیز در دیباچهٔ تذکره، شرح حال خود را با قلمی فصیح و نثری شیوا نگاشته است و در «حرف القاف» شرح حال و نمونهٔ شعر خود را ذکر کرده است. ذیلاً جهت مزید فایده و ذکر نمونهٔ نثر قدرت، احوال وی به قلم خود وی، به نقل از تذکرهٔ نتائج الافکار آورده می شود:

«آوارهٔ صحرای غربت، محمّد قدرتالله، متخلص به قدرت،

سبک انشای مؤلف غالباً مصنوع و مسجّع است و در آوردن عبارات مصنوع و پرتکلّف، کمال سعی و کوشش را به خرج داده است و حتی در این تلاش گاهی زبان بسیار پرتصنّع و غریب را به کار برده است. عبارت «سال» را در سراسر کتاب به عربی آورده است. قبل از اسم و تخلّص شعرا، یک یا چند لقب توصیفی آورده است که در اکثر موارد، به نثر مسجّع و گاهی به در اکثر موارد، به نثر مسجّع و گاهی به تخلص یا اسم شاعر، جناس دارد



است. چند بیت از نمونهٔ اشعار وی آورده می شود: گر به گورستان گذر افتد من رنجور را

نالهام بیدار سازد خفتگان گور را

صیتاد رخصت چمنم گر نمیدهد

سیـر هزار باغ بود در قفس مرا

چه سان در کلبهٔ احزان من او را گذر باشد؟

من أن مورم كه از من ننگ مى آيد سليمان را

وقت سحر چو ای گل خندان، برآمدی

صد چاک کرد صبح گریبان خویش را

از تلاطمهای بحر چشم من ترسیدنیست

غرق خون روزی کند این چشم طوفانی مرا

قدرت که روز او شده افزون ز شب سیاه

یارب، شهید غمزهٔ چشم سیاه کیست؟

من نمیدانم چه آتش امشبم در جان گرفت

کز بن هر مو همیریزد شرارم همچو شمع

سرت گردم، به تاراج کدامین خانه می آیی؟

و نمونهای از رباعیات قدرت:

دیشب به فریب جان گرفتی از من

امروز دل تیان گرفتی از من

زین خوف که کس تهمت قتلم نکند

خون ریختی و کران گرفتی از من (ر. ک: همان، صص ٦١٦ – ٦٢٤)

### استادان قدرت

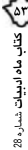
از میان کسانی که قدرت در محضر آنها کسب فیوضات و علوم متداوله نموده و خود بدانها اشاره کرده است، می توان به اشخاص زیر اشاره کرد:

۱. مولوی محمد مقیم، ۲. شیخ غلام جیلانی، ۳. شیخ بدر عالم، ۴. سيد شاه غلام نصيرالدين سعدي، ۵. مولوي محمد ارتضى على خان خوشنود ، ۶ خوشدل.

كه نسبش بيست و سه واسطه به قاسم بن محمد بن اميرالمؤمنين ابىبكر صديق – رضى الله تعالى عنه – كه از فقهاى سبعه مدینه بوده و سلسلهٔ نقشبندیّه به ذات شریفش منتهی میشود، مى رسد. اسلاف راقم اوراق، از بلاد عرب سرى به ممالک هند کشیدند و رفته رفته به بلدهٔ قنوج رنگ اقامت ریختند و از آنجا یکی از اجداد این حقیر، اواخر سلطنت غوریه، در گوپامو، من متعلَّقات دارالحكومت لكهنو، مضاف صوبة اخترنگر اود، طرح سکونت انداخت و با شرفای آنجا به ارتباط و همنسبتی پرداخت. حكّام عصر، نظر به تقوا و صلاح و ديانت و امانت، او را به نيابت صدارت برگزیدند و به تقرر معاش معقول، از پیشگاه سلاطین به اهتمام خدمت مذکور مأمور گرداندند. پس از آن، خواجه پهلول، نوادهٔ او، که به اوصاف حمیده و روش پسندیده مقبول دلها بوده و به اتباع شریعت و طریقتْ یکتا و از جناب قطبالعالم، حضرت شيخ سعدالدين خيراًبادي – قدّس سرّه – خرقهٔ خلافت داشت، به همان وتیره، به کمال عزّت و احترام گذرانید و بعد وفاتش، پسر اكبرش، مولوى شاه عبدالرحيم، كه به حليهٔ فضايل و كمالات آراسته، چنانچه فتاوی مجمع المسائل از تصانیف اوست، و با وجود ابتلای خدمت مسطور، در زمرهٔ خلفای حضرت بندگی نظامالدین امیتهوی قدّس سرّه – عزّ امتیاز داشته، به عنوان پدر بزرگوار، به اطوار شایسته به فرط بلندنامی، ایام حیات مستعار انصرام رسانید. پستر، اولادش یکی بعد دیگری، تا انقراض سلطنت تیموریه و عهد وزيرالممالک نواب شجاعالدوله بهادر، ناظم صوبهٔ مرقوالصّدر، که معاش شرفا قدیم و جاری بود، به همان خدمت به سر میبرد. دگر طرف کله بشکسته، بیباکانه می آیی

> بالجمله، این فقیر در سنهٔ تسع و تسعین و مئة و ألف خرقهٔ هستی در بر کشید و بعد جلوس در حلقهٔ اهل فهم و تمییز، کتب درسیهٔ فارسیّه به خدمت اساتذهٔ وقت گذرانید و پس از آن، به مقتضای شورش طبع، به کوچهٔ سخن درافتاد و دل به هم صحبتی اصحاب این فن نهاد و در مشق سخن به تلمّذ جناب خوشدل مغفور نقد استعداد اندوخت و به فیض صحبت بابر کتش، چهرهٔ اعتبار برافروخت و بعد چندی، به رهنمونی طالع، به شرف بیعت جناب فيض انتساب عمدة المتقين، قدوة العارفين، حضرت سيّد شاه غلام نصيرالدين سعدي – قدّس سرّه – در سلسلهٔ عاليهٔ قادريه ممتاز گردید. ذات مبارکش آیهٔ رحمت بود و سرچشمهٔ هدایت ...

> پستر، در آغاز عمر بیستونهسالگی به جاذبهٔ محبّت جناب خوشنود - دام ظله - به مدراس برخورد و بقیهٔ احوالش در دیباچه گذشت ... » (گوپاموی، ۱۳۸۷: ۱۳۸- ۶۱۶). سپس ۸۵ بیت از نمونهٔ اشعار خود گزینش کرده و در ذیل احوال خود مرقوم داشته



## نز کے سے نویس

## ممدوحان قدرت

نیز از میان سلاطین و رجال درباری که قدرت با آنها ارتباط داشته و برخی را در اشعار خود مدح گفته است، می توان به اعظم جاه (۱۲۲۴–۱۲۳۴ هـ.ق)، فرزند عظیم الدوله بهادر (۱۲۱۶–۱۲۲۴هـ.ق)، همچنین محمدغوثخان، متخلّص به اعظم (۱۲۴۲–۱۲۷۲ هـ.ق) اشاره کرد.

## منابع مورد استفادهٔ قدرت در تألیف این تذکره

قدرت در تألیف *نتائج الأفکار*، چنان که خود در دیباچهٔ کتاب آورده، از منابع و تذکرههای همعصر و نزدیک به عصر خود استفاده نموده است که حدود ۱۱ تذکره و کتاب تراجم شبهقارهٔ هند است. ذیلاً به اجمال به ذکر هریک می پردازیم:

1. تذكره آتشكدهٔ عجم، تأليف آذر اصفهانى: تذكرهاى رايج و مشهور است، مشتمل بر دو «مجمره»؛ مجمره اوّل در ذكر احوال و اشعار شعراى ماضى است، مشتمل بر يك «شعله» در تراجم شاهان و شاهزادگان و امراى ترك و غيره كه منسوب به ولايتى نيستند، و سه «اخگر» در ذكر شعراى ايران و توران و هندوستان، كه هر اخگر به اقتضاى اسامى ولايات، به چند «شراره» تفصيل يافته و در زير هر شراره اسامى شهرهاى هر ولايت نگاشته شده و در ذيل نام هر شهر، احوال و آثار شعراى منسوب به آن شهر مذكور گشته، و هر ديور است به يك «فروغ» در بيان حالات و مقالات زنان سخئور هر ديرا. مجمره دوم در ذكر احوال و اشعار معاصران است، مشتمل بر دو «پرتو»: پرتو اول در تراجم معاصران، و پرتو دوم در احوال و آثار مؤلف (گلچين معانى، ۱۳۵۰: ج ۱، ص ۳).

7. ریاض الشعراء، تألیف واله داغستانی: تذکرهٔ عمومی است، مشتمل بر ذکر ۲۵۹۴ شاعر قدیم و جدید از روی حرف اوّل نام یا تخلص آنان، که از «ابوالحسن خرقانی» آغاز شده به «یحییخان یکتا» پایان میپذیرد؛ ولی در این ترتیب، حرف دوم و سوم رعایت نشده است. این تذکره دارای یک مقدمه و ۲۸ «روضه» – هر روضه مخصوص یک حرف – و «خاتمه» در ذکر احوال مؤلف است. روش نگارش مؤلف، جز در مقدمهٔ کتاب، ساده و عاری از تکلّفات منشیانه است (همان: ۵۵۰).

۳. مجمع النفائس، تألیف خانآرزو اکبرآبادی: تذکرهٔ عمومی است، مشتمل بر تراجم مختصر و منتخبات مفصل در حدود ۴۰هزار بیت از شعرای قدیم و جدید، از «ابویزید بسطامی» تا «محمد اشرف یکتای کشمیری» و تعداد شعرای آن در فهرست بانکیپور ۱۷۳۵ و به قول اشپرنگر ۱۴۱۹ نفر است (ر. ک: همان: ج ۲، ص ۱۵۸).

٤. بهارستان سخن، تأليف عبدالرزاق خوافي (صمصام

الدّوله): مشتمل بر مقدمه و ۱۲ فصل است بدین شرح: ۱. در کلام منظوم، ۲. در عروض، ۳. در قوافی، ۴. در اقسام شعر و آداب انشاء، ۵. در بلاغت و فصاحت و بیان استحکام کلام، ۶. در صنایع شعر، ۷. در معما و لغز، ۸. در علم انشاء و شرایط منشی، ۹. در خط، ۱۰. در بیان حروف و اعراب و الفاظ و تقسیم و املای آن، ۱۱. در قواعد لغت فارسی، ۱۲. در احوال فحول شعرا، که فصل آخر به پنج «طبقه» و یک «خاتمه» تقسیم شده و خاتمهٔ آن در ذکر احوال برخی از شعرای دکن و معاصر مؤلف است (همان: ج ۱، صص 17۷۱– ۱۲۷).

۵. مرآت الخیال، تألیف شیرخان لودی: تذکرهٔ کوچکی است شامل تراجم ۱۳۱ نفر که ۱۵ تن از ایشان زن هستند، به ترتیب زمانی از «رودکی» تا «همدمی»، و در خلال تراجم، چندین رساله در علوم و فنون مختلف مندرج است. تراجم قدما در این کتاب به اختصار آمده و عذر مؤلف این است که احوال ایشان از مواضع متعدده معلوم می گردد؛ ولی احوال متأخران و معاصران را به تفصیل نوشته است (همان: ج ۲، صص ۲۴۲ – ۲۴۳).

7. كلمات الشعراء، تأليف سرخوش: تذكرهاى مختصر است، مشتمل بر تراجم شعراى مشهور و غيرمشهور زمان جهانگير تا عهد عالمگير پادشاه، كه در سال ۱۰۹۳ هجرى تأليف شده و كلمات الشعراء نام تاريخى آن است. ترتيب تراجمْ الفبايى است، از «مير الهى همدانى» تا «مير يحيى كاشى» و جمعاً شامل ۱۶۹ ترجمه است (ر. ك: همان: ج ۲، صص ۳۶–۴۱).

۷. سفینه، تألیف میر عظمتالله بیخبر بلگرامی: دفتری است مشتمل بر تراجمی کوتاه و اشعاری مختصر از شعرای متأخر، از سنهٔ ۱۰۰۰ هجری تا زمان تألیف. ترتیب کتاب، الفبایی است و با «احمد بلگرامی» ، پدر مؤلف، آغاز و به یکتا (احمدیار خان) ختم می شود (همان: ج ۱، صص ۷۰۸ – ۷۱۱).

 $\Lambda$ . mqe  $\overline{l}$   $\overline{$ 

۹. خزانهٔ عامره، از میرغلامعلی آزاد بلگرامی: در ذکر شعرایی از قدیم و جدید که مدح گفته و صله دریافتهاند، با بعضی از سوانح زمان مؤلف، که به خواهش برادرزادهاش، میر اولاد محمد، به رشتهٔ تألیف کشیده است. ترتیب تراجم الفبایی است، که از «انوری» شروع و به «میر محمدیوسف بلگرامی» ختم میشود (همان: ۵۱۷ – ۵۱۷).



# ی دس فاسسی

## ٠١. كل رعنا، تأليف شفيق اورنگآبادي: شامل تراجم شعراي

فارسی گوی هندوستان است، در یک مقدمه و دو فصل؛ فصل اوّل در ذکر شعرای مسلم، و در میان ایشان شعرای ایرانیالاصل نیز مذکورند؛ فصل دوم در ذکر شعرای هندو، به ترتیب الفبایی (همان: ج ۲، صص ۴۶ – ۵۰).

11. *ثمام غریبان،* شفیق اورنگ آبادی: تذکرهای مختصر است از شعرای ایرانی که به هندوستان رفتهاند (همان: ج ۱، ص ۷۴۱).

نسخ خطى نتائج الأفكار

۱. اشیرنگر، ش ۷۳۰.

۲. ريوج، ۱۰۲۴/۳ الف.

٣. انديا آفس، ۴۰۲۷ (نقوی، ۱۳۴۷: ۵۵۸؛ برگل، ۱۳۶۲: ج ۱، ص

## نسخ چاپ*ي نتائج الأفكار*

۱. مدراس، ۱۸۴۳ م.

۲. بمبئی، ۱۳۳۶ ش، به اهتمام اردشیر خاضع. این نسخه در تصحیح و چاپ همین تذکره اساس کار ما قرار گرفته است.

٣. ایران، قم، مجمع ذخائر اسلامی، ۱۳۸۷ ش. تصحیح توسط نگارندهٔ این سطور در ۸۳۷ صفحه (متن) صورت گرفته است که به عنوان جلد اوّل محسوب می شود و جلد دوم آن، که به زودی به طبع خواهد رسید، شامل تعلیقات بر متن، با مقدمهای مفصّل در احوال مؤلف و اوضاع روزگار او و اهمیت تذکره در قیاس با آثار همعصر خود، به همراه فهارس اعلام و كشفالأبيات و غيره خواهد بود. در تعلیقات کوشیدهایم تا با ارجاع به دیگر تذکرهها و کتب تراجم، کتابشناسیای مختصر بر شعرای مذکور در این تذکره به دست دهیم، مگر مواردی که برای اولین بار نامشان در این تذکره آمده است، که این یکی از جنبههای شاخص و از امتیازات این تذکره است، که برخی از تذکرههای همعصر آن فاقد آن هستند. کوشیدهایم تا شعرای مذکور را مشخص و از دیگر شعرا تمییز دهیم. در ویرایش و علایم نگارشی کتاب دقت فراوانی شده است تا به درستخوانی اشعار کمک کرده شود. کیفیت گزینش اشعار در این تذکره به صورت تکبیتی یا دو یا چند بیتی است؛ لذا کوشیدهایم تا ابیات را با ممیزهای خاص (سه ستاره) از هم جدا کنیم. احوال شعرا نیز با شمارههای ترتیبی داخل قلاب، با ذکر نام شعرا در زیر شماره، أن هم داخل قلاب، از همديگر جدا گرديده است.

به هر حال، آنچه در توان این بیبضاعت بود، کوشیده است تا میراثی گرانبها از میراث شبهقاره را احیا نماید تا دسترسی بدان برای طالبان این فن به سهولت میسر گردد؛ تا چه افتد و چه در نظر آید.

\* دانشجوی دکترای تاریخ علم.

۱. لقب موروثی نوّابان دکن بود.

۲. در اصطلاح عامه، ۷ تن از تابعین که در مدینه فقه و حدیث به مسلمین تعلیم دادهاند و بعد از صحابه، در همان شهر به فتوی مىپرداختهاند و در حقیقت محور فقه عامّه نیز آنها بودهاند: الف. ابوبكر بن عبدالرحمن مخزومي قرشي؛ ب. خارجه پسر زيد بن ثالث انصاري؛ ج. سعيد بن مسيب مخزومي قرشي؛ د. سليمان بن يسار؛ هـ. عبيدالله بن عبدالله مخزومی قرشی؛ و. عروة بن زبیر؛ ز. قاسم بن محمد بن ابیبکر که مادرش ایرانی بوده است (دایرةالمعارف فارسی).

۳. در ۱۴ مایلی شرق شهر هردوئی در اود سابق و استان اترپردیش

۴. نام این رساله در متن الذریعه، ج ۴، ص ۴۳۱، هم به صورت «دفعات قدرت» و هم «رقعات قدرت» آمده است.

## كتابنامه

- برگل، یو. ا (ترجمه)، ۱۳۶۲، *ادبیات فارسی بر مبنای تألیف استوری*. تهران: مؤسسهٔ مطالعات و تحقیقات فرهنگی.
- تهراني، شيخ أقابزرگ، ١٣٣٥ ١٣۴٤، *الذريعة إلى تصانيف* الشّيعة. نقّحه احمد المنزوى. تهران: مجلس اسلاميه، دانشگاه تهران. - دانشنامهٔ ادب فارسی، زیر نظر حسن انوشه. جلد چهارم، تهران:
- دايرة المعارف فارسى، ١٣٤٥، ج ١: به سرپرستى غلامحسين مصاحب، تهران: فرانکلین؛ ج ۲: به سرپرستی رضا اقصی، کتابهای جیبی، تهران، ۱۳۵۶،
- گلچین معانی، احمد، ۱۳۵۰، تاریخ تذکرههای فارسی. تهران: دانشگاه تهران. ۲ جلد.
- گوپاموی، محمد قدرتالله، ۱۳۸۷، تذکرهٔ نتائج الأفكار. تصحیح يوسف بيگباباپور. قم: مجمع ذخائر اسلامي.
- محمود، سید فیاض؛ عابدی، سیر وزیر الحسن، ۱۳۸۰، تاریخ ادبیات فارسی در شبهقارهٔ هند. ترجمهٔ مریم ناطق شریف. تهران: نشر رهنمون.
- مدرّس تبریزی، میرزا محمدعلی، بیتا، ریحانة الادب فی تراجم المعروفين بالكنية واللَّقب. چاپ سوم، تهران: كتابفروشي خيام. ١٠ جلد.
- نقوی، سیدعلیرضا، ۱۳۴۷، تذکرهنویسی فارسی در هند و پاکستان. تهران: مؤسسهٔ مطبوعاتی علمی.
- نوّاب غلام غوث خان اعظم، ١٢٧٢ ق، تذكرهٔ گلزار اعظم. چاپ

