

### فرهنگ پویا: جناب آقای دکترساجدی، رویکرد به اسلامیسازی علوم انسانی چه ضرورتی دارد؟

دکتر ساجدی: مقام معظم رهبری بارها بر مسئله فرهنگ جامعه تأکید داشته اند، اما متأسفانه بسیاری هنوز این ضرورت را درک نکرده اند. حاکمیت فرهنگ جامعه، با حاکمیت علوم انسانی اسلامی اصلاح می شود. حاکمیت علوم انسانی اسلامی، مهمترین درمان مسائل فرهنگی جامعه ماست که برخی هنوز به این ضرورت نرسیده اند و برخی می گویند ما این ضرورت را درک می کنیم، اما کاری از دستمان بر نمی آید.

علوم انسانی در جامعه مانند گردش خون در بدن است. اگر کسی خون آلوده در شریانهایش جاری شود، به انواع بیماریها دچار خواهد شد و مجبور است هزینه زیادی برای درمان خود بپردازد. علوم انسانی همانند این خون است که باید هزینههای بسیاری کرد تا علوم انسانی درست و اسلامی تولید شود تا بتوان بسیاری از معضلات جامعه را حل کرد. اگر علوم انسانی را بومی نکنیم، اگر حوزه علمیه تفکر جذی و گستردهای در این باره نداشته باشد و دولت این علم را نگیرد و اجرا نکند، به بن بستهای جدی برمی خوریم. حقایقی در جهان است که تنها باوحی مشخص شده علوم بدون معرفت دینی، مانند بیابان تاریکی می ماند که بخواهیم با چراغ کوچکی که تنها گوشهای از کنارمان را روشن می کند، مسیر پرسنگلاخی را طی کنیم. وحی و مبانی دینی این بیابان تاریک را مشل خورشید روشن می کند.

#### فرهنگ پویا: وضعیت فعلی علوم انسانی در جهان چگونه است؟

دكتر ساجدى: در اوج قرن بيستم و توسعه علوم انساني جديد كه محصول همين قرن آست، اخلاق و دين به كلي كنار گذاِشته شد. پوزیتیویسم منطقی که در این قرن حاکم بود، اوج تجربه گرایی در غرب بود به طوري که هر فهم غیرتجربي و حتي جملههايي که فاقد گزارههای تجربی باشند را فاقد معنا و تهی می دانست. علوم اِنسانی غرب بر اسِاس همین مبانی پایهگذاری شده است. جالب آنکه یکی از بنیانگذاران این بیخدایی در علوم انسانی، در آخر عمرش پشیمان شد و گفت در این انکار اشتباه کرده است. برای مثال در جامعه شناسی غربی، فقط به عوامل مادی و طبیعی توجه شده است. در جامعهشناسی اسلامی باید به سنتهای الهی که در قرآن و روایات آمده است توجه و بر اساس انها بنا شود. نمی توان یک بام و دو هوا داشت. از طرفی علوم غربی را استفاده کرد و از طرفی ارزشهای اسلامی را گسترش داد. اگر نتوانیم علوم اسلامی را بومی کنیم، در یک تذبذب قرار می گیریم و نمی توان بریده بریده از علوم انسانی غرب بهره گرفت. مثِل شَتَر مرَّغ می شویم و از هر دو طرف آسیب می بینیم. غرب مثل یک بسته آست که فرهنگ خود را همراه خود مي اورد.

#### فرهنگ پویا: در زمینه بومیسازی علوم انسانی نیازمند چه گامهاییهستیم؟

دکتر ساجدی: ما نیازمندیم که در تولید علوم انسانی اسلامی، یک نگاه کلان و مهندسی شده داشته باشیم؛ به گونهای که این علوم در نهایت ما را به آن افقهای الهی و معنوی در جامعه نزدیک کنند. باید یک نگاه تمدنساز به ارزشهای الهی ایجاد شود. غربیها بیشترین توجهشان را به ارزشهای مادی معطوف کردهاند و اگر راه غرب را برویم چه فرقی با آنها خواهیم داشت؟

ما امروزه نیازمند شناخت مبانی اسلام و مبانی غرب هستیم. تکسویه به سمت تولید علم رفتن، فایدهای ندارد. پس از شناخت مبانی اسلامی، نکات قوت و ضعف غرب را هم باید شناخت. از طرفی در بومی سازی علوم انسانی، باید جامعه مورد نظر را نیز شناسی یی و به فرهنگ آن جامعه توجه کرد. یکی از ویژگیهای این جامعه ایرانی بودن است. البته در نهایت باید شاخصه اسلامیت بر گزارههای دیگر غلبه پیدا کند. ما امروز نیازمند تلاش های بسیار زیادی هستیم. هنوز عدهای می پرسند آیا علوم انسانی اسلامی وجود دارد یا خیرا؟ در حالی که امروز جامعه ما با علوم انسانی غربی اداره می شود و نمی توان یک جامعه بیمار و بدحال را معالجه نکرد. می شرکل گیری فرهنگ جامعه توسط علوم انسانی صورت می گیرد. در هنر اسلامی نیز وضع بدین گونه است. بسیاری کارگردانها از جاذبههای اکشین و جاذبههای جنسی برای جذابیت آثارشان در هنر اسلامی، گزارههای جدیدی را برای جذابیت آثار هنری در هنر اسلامی، گزارههای جدیدی را برای جذابیت آثار هنری حسته حه کنیه.

همچنین باید تو جه داشت که علوم انسانی خود به دو دسته علوم انسانی تولیدکننده مانند روان شناسی و علوم انسانی مصرف کننده مانند مدیریت یاعلوم تربیتی تقسیم می شوند. این تقسیم بندی مانند تقسیم علوم تجربی به علوم پایه و علوم فنی مهندسی است که علوم مهندسی بر اساس علوم پایه نظیر فیزیک و ریاضی بنا شده است. ما در رویکردمان برای اسلامی سازی علوم، ابتدا باید از علوم انسانی تولیدکننده آغاز کنیم.

## فرهنگ پویا: چه آسیبهایی را در زمینه تولید علوم انسانی اسلامی پیش رو داریم؟

دکتر ساجدی: منطق فهم دین در کشور ما به خوبی تدوین نشده و برخی به همین خاطر به راحتی دچار خطا و مغالطه می شوند. این خطا به تفسیر شان از دین نیز منتقل می شود و به برخی مشکلات فکری دچار می شوند.

آسیب دیگر این عرصه، خالی بودن سابقه این کار و کثرت تولید مطالبناپخته است. تبعاً وقتی کاری ناپخته باشد، احتمال خطادر آن بالا می رود. همچنین در این عرصه ما به اعتماد به نفس بسیار بالایی نیازمنادیم. عده ای با ورود به این عرصه و آشنایی با علوم انسانی غربی، مدهوش آن و فدا می شوند. آسیب مهم دیگر، جایگزینی







کارکردمحوری و پراگماتیزم غربی به جای صدقمحوری است. ما کارکرد را به عنوان نتیجه یک نظریه علمی میپذیریم، اما باید همواره توجه داشت که کارکرد معیار صدق نیست.

آسیب دیگری که غرب بسیار دچار آن شده است و ما باید از آن احتراز کنیم، مغالطه اشتراک لفظی است. با برخی الفاظ که اشتراک لفظی دارند و معنی آنها مبهم است، در شیوهای غلط به نتیجهای میرسند که نتایج غلطی را به بار می آورد.

از آسیبهای دیگر، خلط تئوری و عملکرد است که در جامعه شناسی دینی غرب بسیار چشمگیر است؛ یعنی به جای این که نظریه صحیح را از متون معتبر دینی بگیرند، از بررسی عمل و کارکرد مسلمانان به نظریه میرسند و از این بررسی چیستی اسلام را جست وجو می کنند.

### فرهنگ پویا: چرا با وجود این همه پیشرفت غرب، حداقل در ظاهر، تقلیداز علوم انسانی غربی شایسته نیست؟

دکتر ساجدی: غرب با روانشناسی و جامعه شناسی و تبلیغات مختلف سعی دارد نگاه مادی خود را گسترش دهد. باید مراقب بود دچار اشتباهی که غرب سے سال است در مقابل ما مرتکب شده و همواره شکست خورده است نشویم. غربی ها از عناصر معنوی جامعه ما غافلند. حتی در روش شناسی باید از آسیبهای متدولوژیک غرب برحذر بود. در غرب تدوین جایگزین استدلال شده است و آنقدر تدوین را تکرار می کنند تا همه قبول کنند. متاسفانه ما در اسلامی سازی علوم انسانی گاهی دچار این آسیب

ما تا انسان الهی را نشناسیم، نمی توانیم تجویز درستی در علوم انسانی داشته باشیم. انسان بعد مادی و معنوی اش به هم پیوند خورده است. علوم انسانی در صدد شناخت و فهم هستها درباره انسان و جامعه است و پس از آن است که بایدهایی را به جامعه توصیه می کند. اگر این شناخت اولیه درست باشد، بایدهای درستی ارائه می شود. غرب تنها بعد مادی انسان را در نظر گرفته است و از این نظر ضربه سختی به آنها وارد آمده است. اگر از وحی روانشناسی در شناخت این هستها استفاده نکنیم، درعلوم انسانی ضربه می خوریم. باید مسائل جدید را شناخت و در توسعه علوم انسانی ضربه از وحی استفاده کرد. در غیر این صورت جامعه اسلامی به ظاهر اسلامی خواهد بود، اما از درون یک فرهنگ غربی خواهد داشت

# فرهنگ پویا: بومیسازی علوم انسانی در دانشگاههای ماچه مسیری را پیموده است؟

دکتر ساجدی: در دانشگاههای ما حداکثر کاری که صورت گرفته است، این بوده که بخشی از علوم انسانی غرب را که با وحی در تضاده بوده، حذف کردهاند یا پاسخ دادهاند؛ اما این که مسائل جدید جامعه اسلامی و شیعه چه اقتضائاتی دارد و چگونه باید پاسخ داده شود، متأسفانه کاری انجام نشده است. پس از سی سال از

حاکمیت علوم انسانی اسلامی، مهمترین درمان مسائل فرهنگی جامعه ماست که برخی هنوز به این ضرورت نرسیدهاند و برخی میگویند ما این ضرورت را درک میکنیم، اما کاری از دستمان برنمی آید.

اگر حوزه علمیه تفکر جدّی و گستردهای درباره بومی کردن علوم انسانی نداشـته باشـد و دولت این علم را نگیرد و اجرا نکند، به بنبستهایجدّیبرمیخوریم.

در جامعهشناسی غربی، فقط به عوامل مادی و طبیعی توجه شده است. در جامعهشناسی اسلامی باید به سنتهای الهی که در قرآن و روایات آمده است توجه و بر اساس آنها بنا شود.

باید یک نگاه تمدن ساز به ارزشهای الهی ایجاد شود. غربیها بیشترین توجهشان را به ارزشهای مادی معطوف کردهاند و اگر راه غرب را برویم چه فرقی با آنها خواهیم داشت؟

شكل گيري فرهنگ جامعه توسط علوم انساني صورت مي گيرد.

علوم انسـانی خود به دو دسـته علوم انسـانی تولیدکننده مانند روانشناسـی و علوم انسانی مصرفکننده مانند مدیریت یا علوم تربیتیتقسیممیشوند.

منطق فهم دین در کشور ما به خوبی تدوین نشده و برخی به همین خاطر به راحتی دچار خطا و مغالطه میشوند.

جایگزینی کارکردمحوری و پراگماتیزم غربی به جای صدق محوری است. ما کارکرد را به عنوان نتیجه یک نظریه علمی می پذیریم، اما باید همواره توجه داشت که کارکرد معیار صدق نیست.



انقلاب، هنوز در این زمینه حرفهای نظری می زنیم. برای نیل به مدينه فاضله اسلامي، راهي جز بومي كردن علوم انساني نداريم. اسلام بر علم مفید تأکید ویژهای دارد. به همین خاطر است که در ادعيه اسلامي مي گوييم: «اللهم اني اعوذ بک من علم لا ينفع». اصلاً ما به خدا پناه ميبريم از علمي كه مفيد نباشد. مثلاً علم طب مفید به علمی میگوینــد'که بیماری را درمان کند. شما اگر علم ـب داشته باشید و کلی تئوریپردازی و نظریهپردازی کنید، اما بیمار بمیرد، این علم به هیچ دردی نمی خورد. بومی شدن علوم اِنسانی به این معناست که علوم انسانی در جای جای این کشور' آثار عملياش مشاهده شود؛ اداره كشور با علوم انساني انجام شود؛ طِرحهاي كلان فرهنگي، گسترش ارزشها، تبليغات كالاها و تعاملِ آنسـانها با هم در سایه علوم انسانی شکل بگیرد. علوم انسانی آگر بخواهد بومیٰ شود، باید علمی باشد که در جای جایٰ زندگی ما آثارش مشاهده شود. برای رسیدن به این مرحله چوِن در بحث تئورىپردازى بسيار كم كار شده است، به يك بسيج فكرى

بسیار بزرگ و همه جانبه نیاز داریم. برای کشور اسلامی ما اقتدار، فقط اقتدار در علوم تجربی نیست؛

بلکه باید در علوم انسانی نیز به تولید علمی بپردازیم و به استقلال برسیم.اگر فقط به علوم تجربی بپردازیم، در نهایت کشوری صنعتی مأنند ژاپن خواهیم شد، اما ما باید استقلال فرهنگی و دینی خود را نیز حفظ کنیم. باید در عرصه های مختلف علوم انسانی در محافل علمی جهان نظریهپردازی کنیم و از نظر گاه خود به شایستگی دفاع کنیم و درباره آن به گُفت و گو بپردازیم. باید در عرصه های مختلف علمی جهان، نظریات مطرح و شایسته ای داشته باشیم. کشور ما مهمترین مؤلفه اش فرهنگ است. ما می توانیم ارزشهای خاص خودمان را تولید کنیم.

#### فرهنگ پویا: برای تحقق اسلامی شدن علوم انسانی، فلسفه اسلامى چە مسيرى را بايد بپيمايد؟

دكتر ساجدي: ما يك كشور شيعه هستيم و شيعيان برخلاف اهل سنّت، دارای یک سنت فلسفی هستند. به نظر من باید از فِلسفه کلی بیرون بیاییم و به فلسفه های جدید روی بیاوریم. متأسفانه دو مشكل مرعوبيت در مقابل فلسفه غرب و جمود در فلسفه اسلامی و نیاز به کاربردی کردن آن بیش از پیش احساس می شود.







فلسفههای مضاف مانند فلسفه علوم تجربی، فلسفه اخلاق، فلسفه دین، فلسفه روانشناسی، فلسفه هنر و... مبانی دانش های مختلف است. اگر مبانی را به دست بیاوریم، راه بومی سازی آن دانش ها باز می شود. ما باید به سمت تولید فلسفههای مضاف که با هستی شناسی و انسان شناسی اسلامی ما سازگار هستند و با روشی عقلی به نیازهای علوم پاسخ می گویند، حرکت کنیم. ما باید در فلسفههای مضاف تلاشهای مضاففی داشته باشیم و افراد نخبه بسیاری در این زمینهها مشغول فعالیت علمی شوند. فلسفه اسلامی ما باید پایه ای باشد برای فلسفههای مضاف ما. ما در این زمینه اندیشمندان زیادی نداریم و در ابتدای راه هستیم.

فرهنگ پویا: در بومی سازی علوم، چه تفاوتی میان علوم تجربی و علوم انسانی وجود دارد؟

**دکتر ساجدی:** در همه علوم، فهمنده انسان است و این بین همه علوم مشترک است، اما موضوع علوم تجربی با علوم انسانی متفاوت است. علوم تجربي موضوعشان خارج از انسان و طبيعت است، اما موضوع علوم انساني، انسان است. وقتى موضوع يك علم انسان قرار بگیرد، پیچیدگیهای انسانی نیز به آن منتقل می شود؛ اگر چه علوم تجربی نیز مشکلات معرفت شناختی خود را دارد. غرب در قرن هجدهم زمانی که در اوج نتایج علوم تجربی خود است، به علوم انسانی روی می اورد. ان زمان هنوز فایده های علوم انسانی کشف نشده بود و فهم روشنی از آن وجود نداشت تا اینکه شخصی به نام «دیلتا»ی تعریف جدیدی از علوم انسانی ارائه میدهد. از نظر او علوم انسانی، علومی است که انسان ان را خلق می کند. او می گوید ما در علوم تجربی در مقام توصیف هستیم، ولی در علوم انسانی در مقام فهم هستیم. او روشی برای علوم انسانی ارائه می دهد تا اعتبار علوم انسانی با اعتبار علوم تجربی مساوی شود. ما شبیه چنین تفکیکی را در سنت فلسفی خودمان هم داریم. اندیشمندان ما به علوم نظری و عملی قائلند. علوم نظری درباره هستها و علوم عملي درباره بايدها بحث ميكنند. اين تفكيك شبیه است به تفکیک میان علوم انسانی و علوم تجربی. در علوم تجربی فقط به تجربه اکتفا می شود، اما در علوم انسانی نمی توان تنها به تجربه بسنده كرد. وظيفه علوم انساني ساختن فرد و جامعه است و جز با تولید علوم انسانی اسلامی، نمی توان به جایی رسید. در علوم انسانی، موضوع قائم به اراده و اگاهی شخص است، اما در علوم تأثیری اراده و اگاهی در موضوع علم تأثیری ندارد. به نظر من در علوم انسانی غربی، توجه چندانی به اراده انسان نشده است. ما باید رابطهٔ اراده انسانی با پشتوانه های معنوی و الهی را تبیین کنیم و تأثير اين مسئله در علوم انساني را در نظر بگيريم.

در علوم آنسانی غربی، آنسان را یک موجود یک بعدی مادی در نظر گرفتهاند و مثلاً این اتفاق در روانشناسی و جامعه شناسی به روشنی قابل مشاهده است. در اولین گام باید مبانی انسان شناختی و پیش فرض های علوم انسانی فعلی را شناخت. مبانی و پیش فرض ها، مبانی مسائل هستند. اگر مبنای یک علم، یک بعدی

باید مسـائل جدید را شناخت و در توسعه علوم انسانی از وحی استفاده کرد. در غیر اینصورت جامعه اسلامی به ظاهر اسلامی خواهد بود، اما از درون یک فرهنگ غربی خواهد داشت.

در غرب تدوین جایگزین اسـتدلال شده است و آنقدر تدوین را تکرار میکنندتا همه قبول کنند. متاسفانه مادر اسلامیسازی علوم انسانی گاهی دچار این آسیب میشویم.

اگر فقط به علوم تجربی بپردازیم، در نهایت کشوری صنعتی مانند ژاپن خواهیم شد، اما ما باید استقلال فرهنگی و دینی خود را نیز حفظ کنیم.

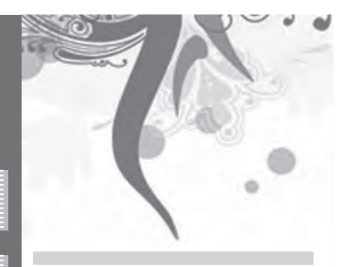
باید در عرصه های مختلف علمی جهان، نظریات مطرح و شایستهای داشته باشیم. کشور ما مهمترین مولفهاش فرهنگ است. ما می توانیم ارزش های خاص خودمان را تولید کنیم.

برای نیل به مدینه فاضله اسسلامی، راهسی جز بومی کردن علوم انسانی نداریم.

ما باید به ســمت تولید فلســفههای مضاف که با هستیشناســی و انسانشناسی اسلامی ما سازگار هستند و با روشی عقلی به نیازهای علوم پاسخ میگویند، حرکت کنیم.

موضوع علوم انسـانی، انسان است. وقتی موضوع یک علم انسان قرار بگیرد، پیچیدگیهای انسانی نیز به آن منتقل میشود.

وظیفه علوم انسانی ساختن فرد و جامعه است و جز با تولید علوم انسانی اسلامی، نمی توان به جایی رسید.



ما پس از تولید علوم انسسانی اسلامی، باید آن را در عرصه عمل با علوم انسسانی غربی مقایسه کنیم تا به ارزش علوم انسانی الهی ببریم

کسی منکر این نیست که غربیها حتی در ساختن برخی کالاهای مادی سـعی دارند فرهنگ خود را بر ذهن و روح مخاطب تحمیل کنند، اما این هدف تولیدکننده کالاست.

جامعه ما بعد از انقلاب جامعهای است که به سازماندهی در عرصه علوم انسـانی نیاز دارد، اما شاهد حجم گستردهای از ترجمه آثار غربیهستیم.

خیلی از غربی هامطالبشان را روشن نمی نویسند، در مفهوم شناسی ها مشکل دارند و این ها باعث می شـود فرد مغلوب و مرعوب آنها

تأسیس شده بود و با مسائل جدیدی مواجه شدیم، روشنفکران و اساتید دانشگاه، کتابهای جدید را به دانشجویان معرفی کردند و حجم بسیاری از آثار غربی ترجمه شد و این ترجمه بسیار بید از پیش از انقلاب اتفاق افتاد، اما مشکل این جاست که باید میان تحقیق و ترجمه یک تناسب برقرار باشد. مشکل ما ترجمههای بدون تحقیق و تألیفهای ترجمه گونه است. ترجمه به خودی خود ارزش محسـوب نمیشود، بلکه ممکن است اسیبزا نیز باشد؛ زيرا مانند اين است كه كسى را كه شنا بلد نيست، در عمق پنج متری استخر رها کنیم. جامعه ما بعد از انقلاب جامعه ای است که به سازمان دهی در عرصه علوم انسانی نیاز دارد، اما شاهد حجم گستردهای از ترجمه آثار غربی هستیم. کتابهای فراوانی هم از روی آثار غربی نوشته شده است. این در غرب یک ارزش نیست و این همه ترجمه از آثار دیگران آنجا وجود ندارد. زمانی پرفسور «لگن هاوزن» که تازه از امریکا امده بودند، می گفتند من تعجب میکنم که برخی در جلسات احساس شرم و حقارت میکنند از این که نام دانشمندان خود مثل «ابن سینا» یا «ملاصدرا» را بیاورند، اما وقتی نام «هگل» و «کانت» و «راسـل» را می اورند، احسـاس غرور و بزرگی میکنند. ما نمی گوییم غرب را نفی کنیم، من خودم در غرب تحصیل کردهام، اما تقلید از غرب و غربزدگی بسيار خطرناك است.

چون مطالب برای مترجم به سختی فهمیده می شود و به سختی آن را درک می کند، شیفته آن می شود و دیگر فرصت نمی کند آن را تحلیل کند و به راحتی تحت تأثیر قرار می گیرد. خیلی از غربی ها مطالبشان را روشن نمی نویسند، در مفهوم شناسی ها مشکل دارند، در تبیین ها مشکل دارند، استدلال ها کم است، بیان ها مُغلق است و این ها باعث می شود فرد مغلوب و مرعوب آنها شود.

بودن انسان باشد، اصلاً مسائل آن هم متفاوت خواهد بود. پس از شناخت مبانی علوم انسانی غربی، خواهیم دید که برخی مسائل میان ما و آنها مشترک است و برخی مسائل را نیز اصلاً از هم نمی پذیریم؛ چرا که اصلا با مبانی یکدیگر سازگار نیست. در مسائل مشترک کارمان با آنها آسان است. مانند برخی مسائل در روان شناسی رشد. برای این که این کودک از چه سنی لبخند می زند، فرقی بین ما با غرب و دیگران نیست.

ماپس از تولید علوم انسانی اسلامی، باید آن را در عرصه عمل با علوم انسانی غربی مقایسه کنیم تابه ارزش علوم انسانی الهی پی ببریم. وقتی این علوم رابه گونه تجربی ارائه کنیم، غرب پذیر شبیشتری نسبت به دیدگاهما خواهد اشت در بسیاری موار دماهنو زنتوانسته ایم داشته همایم ان رابه عرصه عمل آوریم تابرای دیگران شناخته شده باشد. این مهم در گسترش فرهنگ اسلامی هم تأثیر به سزایی خواهد داشت.

فرهنگ پویا: آیا علوم تجربی را می توان اسلامی کرد؟

دکتر ساجدی: علم تجربی کشف و تدویس روابط علی بین پدیدهاست. مرز دینی و غیردینی بین گزارههای تجربی وجود ندارد. اگر بخواهیم فهمنده را در قانون علمی دخالت دهیم، در واقع دچار ذهنیت گرایی شدهایم.

درعلوم انساني فهم عيني سخت تراست،امادر علوم تجربي اين شناخت سادەتراست.كسىمنكرايننيستكەغربىھاحتىدرساختنبرخى كالاهاىمادىسعىدارندفرهنى خودرابرذهن وروحمخاطب تحميل كنند،امااين هدف توليدكننده كالاست.اين كهماسعي كنيم رابطه على ومعلولي يديدههاي مختلف راكشف كنيم اين يكامر ذهني نيستكه ارادهمنشأعلمرادران واردكنيم اگربگوييم ميان افراد مختلف دراين موردتفاوتاست،دچارذهنیت گراییوانحرافشدهایم؛یعنی بخواهیم به خاطر انگیزه یک فرد،انگیخته اُو رارد کنیم.انگیخته فر داستدلال او است.ممكن استانگيز ممن اثبات خداباشد ، بتو انماستدلال كنميانكنم. مهم استدلال است،نه انگیزه برخی انگیزه فر در ادر صدق استدلال مؤثر می دانند که این مغالطه انگیزه وانگیخته است.دلیل نمی شود که مثلاً انگیزه باطل کسی در کشف دمای جوش بر دمای جوش اب تاثیر بگذار دو مثلا یکفردباانگیزهمعنویدمایدیگریرابرایجوشاببهدستاورد. دربرخى موضوعات شياخت عيني ممكن است ودربر خي علوم شناخت ئىكلاسىت مثلادرعلومانسانىعوامل درونى انسان بەسختى قابل اندازه گیری است انهاکه علوم تجربی را می پذیرند بدهنیت گرایی می رسند ومبانى معرفت شناسى انهااشكال دارد. در كشف رابطه بين دو پديده، انگيزه دخالتي ندارد.

فرهنگ پویا: نهضت ترجمه آثار غربی در ایران چه تاثیراتی بر علوم انسانی داشته است؟

دُكُتر سَياجدي: پس از انقلاب به خاطر اینکه تازه حکومت اسلامي



