

### History of Islamic Philosophy

Home Page: hpi.aletaha

Ale-Taha Institute of Higher Education

### Analysis of Mulla Sadra's Interpretation of knowing God by God in view of Allameh Tabataba'i

Sajjad Ziaei<sup>1</sup>

1. Student of 4th level at Qom Seminary. E-mail: sajjadziaei66@gmail.com

#### **Article Info**

### ABSTRACT

#### Article type: Research Article

#### **Article history:**

Received 02 Decem 2024 Received in revised form 02 Februa 2024 Accepted 02 Februa 2024 Published online 19 May 2024

#### **Keywords:**

Knowledge of God, knowledge of God by God, Allameh Tabataba'i, negligence, knowledge in presence

Undoubtedly, one of the universal and constant concerns of humanity is to know God and His attributes. There are many ways to know God, some of the most important items listed 1. Innate theology that is attached and semi-conscious within every human being 2. Narrative theology based on narrative data 3. Intuitive theology that is specific to a certain number of perfected people 4. Rational theology that is obtained through rational reasoning. Narrative theology as well as rational onal theology are acquired, but natural and intuitive theology is based on present knowledge; with the difference that theology is acquired and conscious intuition. These ways can be proposed both in the essence of God's existence and in God's attributes. In the meantime, religious texts, in addition to explaining the various ways of knowing God, have presented a way with the theme of knowing Allah, God, to the researchers; For example, Amir al-Mu'minin (peace be upon him) has been quoted as saying, "Arifwa Allah, by Allah.... Now the question is, under which category of the four types of knowledge of God does this theme fall? This research tries to analyze and examine the view of Allameh Tabataba'i in this field. What makes it important to address this issue is that, first, based on the author's search; Allameh's point of view is not found in this detail anywhere else, and secondly, this review makes the place of philosophical and mystical foundations in the explanation and interpretation of religious texts clearer.

Online ISSN: 2981-2097

Cite this article: Ziaei, A (2024). Analysis of Mulla Sadra's Interpretation of knowing God by God in view of Allameh Tabataba'i, *History of Islamic Philosophy*, 3 (2), 151-173. https://doi.org/10.22034/hpi.2024.428323.1048



© The Author(s). **Publisher:** Ale-Taha Institute of Higher Education Institute. DOI: https://doi.org/10.22034/hpi.2024.428323.1048

#### **Extended Abstract**

#### Introduction

Undoubtedly, one of the universal and constant concerns of humanity is to know God and His attributes. There are many ways to know God, some of the most important items

listed 1. Innate theology that is attached and semi-conscious within every human being 2. Narrative theology based on narrative data 3.Intuitive theology that is specific to a certain number of perfected people 4. Rational theology that is obtained through rational reasoning. Narrative theology as well as rational onal theology are acquired, but natural and intuitive theology is based on present knowledge; with the difference that theology is acquired and conscious intuition. These ways can be proposed both in the essence of God's existence and in God's attributes. In the meantime, religious texts, in addition to explaining the various ways of knowing God, have presented a way with the theme of knowing Allah, God, to the researchers; For example, Amir al-Mu'minin (peace be upon him) has been quoted as saying, "Arifwa Allah, by Allah.... Now the question is, under which category of the four types of knowledge of God does this theme fall? This research tries to analyze and examine the view of Allameh Tabatabai in this field. What makes it important to address this issue is that, first, based on the author's search; Allameh's point of view is not found in this detail anywhere else, and secondly, this review makes the place of philosophical and mystical foundations in the explanation and interpretation of religious texts clearer

# Study method

This research with descriptive analytical was done in a library search method

كاه علوم الساني ومطالعات فرأ

### **Findings**

Allameh Tabatabaei takes this hadith to mean the negation of an intermediary in the knowledge of God and considers any knowledge other than this to be shirk. He says: First of all, it is impossible to know God through mediation. Secondly, all creatures are related to their creator. Thirdly, knowledge of a non-independent being and a relation is obtained as a result of knowledge of an independent being that is its cause and sustainer. Therefore, knowledge of God is a result of understanding for

every being, and basically, every scientist finds knowledge of any knowledge, his knowledge is knowledge of that knowledge. It is a branch of his science, the true cause of which is known. But because it is neglected, it needs to be neglected. Therefore, the opinion of all proofs of proof of God are punitive proofs. Although he considers the path of acquired knowledge to know God as blocked, but he considers the path of present knowledge to be open for this purpose and believes that through Self-knowledge can reach the goal.

#### Conclusion

Allameh's interpretation of this narration is one of the most prestigious interpretations, which has many subtleties and nuances, so this interpretation is necessary to understand the meaning of the knowledge of God and God.

A few points should be noted

- 1. Knowing God by God is an independent way compared to other ways of knowing God, and it is not only superior to other ways of knowing God, but also the only unified way and the knowledge of God is free from polytheism.
- 2. This knowledge is present and personal knowledge that is achieved without the mediation of creation.
- 3. This knowledge is not reserved for humans, but every creature that has it is perception and the possibility of knowledge is available for him as much as the container of existence he benefits from this knowledge.
- 4. Knowledge of God cannot be achieved through acquired knowledge; Because in addition to the fact that it is impossible to acquire knowledge about God it is a general and absent knowledge.

Theological arguments do not create new knowledge about God Rather, they only create the ability and eliminate negligence so that man can see what is inside can perceive without mediation.

What adds to the importance of Allameh's statement is that, first of all, this interpretation, in addition to being based on intellectual and philosophical premises, also has a lot of narrative evidence. Secondly, it is used to dispel some doubts of modern atheism.

Thirdly, it is very useful for understanding the nuances and nuances of rulings in religious texts Is.



### تاريخ فلسفه اسلامي

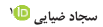


سایت نشریه: <u>hpi.aletaha</u>

شاپا الکترونیکی:۲۹۸۱-۲۹۸۱

انتشارات موسسه أموزش عالى ألطه

# تحلیل و بررسی تفسیر روایات معرفةاللهبالله در نگاه علامه طباطبایی



sajjadziaei66@gmail.com

۱. مدرس و دانش پژوه سطح چهار حوزه.

| چکیده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | اطلاعات مقاله                                               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| متون دینی ضمن بیان طرق متعدد شناخت خداوند، راهی با مضمون «معرفةاللهبالله» پیش                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | نوع مقاله:                                                  |
| روى انسان ها قرار داده است؛ براى نمونه از اميرالمؤمنين (ع) نقل شـده اسـت: اعْرِفُـوا اللهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | مقالهٔ پژوهشی                                               |
| بِالله که نظر بسیاری از بزرگان را به خود جلب کرده و از این جهت دیدگاههای مختلفی ذیل این روایت شریف شکل گرفته است. علامه طباطبایی ازجمله کسانی است که به شرح این حدیث پرداخته و آن را به معنای نفی واسطه در شناخت خدا میگیرد و هرگونه شناختی غیر از این را شرک میداند. او میگوید: «این معرفت برای هر موجود دارای درکی، حاصل است، اما چون مورد غفلت واقع میشود نیازمند رفع غفلت است. بنابراین | تاریخ دریافت:<br>۱۴۰۲/۰۹/۱۱<br>تاریخ بازنگری:<br>۱۴۰۲/۱۱/۱۳ |
| نظر، تمامی براهین اثبات خدا براهین تنبیهی هستند». ایشان گرچه راه معرفت حصولی را                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | تاریخ پذیرش:<br>۱۴۰۲/۱۱/۱۳                                  |
| برای شناخت خدا مسدود میداند اما راه معرفت حضوری را برای این مهم باز دانسته و معتقد است از طریق معرفهٔالنفس می توان به سرمنزل مقصود رسید. این پژوهش درصدد است تا با روش تحلیلی ـ توصیفی و نقلی به تحلیل و بررسی دیدگاه علامه طباطبایی در                                                                                                                                                     | تاریخ انتشار:<br>۱۴۰۳/۰۵/۰۱                                 |
| تفسیر «معرفةاللهبالله» بپردازد. آنچه پرداختن به این مسئله را مهم میکند ایـن اسـت کـه                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | واژگان کلیدی:                                               |
| اولاً بر اساس جستوجوی نگارنده دیدگاه علامه، با این تفصیل در جای دیگر نیامده است                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | شناخت خدا، معرفةاللهبالله،                                  |
| و ثانیاً این بررسی، جایگاه مبانی فلسفی و عرفانی را در تبیین و تفسیر متون دینی روشن تر                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | علامه طباطبایی، غفلت،                                       |
| می کند.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | معرفت حضوری.                                                |

استناد: ضیایی، سجاد (۱۴۰۳). تحلیل و بررسی تفسیر روایات معرفهٔاللهبالله در نگاه علامه طباطبایی، تاریخ فلسفه اسلامی، ۳ (۲)، ۱۷۳–۱۵۱.

https://doi.org/10.22034/hpi.2024.428323.1048

**ناشر:** موسسه أموزش عالى ألطه

DOI: https://doi.org/10.22034/hpi.2024.428323.1048

© نویسندگان.



#### مقدمه

بدون تردید یکی از دغدغههای همگانی و همیشگی بشر شناخت خدا و اوصاف اوست. برای شناخت خداوند، راههای متعددی وجود دارد که به برخی از مهم ترین آنها اشاره می شود؛ ۱) خداشناسی فطری که به نحو غیراکتسابی و نیمه آگاهانه در درون هر انسانی هست؛ ۲) خداشناسی نقلی که بر اساس دادههای نقلی صورت می گیرد؛ ۳) خداشناسی شهودی که مخصوص عدهٔ خاصی از انسانهای کمالیافته است؛ ٤) خداشناسی عقلانی که از طریق استدلال عقلی حاصل می شود. خداشناسی نقلی و همچنین خداشناسی عقلانی به نحو حصولی اند اما خداشناسی فطری و شهودی بر اساس علم حضوری است؛ با این تفاوت که خداشناسی شهودی اکتسابی و آگاهانه است. این راهها، هم در اصل وجود خدا و هم در اوصاف خدا قابل طرح است. در این میان متون دینی، ضمن بیان طرق متعدد شناخت خداوند، راهی با مضمون «معرفهٔاللهبالله» پیش روی محققین قرار دادهاند؛ برای نمونه از امیرالمؤمنین (ع) نقل شده است: اغرفوا الله بالله... حال سؤال این است که این

برخی از روایاتی که دلالت بر «معرفهٔاللهبالله» میکنند عبارتند از:

١. عَنْ أبي عَبْدِالله (عليه السلام) قَالَ قَالَ أمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ (عليه السلام): اعْرِفُوا اللهَ بِاللهِ وَ الرَّسُولَ بِالرِّسَالَـةِ وَ أُولِـى الْأَمْرِ بِالْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَ الْعَدْل وَ الْإِحْسَان. (كليني، ١٤٠٧ق، ج١، ص ٨٥)؛

٢. سُئِل أُمِيرُ الْمُؤْمِنِين (عليه السَّلام): بِمَ عَرَفْتَ رَبَّكَ؟ قَالَ: بِمَا عَرَفَنِي نَفْسَهُ. قِيلَ: وَ كَيْفَ عَرَفْكَ نَفْسَهُ؟ قَالَ لَا يُشْبِهُهُ صُورةٌ وَ لَا يُحَسُّ بِالْحَواسِ وَ لَا يُقَاسُ بِالنَّاسِ قَرِيبٌ فِي بُعْدِهِ بَعِيدٌ فِي قُرْبِهِ فَوْقَ كُلِّ شَيْءٍ وَ لَا يُقَالُ لَهُ أَمَامٌ دَاخِلٌ فِي الْأَشْيَاءِ لَا كَشَيْءٍ دَاخِلِ فِي شَيْءٍ وَ خَارِجٌ مِنَ الْأَشْيَاءِ لَا كَشَيْءٍ خَارِج مِنْ شَيْءٍ وَ سَبْحَانَ مَنْ هُوَ هَكَذَا وَ لَا هَكَذَا عَيْرُهُ وَ لِكُلِّ شَيْءٍ مُبْتَدَاً (همان)؛

٣. عَنْ مَنْصُورِ بْنِ حَازِمٍ قَالَ: قُلْتُ لِأَبِيعَبْدِالله (عليهالسّلام) إِنِّي نَاظَرْتُ قَوْمًا فَقُلْتُ لَهُمْ إِنَّ اللهَ جَلَّ جَلَالُهُ أَجَـلُّ وَ أَعَزُّ وَ أَكْرَمُ مِنْ أَنْ يُغْرَفَ بِخَلْقِهِ بَلَ الْعِبَادُ يُعْرِفُونَ بالله فَقَالَ رَحِمَكَ اللهُ (همان، ص٨٦)؛

کلینی روایت دیگری در باب حدوثالاسماء نقل کرده است که مرتبط با همین موضوع است. البته روایت
 مفصل است و تنها فرازی از آن که مناسب موضوع است در اینجا نقل می شود؛

عَنْ عَبْدِالْمَاعْلَى عَنْ أَبِى عَبْدِالله (عليه السّلام) قَالَ: ...مَنْ زَعَمَ أَنَّهُ يَعْرِفُ اللهَ بِحِجَابِ أُوْ بِصُورَة أُوْ بِمِثَالَ فَهُو مَ أَنَّهُ يَعْرِفُ اللهَ بِحِجَابِهُ وَ مِثْالَهُ وَ صُورَتَهُ غَيْرُهُ وَ إِنَّمَا هُوَ وَاحِلُّ مُتَوَحُلُّ فَكَيْفَ يُوَحَّلُهُ مَنْ زَعَمَ أَنَّهُ عَرَّفَهُ بِغَيْرِهِ وَ إِنَّمَا هُوَ وَاحِلُّ مُتَوَحُلُّ فَكَيْفَ يُوحَكُنُهُ مَنْ زَعَمَ أَنَّهُ عَرِّفَهُ بِغَيْرِهِ وَ إِنَّمَا عَوْفُهُ إِنَّمَا يَعْرِفُهُ إِنَّمَا يَعْرِفُهُ إِنَّمَا يَعْرِفُهُ أَيْسَ بَيْنَ الْخَالِقِ وَ الْمَخْلُوقَ شَيَّءٌ وَ اللهُ خَيْرة اللهُ عَلَى وَ اللهُ عَلَى وَ اللهُ يُسْمَعَى بأسمائِهِ وَ هُو غَيْرُ أَسْمَائِهِ وَ الْأَسْمَاءُ غَيْرُهُ (همان، ص١١٣)؛

مضمون ذیل کدام دسته از اقسام چهارگانهٔ خداشناسی قرار میگیرد؟ این پـژوهش درصـدد است تا دیدگاه علامه طباطبایی را در این زمینه تحلیل و بررسی کند. لازم به ذکر اسـت کـه بر اساس جستوجوی نگارنده، مقاله، پایاننامهای و یا کتـابی کـه بـه صـورت مـستقل بـه دیدگاه علامه در این زمینه یرداخته باشد، یافت نشد.

### الف) ديدگاهها در تفسير معرفةالله بالله

در شرح حدیث «اعْرِفُوا اللهَ بِاللهِ» دیدگاه های متعددی وجود دارد که به خاطر رعایت اختصار به برخی از مهم ترین آنها اشاره می شود؛

۱-۱. کلینی این روایت را بر اساس تنزیه خداوند از صفات مخلوقات تفسیر کرده و می گوید هرکس خدا را به ابدان و یا ارواح و یا انوار تشبیه کند، خدا را به خدا نشناخته است. اما اگر او را منزه از شباهت به آنها بداند، در این صورت خدا را به خدا شناخته است (کلینی، ۱٤۰۷ق، ج ۱، ص ۸۵).

۱-۲. صدوق این روایت را به صورت توصیفی معنی کرده است و حاصل کلامش این است که شناخت خدای سبحان از سه راه ممکن است؛ از طریق عقول، به واسطهٔ انبیا و حجج و از طریق الهام به نفوس. اما چون هم خالق عقول خداوند است و هم فرستندهٔ انبیا و هم مُلهم به نفوس اوست، شناخت خداوند به هر طریقی که حاصل شود در واقع شناخت خدا به واسطهٔ خداست (صدوق، ۱۳۹۸ق، ص ۲۸۵)

... قِيلَ لَهُ فَكَيْفَ سَبِيلُ التَّوْحِيدِ قَالَ (عليه السّلام) بَابُ الْبَحْثِ مُمْكِنٌ وَ طَلَبُ الْمَخْرَجِ مَوْجُودٌ إِنَّ مَعْرِفَةَ عَيْنِ الشَّاهِدِ قَبْلَ صِفَتِهِ وَ مَعْرِفَةَ صِفَة الْغَائِبِ قَبْلَ عَيْنِهِ قِيلَ وَ كَيْفَ نَعْرِف عَيْنَ الشَّاهِدِ قَبْلَ صِفَتِهِ قَالَ (عليه السسّلام) تَعْرِفُهُ وَ تَعْلَمُ عَلَمُهُ وَ تَعْلَمُ أَنَّ مَا فِيهِ لَهُ وَ بِهِ كَمَا قَالُوا لِيَعْرِفُهُ وَ تَعْلَمُ عَلَمَهُ وَ تَعْلَمُ أَنَّ مَا فِيهِ لَهُ وَ بِهِ كَمَا قَالُوا لِيَعْرِفُهُ وَ تَعْلَمُ أَنَّ مَا فِيهِ لَهُ وَ بِهِ كَمَا قَالُوا لِيَعْرِفُهُ وَ تَعْلَمُ أَنَّ مَا فِيهِ لَهُ وَ بِعَيْرِهِ وَ لَا تَعْرِفُ وَلَا تَعْرِفُ وَ اللهَ أَنَا يُوسُفُ وَ هَذَا أُخِي (يوسَف/ ٩٠) فَعَرَفُوهُ بِهِ وَ لَمْ يَعْرِفُوهُ بِغَيْرِهِ وَ لَا أَثْبَتُوهُ وَلَا اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَى اللهُ يَقُولُ ما كانَ لَكُمْ أَنْ تُنْبَتُوا السَجَرَها (نم ل / ٢٠) يَقُولُ لَيْسَ لَكُمْ أَنْ تُنْبَتُوا السَجَرَها (نم ل / ٢٠) يَقُولُ لَيْسَ لَكُمْ أَنْ تَنْبَتُوا إِمَاماً مِنْ قِبَلِ أَنْفُسِكُمْ تُسَمُّونَهُ مُحِقًا بِهُوى أَنْفُسِكُمْ وَ إِرَادَتِكُمْ... (ابنشعبه حراني، ١٤٠٤ق، ص ٣٢٩). براى ملاحظه رواياتي ديگر، بنگريد به كليني، ١٤٠٥ق، ج ١، ص ١٤٩؛ مفيد، ١٤١٣ق، ص ٢٥٣ و صدوق، براى ملاحظه رواياتي ديگر، بنگريد به كليني، ١٤٠٥ق، ج ١، ص ١٤٩؛ مفيد، ١٤١٥ق، ص ٢٥٣ و صدوق، ١٣٩٥ق، ص ١٤٠٠.

٥. ابن شعبه حرانی در تحف العقول روایتی طولانی و پرمحتوی از امام صادق (علیه السلام) نقل می کند که در
 اینجا تنها به بخش مرتبط با موضوع اشاره می شود؟

۱-۳. فیض کاشانی در تفسیر این معنی، نگاه آیتبینی را مطرح کرده و میگوید هر موجودی، دارای وجود و ماهیت است؛ وجود آنها همان حیث یلیالربی و وجهالله است که عین ربط به خداوند است؛ از این جهت اگر کسی به این جنبهٔ اشیاء بنگرد و اشیاء را آیات الهی ببیند از آنجا که آیه فانی در ذوالآیه است، خدا را به خدا شناخته است. برخلاف کسی که به جنبهٔ ماهوی اشیاء توجه کند. (فیض کاشانی، ۱٤۰٦، ج۱، ص ۳۳۸)

۱-3. امام خمینی این روایت را بر اساس علم حضوری تفسیر کرده و این نوع معرفت را دارای مراتب میداند. سپس اول درجه از آن را رفض کل تعیّنات عالم وجود میداند که حاصلش تجلّی حق بر قلب عارف است به مقام احدیت جمع اسماء ظهوری. در مرتبهٔ بعد فنا در این تجلّی و سپس این سیر ادامه دارد تا به مقام احدیت جمعی نائل شود که این مقام عالی «معرفهٔاللهٔبالله» است (خمینی، ۱۳۸۲، ص ۱۳۳۳).

۱-٥. ملاصدرا برای تفسیر «معرفهٔ الله بالله» سه تفسیر بیان کرده است که یکی بـر اسـاس فناء فی الله است و دیگری بر اساس تنزیه و تقدیس حق تعالی و تفسیر سوم نیز بر اسـاس اشراقات الهی به قلب مؤمن است (صدرالدین شیرازی، ۱۳۸۵، ج۳، ص ۱۰۶؛همان، ص ۱۵).

## ب) دیدگاه علامه طباطبایی

علامه در جاهای مختلفی از «معرفهٔاللهبالله» سخن می گوید؛ ازجمله در حواشی که بر بحارالانوار دارد، ذیل روایت «اعرفوا الله بالله» معنی این روایت را ارجاع می دهد به آنچه که در شرح روایت عبدالاعلی ، نگاشته است. ایشان در آنجا پس از نقد بیان مجلسی می گوید: «این روایت درصدد بیان نفی واسطه در معرفهٔالله است و اینکه اساساً خدای سبحان معروف بذاته است و دیگران جملگی برای معروفیت و معلومیت محتاج به او هستند . در اینجا

7. «... و أمّا هذه الروايه فهى صريحه فى نفى الواسطه، و فى أنّه تعالى معروف بذاته و كل شىء سواه معروف معلوم به على خلاف ما اشتهر أن الأشياء تعرف بذاتها أو صفاتها أو آثارها و أن الله يعرف بالاشياء فالروايه تحتاج فى بيانها إلى اصول علميه عاليه غير الأصول الساذجه المعموله المذكوره فى الكتاب، و لإيضاحها محل آخر» (مجلسى، ١٤٠٣ق، ج٤، ص١٦٤).

۱. روایت ششم از «باب المغایرة بین الاسم و المعنی» است. قبلاً هم به عنوان روایت چهارم در پاورقی به آن
 اشاره شد.

توضیح و بیان مقدمات این تفسیر که مبتنی بر اصول علمیهٔ عالیه است را نمی آورد و به همین بیان اجمالی اکتفا می کنند. اما در *المیزان*، ذیل بحث روایی که در پایان تفسیر آیات ۱۳۸–۱۵۶ سورهٔ اعراف آورده است، توضیح بیشتری در این باب می دهد (طباطبایی، ۱۲۵۷ق، ج۸ ص ۲۵۰).

### ١. مقدمات تفسير علامه

برای اینکه تفسیر علامه در این زمینه به خوبی روشن شود، لازم است پیشتر به مقدماتی که خود او ذکر می کند توجه شود؛

۱) شناخت خداوند، محال است از طریق غیرخدا حاصل شود؛ یعنی غیرخدا نمی تواند واسطه برای شناخت خداوند باشد؛ زیرا اولاً معرفت و ادراک نسبت به یک شیء، اگر به واسطه شیء دیگری انجام شود، ادراک اولاً و بالذات به شیء واسطه تعلق گرفته است و ثانیاً و بالعرض و در اثر یک نحوه اتحادی که واسطه با ذوالواسطه دارد به ذوالواسطه تعلق می گیرد. اما در مورد معرفت خدای تعالی، از آنجا که بین خالق و خلق هیچ واسطهای وجود ندارد و مخلوق عین ربط به خالق است، اساساً معرفت با واسطه معنی ندارد؛ زیرا اگر واسطهای در نظر بگیریم، باید امری غیر از خدا و خلق خدا باشد و واضح است که چنین چیزی باید مستقل از خدا باشد و این محال است (همان). ثانیاً وقتی علم به چیزی مستلزم علم به چیزی باید مستقل از خدا باشد و این محال است (همان). ثانیاً وقتی علم به چیزی مستلزم علم به چیز دیگر باشد، موجب نوعی اتحاد بین آن دو چیز می شود، و از آنجا که دو چیزند، دارای یک جهت اتحاد و یک جهت اختلاف هستند؛ پس هر یک از این دو، مرکب از دو جهت خواهند بود، در حالی که خداوند سبحان دارای ذاتی واحد و بسیط بوده است و هیچ گونه ترکیبی در او راه ندارد، پس ممتنع است که به غیرخود شناخته شود (خسروشاهی، هیچ گونه ترکیبی در او راه ندارد، پس ممتنع است که به غیرخود شناخته شود (خسروشاهی، هیچ گونه ترکیبی در او راه ندارد، پس ممتنع است که به غیرخود شناخته شود (خسروشاهی، ۱۳۸۷، ج۲، ص ۸۰).

۲) علم به موجود غیرمستقل، به تبع علم به موجود مستقلی که علت او و قوام دهندهٔ به اوست حاصل می شود. توضیح اینکه هیچ موجودی، مستقل از خدای سبحان نیست و تمام موجودات، خواه در خارج و خواه در ذهن، عین ربط به او هستند. از این جهت وقتی علم ما به چیزی تعلق می گیرد، در همان حال به آفریدگار او نیز تعلق می گیرد؛ بلکه علم به علت پیش از علم به معلول حاصل می شود؛ زیرا معلول و موجودی که تمام هویتش ربط به علت پیش از علم به معلول حاصل می شود؛ زیرا معلول و موجودی که تمام هویتش ربط به علت

است، در هیچ موطنی از علت خود نمی تواند جدا باشد و اساساً علم به معلول بدون علم به علت ناممکن است. به عبارت دیگر اگر وجود معلول متکی به وجود آفریدگارش نباشد خواه ناخواه باید مستقل از او باشد و مستقل بودن خلاف عین ربط بودن آن است (طباطبایی، ۱٤۱۷ق، ج۸، ص ۲٦٥). پس هیچ عالمی پی به معلومی نمی برد مگر اینکه قبل از آن، به آفریدگار آن معلوم پی برده باشد. هر چیزی با خدا شناخته می شود، چگونه ممکن است خود او نیز با غیرخودش شناخته شود؟ قوام هر چیزی به اوست و ذات او غیرمتقوم به چیزی است و علم به غیرمستقل بعد از علم به مستقلی است که «مقوم» اوست؛ زیرا وقوع علم مقتضی یک نوع استقلال در معلوم است بالضروره، پس علم به غیرمستقل همانا به تبع مستقلی است که با او «معیت» دارد (خسروشاهی، ۱۳۸۷، ج۲، ص ۸۱). این همان قاعدهٔ «ذوات الاسباب لا تعرف الا بالاسباب» است که در فلسفه مطرح است قاعدهٔ «ذوات الاسباب لا تعرف الا بالاسباب» است که در فلسفه مطرح است

### ۲. بیان دیدگاه علامه

نتیجهای که از این مقدمات حاصل می شود این است که برای هر موجودی که دارای ادراک است خدای تعالی معروف و معلوم است؛ زیرا به حکم ضرورت، ثبوت هر علمی به هر معلومی منوط بر این است که نخست خداوند معروف و معلوم باشد، اما این معرفت معرفت بدون واسطه است؛ چون هر کس خدا را به وسیله غیر بشناسد در حقیقت او را نشناخته، بلکه همان غیر را شناخته است؛ بنابراین تنها راه موحدانهٔ شناختن خدا که هیچ شرکی در آن نباشد، این است که او را با خود او و از راه خود او بشناسند؛ پس خلاصه مفاد روایت این شد که معرفت خدای سبحان برای هر دارای درک و صاحب شعوری ضروری است، الا اینکه بسیاری از خلق از اینکه چنین معرفتی دارند غافلند، و کسانی هم که خدا را شناخته دا را شناخته دا در شناخته دا را شناخته دا شناخته دا را شناخته دا را

تا به اینجا علامه نفی واسطه در معرفهٔالله کرد اما اینکه در نگاه ایشان توضیح «معرفهٔاللهبالله» چگونه است، نیازمند به توضیح است. برای اینکه این معنی نیز روشن شود

باید به حاشیهای که علی اکبر غفاری در تحف العقول ذیل روایت سدیر صیرفی از ایشان نقل می کند، مراجعه شود. علامه در این حاشیه در ضمن یک مثال مطلب را توضیح می دهد؛ ما وقتی خود زید را بعینه در خارج مشاهده می کنیم، او را حقیقتاً یک شخص واحد متمایز از سایر اشیاء می شناسیم. در این صورت اگر به صفات او نیز یکی پس از دیگری شناخت پیدا كنيم، معرفت ما به او و اوصاف و احوال او كامل مى شود. در حقيقت اوصافى كه از زيد بـ ه ذهن ما مى آيد يكسرى اوصاف كلى هستند كه در اثر اينكه ما از طريق حواس با او ارتباط گرفته ایم، بر شخص او حکایت می کند. اما اگر او را ندیده باشیم و بخواهیم صرفاً با اوصافی که از دیگران دربارهٔ او شنیدهایم او را بشناسیم، در این صورت دیگر معرفت ما به او معرفت به یک شخص واحد متمایز از غیرخودش نخواهد بود بلکه معرفت به اموری کلی است که قابل صدق بر غیر او نیز هست و تا از نزدیک او را نبینیم و نشناسیم این صفات نیز به همین صورت کلی باقی خواهد ماند. در مورد معرفت خدا نیز مسئله به همین صورت است؛ «و من هنا يتبين أيضا أن توحيد الله سبحانه حقّ توحيده أن يعرف بعينه أولا ثمّ تعرف صفاته لتكميل الايمان به لا أن يعرف بصفاته و أفعاله فلا يستوفي حقّ توحيده. و هو تعالى هو الغني عن كل شيء، القائم به كل شيء فصفاته قائمه به و جميع الأشياء من بركات صفاته من حياهٔ و علم و قدرهٔ و من خلق و رزق و إحياء و تقدير و هدايهٔ و توفيق و نحو ذلك فالجميع قائم به مملوك له محتاج إليه من كل جهة. فالسبيل الحق في المعرفة أن يعرف هو أولا ثمّ تعرف صفاته ثمّ يعرف بها ما يعرف من خلقه لا بالعكس» (ابنشعبه حراني، ١٤٠٤ق، ص٣٢٧). حق معرفت به خدا و توحيد خدا اين است كه ابتدا خود خدا شناخته شود و سپس صفات او و پس از آن افعال او به او شناخته شود. از این جهت اگر ما خدا را به غير او بشناسيم، در حقيقت خدا را نشناختهايم بلكه آن واسطه را شناختهايم؛ بنابراین معرفت حقیقی خدای متعال به واسطهٔ غیر، تحقق نمی یابد بلکه تنها به خود او حاصل می شود و حتی معرفت به غیر نیز فرع بر معرفت به خدا است. به عبارت دیگر اگر قرار باشد معرفت به خدا از طریق غیرحاصل شود دور لازم می آید؛ زیرا معرفت به غیر بدون معرفت به حق تعالى حاصل نمى شود. اين معرفتي كه علامه تصوير مي كند در حقيقت نوعی معرفت تکوینی است که هر موجود دارای علم و ادراکی از آن بهرهمند است و تنها امكان غفلت از آن وجود دارد. بنابراین معرفت به خدای متعال از طریق علم حصولی و علم با واسطه محال است. البته ذكر اين نكته نيز لازم است كه آنچه در اينجا بيان شد به معناى نفى علم به خارج و تأييد ايدئاليسم نيست؛ زيرا اين بحث اولاً در مورد حيطهٔ علم حصولى است نه علم حضورى؛ چرا كه علامه علم حضورى را مى پذيرد. ثانياً در مورد واجبالوجود است و است كه هستى محض و صرفالوجود است؛ واجب تعالى، از آنجا كه نامحدود است و ماهيت ندارد، با علم حصولى قابل شناخت حقيقى نيست؛ چنانچه در جاى خودش به اثبات رسيده است. اساساً هر وجودى از حيث وجودش با علم حصولى قابل دسترسى نيست. اما ماسوى الله به خاطر محدوديت و بعد ماهوى اى كه دارند، امكان تحصيل علم حصولى در آنها وجود دارد؛ چون ماهيت، نسبت به وجود خارجى و وجود ذهنى حصولى، مرسل و لابشرط است.

با توجه به نكاتی كه گذشت، می توان جمع بندی بیان علامه را بدین شكل بیان كرد؛ خدای تعالی از هیچ موجود دارای در كی پنهان نیست؛ زیرا هر توجه و علمی كه برای موجود صاحب ادراك حاصل می شود، فرع بر شناخت علت حقیقی اوست. حال خواه این ادراك نسبت به خودش باشد و یا نسبت به شیء دیگری غیر از خودش. بنابراین قبل از اینكه هر شیئی شناخته شود، خدای تعالی شناخته شده است و الا علم به آن شیء نیز امكان اینكه هر شیئی شناخته شود، خدای تعالی شناخته شده است و الا علم به آن شیء نیز امكان تحقق نخواهد داشت. پس اساساً معرفت با واسطه نسبت به خدای تعالی امكان ندارد؛ زیرا از طرفی قبل از علم به واسطه علم به حق حاصل شده است و علم با واسطه تحصیل حق و همچنین مرکب بودن حق و همچنین استقلال آن امر واسطه است كه همهٔ اینها محال است. نتیجه این می شود كه معرفت برای هر موجود دارای در كی حاصل است. مؤید این بیان علامه روایتی است كه معرفت برای هر موجود دارای در كی حاصل است. مؤید این بیان علامه روایتی است كه محمد علیهما الستلام) دربارهٔ توحید پرسیدم، حضرت فرمود: خدای تعالی واحد و صمد می می گوید: «از جعفر بن محمد اللی و صمدی است، او را مبدئی نیست تا نگهش دارد و او اشیاء را به كنهشان نیست، ازلی و صمدی است، او را مبدئی نیست تا نگهش دارد و او اشیاء را به كنهشان نگهمی دارد. او عارف به هر مجهول و خودش معروف در نزد هر جاهل است علامه ذیل

١. واحِد صَمَد أزلى صَمَدى لَا ظِلَ لَه يُمْسِكُه وَ هُو يُمْسِكُ الْأَشْيَاءَ بِأُظِلَّتِهَا عَارِف بِالْمَجْهُولِ مَعْرُوف عِنْدَ كُل جَاهِل...» (صدوق، ١٣٩٨ق، ص٥٧).

این حدیث می گوید؛ ظاهر اینکه فرمود: «معروف در نزد هر جاهل است» این است که او را در نزد مخلوقاتش معرفتی است که هیچگاه دستخوش تغییر واقع نمی شود، و در پس پرده جهل قرار نمی گیرد، به خلاف معرفتی که از طریق استدلال حاصل می شود، و در نتیجه وقتی صورت برهان از صفحه ذهن محو شود معرفت نیز از بین می رود. این در صورتی است که مقصود از جمله مذکور این باشد که انسان درباره هر چیز جاهل باشد اما نسبت به پروردگارش جاهل نیست. اما اگر مقصود از آن این باشد که خدای سبحان نزد هر جاهلی معروف است هر چند خودش از معرفت خود غافل باشد گفتار ما که منظور از معرفت، معرفت حاصله از استدلال نیست روشن تر خواهد بود (طباطبایی، ۱٤۱۷ق، ج۸، ص۲۵۳).

مؤید دیگر این بیان، روایتی است که شیخ مفید در *الارشاد* از امیرالمؤمنین(ع) نقل میکند که آن حضرت در ضمن کلمات خود فرمود: «خداوند بزرگتر از آن است که از چیزی پوشیده و پنهان شود، و یا چیزی از او پوشیده بماند» .

و صدوق در التوحید به سند خود از امام موسی بن جعفر(ع) روایت کرده که در خلال کلماتی که در توحید ایراد فرموده چنین گفتند: «بین خدا و خلقش غیر خود خلق حجابی نیست، پس اگر از خلق خود محجوب شده این محجوبیتش مانند محجوب بودن مادیات به خاطر حائل شدن حائلی نیست، آری، او از خلقش مستور است بدون ستری مستور، او بزرگ و شایسته بزرگی است و معبودی جز او نیست» آ.

علامه ذیل این روایت توضیح مهمی دارد و می فرماید: «این روایت شریفه، معرفت حقیقی به خدا و آن معرفتی را که جهل و خطا و زوال و تغییر نمی پذیرد تفسیر نموده» و می فرماید: «خدای تعالی از هیچ موجودی پوشیده و نهان نیست مگر به وسیله خود آن موجود، به خلاف ما که اگر از کسی و یا چیزی پنهان می شویم به وسیله دیوار و یا چیز دیگری خود را پنهان می کنیم. پس در حقیقت حجاب و مانع از مشاهده خدای تعالی خود موجودات هستند». آن گاه اضافه می کند که ساتریت و حجاب بودن موجودات به طور حقیقت نیست، حجابی است که نمی بایست حجاب و مانع باشد، و خلاصه اینکه می فهماند:

٢. «لَيْسَ بَيْنَهُ وَ بَيْنَ خَلْقِهِ حِجَابٌ غَيْرُ خَلْقِهِ احْتَجَبَ بِغَيْرِ حِجَابٍ مَحْجُوبٍ وَ اسْتَتَرَ بِغَيْرِ سِتْرٍ مَسْتُور لَا إِلَهَ إِلَا اللهَ إِلَا اللهَ إِلَا إِللهَ إِلَا اللهَ اللهُ اللهُتَعال» (صدوق، ١٣٩٨ق، ص١٧٩).

١. «إِنَّ اللهَ أَجَلُّ مِنْ أَنْ يَحْتَجِبَ عَنْ شَيْءٍ أَوْ يَحْتَجِبَ عَنْهُ شَيْء» (مفيد، ١٤١٣ق، ج١، ص٢٢٤).

«خدای سبحان بایستی برای مخلوقات مشهود باشد، الا اینکه خودبینی مخلوقات، ایستان را از مشاهده خداوند غافل ساخته و نمی گذارد متوجه شوند به اینکه خدا را دائماً مشاهده می کنند. آری، علم به او همیشه و در هر حال هست، ولیکن علم به علم است که گاهی به خاطر سرگرمی به چیزهای دیگر مفقود می گردد» (طباطبایی، ۱٤۱۷ق، ج ۸، ص 77).

با توجه به توضیحاتی که گذشت، معرفهٔ الله جهل بردار نیست اما مورد غفلت می تواند واقع شود؛ این غفلت نیز به این صورت است که مخلوق در اثر اشتغال به خود و امور غیرالهی، از حقیقت خالق خویش غافل می شود. از این رو در کتاب علل از ثمالی روایت کرده که گفت: خدمت امام علی بن الحسین (علیهماالسّلام) عرض کردم به چه علت خدا خود را از خلایق محجوب کرد؟ فرمود: «لأن الله تبارک و تعالی بناهم بنیهٔ علی الجهل» (صدوق، ۱۳۸۵ق، ج ۱، ص ۱۱۹)؛ یعنی برای اینکه خداوند خلقت ایشان را تا اندازهای و به اعتباری بر اساس جهل بنا نهاده است. علامه در توضیح آن می گوید: «معنای این روایت از روایت قبلی کتاب توحید به خوبی به دست می آید، و از آن برمی آید که مقصود از «خلقت انسان بر اساس جهل» این است که خداوند انسان را طوری آفریده که به خود مشغول باشد و این اشتغال او را از لقای پروردگار حاجب و مانع گردد» (طباطبایی، ۱۶۱۷ق، ج۸).

علامه در المیزان، ذیل آیهٔ شریفهٔ «... و یعلمون أن الله هو الحق المبین» (نـور/۲٤)، ایـن آیه را تفسیر معنی معرفهٔالله معرفی می کند؛ بدین صورت که خبر می دهد خدای سبحان بـه هیچوجه سترت و خفاء ندارد و معرفت بـه او بـرای آنـسان ضـروری اسـت. ایـن معرفت جهل بردار نیست، بلکه تنها مورد غفلت واقع می شود. بنابراین علم به خدای تعالی معنایش دانستن امری مجهول نیست بلکه معنایش ارتفاع غفلت از درک اوست (طباطبایی، ۱۵۱ق، ج ۱۵، ص ۹۵). بنابراین تمامی براهین و راههای اثبات وجود خدا، براهین تنبیهی هـستند و اساساً شناخت خدای تعالی از طریق برهان و علم حصولی و با وساطت مفاهیم، امکان پـذیر نیست ای اما در اینجا سؤالی مطرح می شود و آن اینکه اگر ایـن بیـان علامـه پذیرفتـه شـود،

۱. و من هنا يظهر للمتأمل أن اصل وجود الواجب بالذات ضرورى عند الانسان و البراهين المثبتة له تنبيهات
 بالحقيقه (طباطبايي، حواشي على الحكمة المتعاليه، ج ٦، ص ١٤ و ١٥).

معرفهٔالله، که این همه در آیات و روایات به آن اشاره شده است و به نظر میرسد که امری کاملاً اختیاری است چگونه توضیح داده می شود؟

برای پاسخ به این سؤال باید توجه داشت که اولاً معرفةالله حاصل هست، اما چون مغفول واقع شده است نیازمند به رفع غفلت است. ثانیاً درست است که از طریق علم حصولی این معرفت حاصل نمی شود اما باب علم حضوری و معرفهٔالنفس باز است. ایـشان در رسالهٔ الولایهٔ به این مطلب اشاره کرده و می گوید: «آنچه در مورد محال بودن معرفهٔ الله گفته می شود، معرفت فکری و حصولی است و الا راه معرفت شهودی باز است؛ هرچند این طریق نیز به قدر طاقت بشری است، نه اینکه تا ذات خداوند راه داشته باشد» . پس از بیان این نکته معرفهٔالنفس را افضل طرق و اقرب به کمال معرفی می کند. ایشان در رسالهٔ الولایهٔ به توضیح این مطلب پرداخته و می گوید؛ راه معرفت نفس، راهی نتیجه بخش بوده و موجب حصول معرفت حقیقی می شود. و آن راه این است که انسان، روی دل خویش را به سوی حق بگرداند و از هر مانعی خود را جدا سازد و دل ببرد و به خویش رجوع کند و به خود بیردازد تا آنکه به مشاهده خویشتن خویش نائل آید، آن خویشتنی که حقیقتش عین نیاز به خداوند سبحان است و هر که شأنش چنین باشد مشاهدهٔ آن، از مشاهدهٔ مقوم آن، جدا نخواهد بود (همان، ۱۳۸۷، ج۲، ص۸۲). وقتی انسان، با علم حضوری و شهودی، نظر به حقیقت خود می کند، خود را عین ربط و بلکه شأنی از شئون حق می یابید و بلکه چون ذىشأن را مشاهده كرده، خود را نيز ديده است؛ پس حقيقتاً قبل از اينكه خود را بيابـد او را یافته و در آیینهٔ او صفات او و سپس خودش را که یکی از شئون اوست، یافته است. در اینجا خود نفس دیگر واسطه محسوب نمی شود؛ زیرا اساساً علم به او بدون علم به حق تعالى امكانپذير نيست. بنابراين آنگاه كه شخص خداي خويش را اين گونه مشاهده كرد، او را شناخته است و آنگاه خود را و غیر خود را با او می شناسد.

انسان، بدون این مشاهده، هرگونه که به خدا توجه کند، تنها چیـزی را در ذهـن خـود

ا. «أنّ معرفته سبحانه لو كانت مستحيلة، فإنّما هي المعرفة الفكريّه من طريق الفكر، لا من طريق الشهود و مع التسليم، فإنّما المستحيل معرفته بمعنى الإحاطة التامّه. و أمّا المعرفه بقدر الطاقة الإمكانيّه فغير مستحيله.»
 (همان، ١٤١٧ق، ص ٢٣٩).

تصور کرده است. این مفهوم و صورت ذهنیه و همچنین مصداق محدودی که برای آن توهم شده است غیرخداوند سبحان است (همان، ص۸۳). به بیان دیگر در نگاه علامه اساساً وصف مفاهیم ذهنی کلیت و قابلیت اشتراک با غیر است. مفهوم ذهنی، حتی اگر بارها تخصیص بخورد و ویژگیهایی برایش ذکر شود، باز هم قابلیت صدق بر کثیر را از دست نمی دهد. این در حالی است که خداوند و جودی شخصی است نه کلی و قابل صدق بر کثیر.

علامه در ادامهٔ این مطلب بخشی از روایت سدیر صیرفی را بیان می کند که در آن شخصی از امام صادق (ع) سؤال می کند که راه رسیدن به توحید چیست؟ حضرت در پاسخ به او فرمودند؛ «بَابُ الْبَحْثِ مُمْكِنٌ وَ طَلَبُ الْمَخْرَجِ مَوْجُودٌ إِنَّ مَعْرِفَةً عَيْنِ الشَّاهِدِ قَبْلَ صِفَتِهِ وَ مَعْرِفَةً صِفَةً الْغَائِبِ قَبْلَ عَيْنِهِ.»(ابنشعبه حراني، ١٤٠٤ق، ص٣٢٩) آنچه كه عيان و حاضر است، نخست خودش را مى شناسند، بعد صفاتش را؛ يعنى معرفت نسبت بـ فاتـش مقـدم است بر معرفت نسبت به صفات او. برخلاف آنجا که امری غائب است که در این صورت شناخت صفت غائب بر شناخت ذات او مقدم است. آن شخص دوباره میپرسد: چگونه معرفت عین حاضر در دیده پیش از صفت آن حاصل می شود؟ امام (علیهالسّلام) فرمودند: «تَعْرفُهُ وَ تَعْلَمُ عَلَمَهُ وَ تَعْرِفُ نَفْسَكَ بِهِ وَ لَا تَعْرِفُ نَفْسَكَ بِنَفْسِكَ مِنْ نَفْسِكَ وَ تَعْلَمُ أَنَّ مَا فِيهِ لَـهُ وَ بهِ كَمَا قَالُوا لِيُوسُفَ إِنَّكَ لَأَنْتَ يُوسُفُ قالَ أَنَا يُوسُفُ وَ هذا أُخِي فَعَرَفُوهُ بِه و َ لَم يَعْرفُوهُ بغَيْرهِ وَ لَا ٱثْبَتُوهُ مِنْ ٱنْفُسِهِمْ بَنَوَهُم الْقُلُوبِ» (همان). توضيح اينكه انسان او را مـىشناســد و سپس علایم و اوصاف او را به او می شناسد و حتی خودش را نیز به واسطهٔ او می شناسد، نه اینکه خود به واسطهٔ خود و از پیش خود برای خود معروف باشد؛ زیرا مخلوق چیزی از خودش ندارد و در ذات و صفات و افعال، هیچ استقلالی از خالق خویش نـدارد. حـضرت برای اینکه مطلب روشن تر شود تنظیری زیبا بیان فرمودند که بسیار راهگشا است؛ هنگامی که برادران حضرت یوسف برای بار سوم به مصر آمده و با ایسان روبهرو شدند، حضرت يوسف به آنها فرمود: «جَاهِلُو أَنْتُمُ إِذْ وَأَخِيهِ بِيُوسُفَ فَعَلْتُمْ مَا عَلِمْتُمْ هَلْن» (يوسف/٨٩) آيا دانستید هنگامی که جاهل بودید با یوسف و برادرش چه کردید؟ آنان با تأمل در جمال یوسف بدون اینکه از دیگری بپرسند و برای شناخت برادر خویش در غیر او جستوجو كنند، گفتند: «أَإِنَّ يُوسُفُ لَأَنْتَ»؟ (يوسف/٩٠) نگفتند يوسف تويي، بلكه گفتند تو يوسفي.

جناب یوسف هم در پاسخ آنها فرمود: «یُوسُفُ أَنا»(یوسف/۹۰) یعنی همان کسی را که میشناسید یوسف است. امام صادق(ع) به این تعبیرات قرآن کریم اشاره می کند و گوشزد میفرماید که برادران، یوسف را نه به غیر او شناختند و نه حتی با تصورات و مفاهیم ذهنی
خودشان بلکه یوسف را به خود یوسف شناختند نه به غیر او؛ «فعرفوه به ولم یعرفوه بغیره».
علامه ذیل این بیان امام صادق (ع)، می گوید؛ «فإذا شاهد ربّه، عرفه و عرف نفسه و کلّ
شیء به»(طباطبایی، ۱٤۱۷ق، ص ۲٤۹)؛ یعنی محور تمام معارف و شناختها، مشاهدهٔ حق
است و وقتی که حق مشاهده شد، معرفت به او حاصل شده و سپس از درگاه معرفت حق
خود انسان و تمام اشیاء شناخته می شود.

مؤید این بیان علامه نیز روایتی است که در کتاب //توحید از محمد بن فضیل نقل کرده که گفت: از امام ابی الحسن (ع) پرسیدم: آیا رسول خدا (ص)، پروردگار خود را می دید؟ فرمود: آری با دل خود می دید، مگر نشنیده ای کلام خدای عز و جل را که می فرماید: «ما کذَبَ الْفُؤادُ ما رأی» دل در آنچه دیده بود دروغ نگفت، از این آیه به خوبی برمی آید که آن جناب پروردگار خود را می دیده و لیکن نه به چشم سر بلکه به قلب (صدوق، ۱۳۹۸ق، ص۱۱۹).

باید توجه داشت که خود معرفت نفس نیز دارای مراتب متعددی است و به تبع این مراتب، کشف معرفتی نسبت به حق تعالی هم باید دارای مراتبی باشد. از این جهت خود ایشان تذکر می دهد که شرط این سطح از معرفت این است که انقطاع کامل از ماسوی الله حاصل شود (طباطبایی، ۱٤۱۷ق، ص ۲٤۹) و روایتی از امام باقر (ع) نقل می کند که حضرت فرمودند: «لا یَکُونُ الْعَبْدُ عَابداً لِلَّهِ حَقَّ عِبَادِتِهِ حَتَّی یَنْقَطِعَ عَنِ الْخَلْقِ کُلِّهِمْ إِلَیْهِ، فَحِینَیْذِ یَقُولُ هَذَا خَالِصٌ لِی فَیَقْبَلُهُ بِکَرَمِهَ» (التفسیر المنسوب إلی الإمام الحسن العسکری (ع)، ۱٤۰۹ق، ص ۳۲۸) یعنی تا انقطاع تام صورت نگیرد کشف تام نیز صورت نمی پذیرد.

ذکر این نکته نیز لازم است که هرچند علامه معرفهٔ الله را به نحو حضوری می داند اما از آنجا که این معرفت حضوری غفلت بردار است، اقامهٔ برهان بر آن را جایز دانسته و خود برهان صدیقین را با تقریری زیبا و دقیق مطرح کرده است. ایشان فلسفهٔ خود را بر پایهٔ ابطال سفسطه و اثبات واقعیت بنا نهاده است و اصل واقعیت را بر مبنای علم حضوری و سپس بدیهیات توضیح می دهد، به گونه ای که از انکار آن، اثباتش لازم می آید (طباطبایی،

12۳۰ق، ص٦). سپس متكى بر اين واقعيت بطلان ناپذير، برهان صديقين خود را بيان مى-كند كه حاصل اين برهان، تنبيهى بر اين مسئله است كه اين واقعيت، كه به واسطهٔ آن از سفسطه فاصله گرفتيم، همان واجبالوجود است.

«واقعیت هستی که در ثبوت وی هیچ شکی نداریم، هرگز نفی نمی پذیرد و نابودی برنمی دارد. به عبارت دیگر واقعیت هستی، بی هیچ قید و شرطی واقعیت هستی است و با هیچ قید و شرطی لاواقعیت نمی شود و چون جهان گذران و هر جزء از اجزای جهان نفی را می پذیرد پس عین همان واقعیت نفی ناپذیر نیست، بلکه با آن واقعیت دارد و بی آن از هستی بهرهای نداشته و منفی است... به عبارت دیگر او خودش عین واقعیت است و جهان و اجزای جهان با او واقعیت دار و بی او هیچ و پوچ می باشند. نتیجه: جهان و اجزای جهان، در استقلال وجودی خود و واقعیت دار بودن خود تکیه به یک واقعیتی دارند که عین واقعیت و به خودی خود و اقعیت است» (همان، ۱۳۸۷، ص ۲۹۳).

به نظر علامه طباطبایی، برهان صدیقین، برهان بر وجود واجب بالذات نیست، بلکه برهان بر بداهت وجود اوست؛ زیرا نقش این استدلال این نیست که ثابت کند که واقعیتی که انسان در گزارهٔ بدیهی «واقعیتی هست» بدان اعتراف دارد واجب بالذات است تا برهانی بر وجود واجب بالذات باشد، بلکه می خواهد ثابت کند که ممکن نیست که شخصی به طور بدیهی به این گزاره تصدیق کند مگر اینکه آن را واجب بالذات در نظر گرفته باشد (عبودیت، ۱۳۹۳، ج۲، ص ۱۲۵). البته باید توجه داشت که بیان علامه با بیان اندیشمند مسیحی الوین پلانتینگا هم به لحاظ روش و هم به لحاظ نتیجه کاملاً متفاوت است؛ پلانتینگا، بی نیازی از اثبات را با بدیهی بودن ملازم نمی داند و می گوید وجود خدا بی نیاز از اثبات و در عین حال غیربدیهی است!

#### نتيجه

تفسیر علامه از این روایت، در زمرهٔ تفاسیر بسیار فاخر است که ظرایف و لطایف بسیاری دارد. بنابراین تفسیر، برای فهم معنای معرفهٔاللهبالله باید به چند نکته توجه داشت؛

۱. برای مطالعهٔ بیشتر در دیدگاه پلانتینگا ر.ک پلانتینگا، آلوین، ۱۳۷٤، ص۶۹-۷۰.

۱. معرفهٔاللهبالله، طریقی مستقل و در مقابل سایر راههای خداشناسی است و نه تنها برتر از سایر راههای خداشناسی است بلکه تنها راه موحدانه و خالی از شرک معرفت خداوند است.

۲. این معرفت، معرفتی حضوری و شخصی است که بدون وساطت خلق حاصل
 میشود.

۳. این نوع معرفت، اختصاص به انسانها ندارد بلکه هر موجودی که دارای ادراک است و امکان معرفت برای او فراهم است به اندازهٔ ظرف وجودی خویش از این معرفت بهرهمند است.

معرفت به خداوند متعال، ممکن نیست از طریق علم حصولی حاصل شود؛ زیرا
 علاوه بر اینکه معرفت حصولی در مورد خداوند محال است، معرفتی کلی و غائبانه است.

 ه. براهین خداشناسی، معرفت جدیدی نسبت به خداوند ایجاد نمی کنند بلکه تنها ایجاد قابلیت و رفع غفلت می کنند تا انسان بتواند آنچه در درون دارد را بدون واسطه ادراک کند.

آنچه بر اهمیت این بیان علامه می افزاید این است که اولاً این تفسیر، علاوه بر اینکه بر مقدمات عقلی و فلسفی استوار است، شواهد روایی فراوانی نیز دارد که به برخی از آنها اشاره شد. ثانیاً برای دفع برخی شبهات الحاد مدرن کاربرد دارد. ثالثاً برای درک لطایف و ظرایف حکمی در نصوص دینی بسیار سودمند است. البته قطعاً پرداختن به این موضوعات، خود پژوهش و تحقیق مستقلی می طلبد که از حوصلهٔ این مختصر خارج است.



### منابع و مآخذ

- ١. قرآن كريم
- ٢. نهج البلاغه
- ٣. ابن بابویه قمی، محمد بن علی (١٣٦٧). من لا یحضره الفقیه. ترجمهٔ علی اکبر غفاری، چاپ
   اول، تهران، صدوق.
  - ٤. ابن بابویه، محمد بن علی (١٣٩٨ق). التوحيد. چاپ اول، قم، جامعهٔ مدرسين.
  - ٥. ابن بابویه، محمد بن علی (١٣٨٥ش). علل الشرائع. چاپ اول، قم، كتابفروشي داوري.
    - ابن شعبه حرانی، حسن بن علی (۱٤٠٤ق). تحف العقول. قم، جامعه مدرسین.
- ٧. الامام الحسن العسكرى (عليه السلام) (١٤٠٩ق). تفسير المنسوب إلى الامام الحسن العسكرى عليه السلام. قم، مدرسة امام مهدى (عليه السلام).
- ۸. پلانتینگا، آلوین (۱۳۷٤). آیا اعتقاد به خدا واقعاً پایه است؟ در کـلام فلـسفی. ترجمـهٔ ابـراهیم
   سلطانی، تهران، صراط.
- ٩. خسروشاهی، هادی (۱۳۸۷). رسالهٔ الولایهٔ (ولایتنامه)؛ مجموعه رسائل (طباطبائی). قم، دفتـر
  تبلیغات اسلامی حوزه.
  - ۱۰. سبزواری، ملاهادی (۱۳۷٦). رسائل حکیم سبزواری. تهران، اسوه.
  - ۱۱. سبزواری، ملاهادی (۱۳۹۵). شرح دعای صباح. چاپ چهارم. تهران، دانشگاه تهران.
    - ۱۲. سبزواری، ملاهادی (۱۳۹۹). شرح الأسماء. چاپ ششم، تهران، دانشگاه تهران.
- ۱۳. صدرالدین شیرازی، محمد بن ابراهیم (۱۳۹۶). شرح أصول الكافی. تهران، موسسهٔ مطالعات و تحقیقات فرهنگی.
  - ١٤. صدرالدين شيرازي، محمد بن ابراهيم (١٣٦٦). تفسير القران الكريم. قم، انتشارات بيدار.
- 10. صدرالدين شيرازى، محمد بن ابراهيم (١٣٩٨). الحكمةُ المتعاليةُ في الاسفار الاربعة العقلية. قم، مكتبة المصطفوى.
- 17. صدرالدین شیرازی، محمد بن ابراهیم (۱۳۸۲). الشواهد الربوبیهٔ فی المناهج السلوکیهٔ. چاپ اول، تهران، بنیاد حکمت صدرایی.
- ۱۷. صدرالدین شیرازی، محمد بن ابراهیم (۱۳۸۵). شرح الاصول الکافی. چاپ اول، تهران، بنیاد حکمت صدرایی.
  - ۱۸. صدرالدین شیرازی، محمد بن ابراهیم (۱٤٠٠). رسالهٔ المشاعر. چاپ سوم، قم، بوستان کتاب.

- ۱۹. طباطبایی، محمدحسین (۱۲۱۳ق). المیزان فی تفسیر القرآن. چاپ پنجم، قم، دفتر انتشارات اسلامی.
  - ٢٠. طباطبايي، محمدحسين (١٤١٧ق). الانسان و العقيادة. قم، باقيات.
- ۲۱. طباطبایی، سید محمدحسین (۱۳۸۷). اصول فلسفهٔ و روش رئالیسم. چاپ اول، قم، بوستان کتاب.
- ٢٢. طباطبايي، سيد محمدحسين (١٤٣٠ق). بداية الحكمة. چاپ بيست و ششم، قم، مؤسسة النّـشر الاسلامي.
- ۲۳. عبودیت، عبدالرسول (۱۳۹۳). در آمدی به نظام حکمت صدرائی. چاپ پنجم، قم، مؤسسه آموزشی و یژوهشی امام خمینی.
- ٢٤. فيض كاشاني، محمد محسن (٢٠٦ق). الوافي. چاپ اول، اصفهان، كتابخانه امير المؤمنين (عليه السلام).
  - ٢٥. كليني، محمد بن يعقوب (١٤٠٧ق). الكافي. چاپ چهارم، تهران، دار الكتب الاسلامية.
  - ٢٦. مجلسي، محمدباقر (١٤٠٣ق). بحار الأنوار. چاپ دوم، بيروت، دار احياء التراث العربي.
    - ۲۷. مطهری، مرتضی (۱۳۸٦). اصول فلسفه و روش رئالیسم، چاپ یازدهم، تهران، صدرا.
- ٢٨. مفيد، محمد بن محمد (١٤١٣ق). الإرشاد في معرفهٔ حجج الله على العباد. قم، كنگرهٔ شيخ مفيد؛ مؤسسه آل البيت (عليهم السلام).
  - ٢٩. مفيد، محمد بن محمد (١٤١٣ق). الامالي. چاپ اول، قم، كنگره شيخ مفيد.
- ۳۰. موسوی خمینی، سید روحالله (۱۳۸۲). چهل حادیث. چاپ بیست و نهم، تهران، مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی «ره».

#### References

- 1. The Holy Quran
- 2. Nahj al-Balagha
- 3. Ibn Baboyeh Qomi, Muhammad bin Ali (1367). I don't have the authority of al-Faqih. Translated by Ali Akbar Ghaffari, first edition of Tehran, published by Sadouq
- 4. Ibn Babouyeh, Muhammad Ibn Ali (1398 AH). Al-Tawhid first edition. Qom. Society teachers
- 5. Ibn Babouyeh, Muhammad bin Ali (1385). The causes of the law. First Edition. Qom. Arbitration bookstore.
- 6. Ibn Shuba Harrani Hasan bin Ali (1404 AH). gift of wisdom Qom. Society teachers

- 7. Imam al-Hasan al-Askari (peace be upon him) (1409 AH). Tafsir al-Mansoob to Imam al-Hasan al-Askari (peace be upon him) Imam Mahdi (peace be upon him) school in Qom.
- 8. Plantinga, Alvin (1374), Is Belief in God Really Basic? In Philosophical Kalam, translated by Ebrahim Soltani, Tehran.
- 9. Sarat Khosrowshahi Hadi Publishing House (2008).Rasal al-Walayat (Provincial letter) (Collection Rasael (Tabatabai)). Qom. Publications of the Islamic Propaganda Office of District
- 10. Sabzevari Molahadi (1376) The Letters of Hakim Sabzevari, Tehran, Esve Publications.
- 11. Sabzevari, Malahadi (2015). Description of the prayer of Sabah, 4th edition of Tehran University of Tehran
- 12. Sabzevari Molahadi (1399) Description of names, 6th edition, Tehran, University of Tehran
- 13. Sadr al-Din Shirazi, Muhammad bin Ibrahim (1366). Explanation of the principles of Kafi. Tehran Institute of Cultural Studies and Research
- 14. Sadr al-Din Shirazi, Muhammad bin Ibrahim (1366). Interpretation of the Holy Qur'an. Qom. Bedar Publications
- 15. Sadr al-Din Shirazi, Muhammad bin Ibrahim (1368). The supreme wisdom in the four books of al-Aqliyyah. Al-Mustafawi Library, Qom.
- 16. Sadr al-Din Shirazi, Muhammad bin Ibrahim (1382). Al-Shawahid al-Rabubiyyah in al-Manahaj al-Attahbiyyah. The first edition of Tehran Hekmat Sadraei Foundation
- 17. Sadr al-Din Shirazi, Muhammad bin Ibrahim (1385). Description of principles Al-Kafi, first edition, Tehran, Hekmat Sadraei Foundation.
- 18. Sadr al-Din Shirazi, Muhammad bin Ibrahim (1400). Message of feelings Third edition, Qom, Bostan Kitab
- 19. Tabatabaei, Muhammad Hossein (1417 AH). Al-Mizan fi Tafsir al-Qur'an, fifth edition, Qom, Islamic Publications Office
- 20. Tabatabaei, Muhammad Hossein (1417 AH). Man and faith. Qom. Publication of remains.
- 21. Tabatabai, Seyyed Mohammad Hossein (2008), Principles of the Philosophy of Realism First, Qom, Bostan Kitab
- 22. Tabatabaei, Seyyed Muhammad Hossein (1430 A.H.), Beginning of wisdom, 26th edition Sixth, Qom, Al-Nashar al-Islami Publishing House.
- 23. Abdouit, Abdur Rasool (2013) Introduction to Nizam Hikmat Sadraei, 5th edition, Qom, Imam Khomeini Research Institute.
- 24. Faiz Kashani, Mohammad Mohsen (1406 AH). Al-Wafi, first edition of Isfahan Amir al-Mu'minin (peace be upon him) library.
- 25. Kilini, Muhammad bin Yaqoob (1407 AH). Al-Kafi, 4th edition, Tehran Dar al-Kutub al-Islamiya.
- 26. Majlesi, Mohammad Baqir (1403 AH). Bihar Anwar second edition. Beirut. Revival of Arabic heritage.

- 27. Motahari, Morteza (1386) The principles of philosophy and the method of realism11th Tehran, Sadra Publications.
- 28. Mofid, Muhammad bin Muhammad (1413 AH). Al-Irshad in the knowledge of Hajj Allah Ali Al-Abad. Qom Congress of Sheikh Mufid of Al-Bayt Institute (peace be upon him).
- 29. Mofid, Muhammad bin Muhammad (1413 AH). Al Amali First Edition. Qom. Congress Sheikh Mofid
- 30. Mousavi Khomeini Seyyed Ruhollah (1382) Forty hadiths. The twenty-ninth edition of Tehran Institute for editing and publishing the works of Imam Khomeini "Ra".



