

## History of Islamic Philosophy

Home Page: hpi.aletaha

Ale-Taha Institute of Higher Education

# Explaining the relationship between voluntary death and knowledge and ethics in the reflections of Plato and Sadra

Sajjad Rish-Sefid<sup>1</sup> | Somayeh Zakeri<sup>2</sup> | Ahmad Beheshti Mehr<sup>3</sup>

1. Master's degree, Department of Shia Studies, University of Oom.

E-mail: s.rishsrfid@stu.gom.ac.ir

2. Master's degree, Department of Islamic Philosophy and Theology, University of Tabriz.

E-mail: somyeh.zakeri66@gmail.com

3. Assistant Professor, Department of Shia Studies, University of Qom.

E-mail: beheshti@gmail.com

## Article Info

#### **ABSTRACT**

#### Article type: Research Article

#### **Article history:**

Received 14 March 2024 Received in revised form 14 May 2024 Accepted 15 May 2024 Published online 22 July 2024

#### **Keywords:**

Voluntary death, knowledge, morality Plato, Sadra.

Death has a deep connection with the thought system of philosophers and different interpretations of death have been made in philosophical schools. Plato and Sadra have provided reflections on death. By examining the works of Plato and Sadra, we find that in the works of these two, there is another death called voluntary death, which is realized by human effort and creating a separation between the soul and the body. It seems that this word has a deep connection with knowledge and ethics in the thought of Plato and Sadra. The main problem of this article is to deal with what voluntary death is and to examine the ruling relationship between this component and knowledge and ethics in the thought of Plato and Sadra. The authors try to analyze the elements of the statement by comparative analysis and in a descriptive-analytical manner. The result of the present research shows that in the eyes of these two philosophers, voluntary death, knowledge and ethics have a single function. The importance of these ancient writings is that the abstract state of the metaphysical vocabulary of Plato and Sadra is explained in the form of concrete concepts such as death and morality.

Online ISSN: 2981-2097

**Cite this article**: Rish-Sefid, S & Zakeri, S & Beheshti Mehr, A (2024). Explaining the relationship between voluntary death and knowledge and ethics in the reflections of Plato and Sadra, *History of Islamic Philosophy*, 3 (2), 123-149.

http//doi.org/10.22034/HPI.2024.446801.1063



© The Author(s). **Publisher:** Ale-Taha Institute of Higher Education Institute.

DOI: DOI: http://doi.org/10.22034/HPI.2024.446801.1063

### **Extended Abstract**

#### Introduction

Death is one of the fundamental concepts of the philosophers' intellectual system, on this basis, various interpretations with different approaches to this concept have been formed throughout the history of philosophy. Plato and Sadra also discussed this concept. In addition to talking about natural death, these two also mention voluntary death. Although Plato does not explicitly use this word in his dialogue, Sadra has used this concept in his speech. In the philosophical system of these two philosophers, there is a close connection between the concept of voluntary death, knowledge and ethics. In such a way that it can be claimed that there is an implicit agreement between these three concepts. The next article will deal with different aspects of this issue.

#### Methods

In this article, the author is trying to describe and analyze the relationship between the concept of death and knowledge and ethics in the philosophical reflections of these two philosophers and measure the differences and commonalities of the two philosophical systems in the circle of this position.

#### **Resuits**

The findings of the present research indicate that a comparative study of the concepts of knowledge and ethics in the thought of these two philosophers can be an independent research topic.

### **Conclusion**

From what has been said, it appears that voluntary death can be explained by Plato's and Sadra's ideas about the soul and the body and the types of relationship between the two. In Plato's belief, soul and body have inherent distinction and these two have two independent and separate natures.

Unlike Plato, Sadra believes that the soul needs a material body to exist, so that the existence of the soul starts from the material world. In this way, the soul and the body are like a single object, which is called the soul on one side and the body on the other side, and the ruling relationship between them is thinness to reality, which is the thin body of

this object and its true soul. Based on this, the opinion of these two philosophers about the relationship between the soul and the body has serious differences and is not in line with each other.

According to Plato, the soul and the body are connected through a transcendental relationship, and on the other hand, the soul interacts with the body through its will. Sadra's speech about the physical occurrence and the spiritual survival of the soul actually refers to these two types of relationship between the soul and the body, which indicates that these two philosophers are on the same page in this matter.

In Plato's reflections, we are faced with two types of separation, that is, the death of soul and body, and in Sadra's thought, we are faced with two types of transcendence. According to Plato, separation and death occur naturally in the first case, which happens at the end of a person's life due to metaphysical necessity.

Sadra also explains death as the transcendence of the soul from the body according to his idea of the relationship between the soul and the body; In this way, the soul is elevated from its material level, which is the material body, by means of a material movement, that is, the soul is separated from its physical body in a material sense by the existential promotion and evolves existentially.

Sadras, in line with Plato, also mention another separation, which refers to the contradiction and volitional transcendence of the soul and the body, and is achieved through human effort.

According to Plato, the soul should always be evasive from the body and keep itself free from the cage of the body. Sadr al-Mutalahin also believes in a different kind of exaltation of the soul from the body about voluntary movement. He considers this exaltation to be voluntary death, which depends on the human will; In such a way that man, with his voluntary actions, causes the separation of the soul from the body, and this causes the essential exaltation of the soul and elevates it to the stage of celibacy; On this basis, voluntary death occurs. With this explanation, it becomes clear that the course of regression cannot be equated with the truth of voluntary death, because voluntary death is a movement towards transcendence, and on the other hand, it frees a person from the attachments of the body, not that in this process, the soul is more than in the past. Material relations fall.

In the thought of these two philosophers, since cognitive and moral volitional actions are considered two important categories that cause the soul to separate from the body and attain existential excellence and be elevated to the status of rationality; For this reason, they are related to the truth of voluntary death, which is the voluntary separation of the soul from the body. In this way, in the eyes of these two philosophers, voluntary death, knowledge and ethics take on a single function.



# نشرية تاريخ فلسفه اسلامي



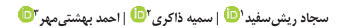
hpi.aletaha

سایت نشریه:

شاپا الکترونیکی:۲۹۸۱-۲۰۹۷

انتشارات موسسه أموزش عالى ألطه

# توضیح نسبت مرگ ارادی با معرفت و اخلاق در تأملات افلاطون و صدرا



۱. کارشناسی ارشد شیعه شناسی دانشکده الهیات و معارف اسلامی، دانشگاه قم. (نویسنده مسئول) s.rishsrfid@stu.qom.ac.ir ۲. کارشناسی ارشد فلسفه و کلام اسلامی، دانشگاه تبریز.

beheshti@gmail.com

۳. استادیار گروه شیعهشناسی، دانشکده الهیات و معارف اسلامی، دانشگاه قم.

| چکیده                                                                                | اطلاعات مقاله         |
|--------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| مرگ مسئله انسان است. این موضوع از همان آغاز حیات بـشر پیونـدی عمیـق بـا نظـام        | نوع مقاله:            |
| فکری فلاسفه داشته است و به مفهومی پایه در اندیشه متفکران تبدیل شـده اسـت. بـه        | مقالهٔ پژوهشی         |
| همین جهت در مکاتب فلسفی تفاسیر مختلفی از مرگ صورت پذیرفته است. افلاطـون و            |                       |
| صدرا درباره مرگ تأملاتی ارائه کردهاند. با بررسی آثار افلاطون و صدرا درمییابیم کـه در | تاریخ دریافت:         |
| آثار این دو فیلسوف همسو با مرگ طبیعی، مرگ دیگری با عنوان مرگ ارادی طرح شـده          | 14.4/14/4             |
| است که با تلاش انسان و ایجاد جدایی میان نفس و بدن تحقق مییابد. به نظر میرسد          | تاریخ بازنگری:        |
| این واژه پیوندی عمیق با معرفت و اخلاق در اندیشهٔ افلاطون و صدرا داشته باشد. مسئله    | 14.4/14               |
| اصلی این نوشتار پرداخت به چیستی مرگ ارادی و بررسی نسبت حاکم میان این مؤلف ه و        | تاریخ پذیرش:          |
| معرفت و اخلاق در اندیشهٔ افلاطون و صدرا است. نگارنـدگان سعی دارنـد بـا بررسـی        | 14.4/12               |
| مقایسهای و به شیوهٔ توصیفی_تحلیلی، عناصر گفته را واکاوی کنند. برآمد پژوهش حاضـر      | تاريخ انتشار:         |
| چنین معلوم میسازد که در نگاه این دو فیلسوف مرگ ارادی، معرفت و اخـلاق کـارکردی        | 14.4/.0/.1            |
| یگانه به خود می گیرند. اهمیت این سنخ نوشتهها در این است که حالـت انتزاعـی واژگـان    | الشار ما السام        |
| متافیزیک فلسفه افلاطون و صدرا در قالب مفاهیم انضمامی مانند مرگ و اخـلاق توضـیح       | واژگان کلیدی:         |
| داده میشود.                                                                          | مرگ ارادی، معرفت،     |
| 7 6                                                                                  | اخلاق، افلاطون، صدرا. |

استناد: ریش سفید، سجاد؛ ذاکری، سمیه؛ بهشتی مهر، احمد (۱۴۰۳). توضیح نسبت مرگ ارادی با معرفت و اخلاق در تأملات افلاطون و صدرا، <a href="http://doi.org/10.22034/HPI.2024.446801.1063">http://doi.org/10.22034/HPI.2024.446801.1063</a>

ناشر: موسسه أموزش عالى ألطه

DOI: http://doi.org/10.22034/HPI.2024.446801.1063

ویسندگان.

CC U

© نویسندگان.

#### مقدمه

مرگ به عنوان یک مؤلفهٔ بنیادی از ژرفترین مسائل مکاتب فلسفی است و بدون تردید هیچ مکتب فلسفی را نمی توان یافت که بدون توضیح در باب مرگ و نسبت حاکم میان آن و دیگر مفاهیم فلسفی به نظام منسجم فکری دست یابد. ناگزیر، این امر اندیشهٔ فلاسفه را از آغاز حیات بشری تاکنون متوجه خود ساخته است، به گونهای که در نظام فلسفی هر فلسفه ورز مرگاندیشی این مهم از جایگاه ویژهای برخوردار است. چنانکه سقراط فلسفه را ژرفاندیشی در باب مرگ معرفی و آن را آمادگی برای مرگ میداند. از نظر سقراط بدون توجه به مسألهٔ مرگ، فلسفهورزی امکان ندارد. افلاطون نیز فلسفه را تمرین مرگ می دانست (شوپنهاور، ۱۳۸۸، ص۹۱۵-۹۱۶). تفاوت نگاه حاکم میان فلاسفه در پرداختن بـه مـسائل و مؤلفه های انسانی موجب شده تا تفاسیر متفاوتی گرد این گزارهٔ فلسفی جمع آید. در این میان اندیشمندانی همچون افلاطون و صدرا به عنوان دو فیلسوف مرگآگاه از این نکته مستثنا نبودهاند و پرداختن به مرگ در تأملات و آثار فلسفی آنان نیز یافت می شود. تــا آنجـا که افلاطون به عنوان یک اندیشمند یونانی تبار تلقی یونانیان وایسین از مفهوم مرگ را تغییر می دهد و گسترهٔ مرگ را به واسطهٔ تحول در تفکر یونانی وسعت می بخشد و تفسیری عام از معنای مرگ پیش روی فلاسفهٔ بعدی قرار می دهد؛ آ مؤلفه ای که در گفتار صدرا از مرگ نیز می توان آن را یافت. مؤید این سخن، بررسی این دو اندیشمند به جدایی ارادی بر اساس اضطرار متافیزیکی در کنار بررسی به جدایی نفس از بدن به صورت طبیعی است که هر كدام در نظام فلسفى خود، اين دو مهم را با توجه به بناى فكرىشان واكاوى كردهاند؛ با اين تفاوت که افلاطون در آثار خود برخلاف نوشتههای صدرایی از لفظ مرگ ارادی وام نمی گیرد اما مفهوم مرگ ارادی در تلقی او از مرگ وجود دارد و آشکارا خود را در رسالهٔ فايدون نشان مي دهد (ينجتن، ١٣٩٢، ص٦).

در رابطه با موضوع نوشتار حاضر دو مقاله با عناوین «توضیح نسبت مرگ ارادی، معرفت و اخلاق در اندیشهٔ صدرا» و «بررسی رابطه فلسفه، کاتارسیس، و مرگ در اندیشه افلاطون» تألیف شده است. تمایز پژوهش پیش رو در مقایسه با نوشتههای مذکور تأکید بر

1. Plato

۲. نگارنده با بررسی رسالههای افلاطون و با تکیه بر دیالوگ فایدون پیگیر این موضوع است.

بررسی تطبیقی سه مفهوم فلسفه، اخلاق، مرگ ارادی و نسبت حاکم میان آنها در تأملات افلاطون و صدرا است که به صورت مقایسهای افتراق و اشتراک مبانی نظری این دو فیلسوف مورد بررسی و بحث قرار گرفته است که در دو مقاله ذکر شده این جنبه بررسی نشده است. در این دو مقاله افتراق و اشتراک مبانی نظری این دو فیلسوف محل بحث نیست و عناوین ارائه شده با دو مقاله یاد شده تفاوت جدی دارد؛ چرا که ضمن بیان اشتراكات و اختلافات، نگارنده سعى دارد تحقق يا عدم تحقق همراستايي اين دو فيلسوف را در موارد طرح شده تبیین کند. نکته دیگر اینکه پیوند مؤلفه های طرح شده در نوشتار حاضر با مبانی این دو فیلسوف مورد اهتمام جدی این مقاله است که این مهم در مقالات مذبور مطرح نیست. نگارنده می کوشد تا مسألهٔ مرگ ارادی را در تلقی افلاطون و صدرا بررسی و مناسبات حاکم پیرامون مرگ ارادی، معرفت و اخلاق را در تأملات این دو فيسلوف دنبال كند. بر اين اساس در ابتدا ربط و نسبت نفس و بدن در انديـشهٔ افلاطـون و صدرا تبیین می شود؛ در مرتبهٔ بعدی با توجه به نوع ارتباط نفس و بدن، از یکسو به معنای مرگ که موجب قطع ارتباط و جدایی نفس و بدن از یکدیگر می شود می پردازیم؛ از سویی دیگر به انواع جدایی (مرگ) اشاره کرده و با ورود به مرگ طبیعی و ارادی و خارج کردن مرگ اخترامی و اتانازی از محل بحث به محور اصلی سخن وارد می شویم؛ سپس معنای مرگ ارادی و ارتباط آن را با معرفت و اخلاق بررسی و به ناسازگاری مفهومی موت ارادی با خودکشی اشاره میکنیم. نوشتار با بررسی میزان همزبانی این دو فیلسوف و طرح نتیجه به پایان میرسد. این مطالب در قالب محورهای پیشرو مطرح خواهد شد: واکاوی نفس و بدن و توضیح نسبت میان آن دو در اندیشه افلاطون و صدرا، انواع ارتباط نفس و بدن، توضیح معنای مرگ و تفاوت مرگ طبیعی و ارادی، تصور صدرا و افلاطون در بــاب مــرگ ارادی و اختلافات و اشتراکات دیدگاه افلاطون و صدرا.

# الف) واکاوی نفس و بدن و توضیح نسبت آن دو در اندیشه افلاطون و صدرا ۱) افلاطون

بررسی آثار افلاطون در باب توضیح نسبت میان نفس و بدن، با توجه به کارکرد متفاوت آن، دو تفسیر دوگانهانگارانه به دست می دهد. او با بیان اینکه «روح اصیل تر از جسم است و

پیدایش آن پیش از پیدایش جسم بوده است» (قوانین، ص۸۹۳)، به ثنویت میان نفس و تن تاکید دارد (FRED D. MILLER, JR., 2006, 278)؛ در اندیشه این فیلسوف نفس دارای حقیقتی مجرد و بدن نیز از سنخ عالم ماده است که وجود نفس پیش از ورودش در کالبد با وجود ایده ها ارتباط جدایی ناپذیر دارد (فایدون، ص۸۳). این ارتباط جدایی ناپذیر نفس و ایده ها در تلقی افلاطون، او را در بیان کاپلستون به طرفدار قطعی و سرسخت اصالت روح کاپلستون، ۱۳۸۵، ص۸۳۸ تبدیل کرده است. آنچه مسلم است، دوآلیسم حاکم میان نفس و بدن موجب شد تا در هر کدام از آن دو ویژگی های منحصری جایگیر شود که از عوالم خود به ودیعه دارند؛ نفس از سنخ عالم ایده ها است و دارای جنبه «خدایی و سرمدی و بسیط و توانا به تفکر است و همواره همان می ماند و یکسان عمل می کند» (فایدون، ص ۸۰) به و به واسطهٔ حرکت دوری که از طریق حرکت منظم و مستدیر انجام می پذیرد، به مُثُل شبیه است. «درحالی که تن فناپذیر و موقت و از تفکر ناتوان است و هر روز به حالی دیگر در می آید» (فایدون، ص ۸۰). این، حکایت از حرکت غیرمستدیر و نامنظم تن دارد، که گاه ساکن و گاه در حرکت است. بر این اساس نفس و بدن از هم تغایر ذاتی دارند.

# ۲) صدرا

به رغم تأملات افلاطون، در نگاه صدرا «نفس ذاتاً مجرد نیست» (صدرا، ۱۳۷۸، ص ۳٦۹–۳۷۰). او دوئیت میان نفس و بدن را باور ندارد و ارتباط نفس مجرد و تن مادی را محال

۱. افلاطون برخلاف نگاه خود در اکثر رساله هایش که نفس را مجرد تلقی می کرد، در رساله فایدون معتقد است که نفس حالت مبصر بودن به خود می گیرد و این نگاه در تقابل با تصور او از مجرد بودن نفس است. او براین باور است که نفس می تواند براساس افعال ارادی خویش از ذاتی مجرد به امری مادی و قابل دیدن تبدیل شود، اگر این سخن افلاطون پذیرفته شود، توضیح او در باب مرگ ارادی که به صورت امری افتراقی دانسته می شد، به امری استکمالی تبدیل می شود. با این توضیح مبرهن می شود که در افلاطون امکانات مفهومی وجود دارد که می توان مرگ ارادی را در اندیشه وی همچون صدرا امری استکمالی بیان کرد. به باور افلاطون اگر روح به تنهایی و فارغ از استمداد حواس، به نظاره چیزی بنشیند که همیشه ایستا و تغییرناپذیر است، در همین چیز، تغییرناپذیر ثابت، قرارگاهی ثابت پیدا می کند و خود روح مادامی که در برابر این شیء ثابت قرار داشته باشد، ثابت می شود (فایدون، ص ۱۸).

می داند؛ زیرا تغایر بین آن دو را از سنخ اعتباری و تحلیل عقلی برمی شمارد (شجاری، می داند؛ زیرا تغایر بین آن دو را از سنخ اعتباری و تحلیل عقلی برمی شمارد (شجاری، ۱۳۸۸، ص۱۳۸۸، ص۱۳۹۰ بر این اساس نمی توان برای نفس استقلال وجودی هیچ گونه فعلیتی در آن موجود نیست. بر این اساس نمی توان برای نفس استقلال وجودی قائل شد» (صدرا، ۱۳۷۸، ص۳۹۹–۳۷۷)، بلکه نفس در آغاز استعداد بالقوهای برای بدن است که با حرکت جوهری ماده فعلیت پیدا می کند؛ یعنی با حرکت اشتدادی جوهری در طول زمان تن انسان به حد تام خود می رسد و به امری مجرد تبدیل می شود. این امر مجرد همان حقیقت وجود نفس آدمی است. به بیانی دیگر جسم کامل انسان، ماده اولیه و زمینه موجود شدن نفس را ایجاد می کند و آن زمان که نفس موجود شد، با حفظ مراتب جسمانی پیشین [رقیقه] به حرکت تدریجی جوهری خود ادامه می دهد تا به تکامل خاص در جهت مسیری که دارای وجود بر تر [حقیقه] است، برسد.

افلاطون طبق نظریهٔ ترکیب اتحادی نفس و بدن، نفس را مادی می داند (صدرا، ۱٤۲۸ ص۹، ۱۰۷) نفس برای موجود شدن نیازمند بدن تام انسانی است و از سویی دیگر بدن آدمی هم برای پرورش و رشد استعدادهای انسانی خود محتاج نفس است؛ ازاین روست که آثاری از نفس به تن و بالعکس سرایت می کند. بر این پایه، چنین می توان گفت که وجود نفس از عالم ماده شروع می شود و بدن شرط وجود نفس و وجود نفس چیزی غیر از وجود بدن نیست (صدرا، ۱۳۸۷، ص ۲۵) و ارتباط بین این دو وجودی و نسبت حاکم بین نفس و بدن رقیقه به حقیقه است که بدن رقیقه انسان و نفس حقیقه آن است.

# ب) انواع ارتباط نفس و بدن

افلاطون و صدرا به دو نوع ارتباط میان نفس و بدن اذعان دارند؛ دو نوع ارتباطی که در نوع اول انتخاب انسان دخیل نیست و اضطرار طبیعی علت آن است، اما در نوع دوم اراده و اختیار انسان شرکت دارد؛ یعنی نفس و بدن از جهتی به واسطهٔ اضطرار طبیعی در ارتباط هستند و از سویی دیگر نفس با بدن از طریق ارادهٔ خود می تواند در ارتباط باشد.

#### ١. افلاطون

افلاطون بر اساس نظریهٔ یادآوری، نفس قبل از هبوط به عالم ماده را متعلق به عالم مُثُل می داند (بورمان، ۱۳۷۵، ص ۱۲۹) که بعدها از حیث هستی شناسی به خاطر اضطرار

مابعدالطبیعی، نفس محکوم و محدود به کالبد مادی شده و در زندان مادی تعلقات نفسانی اسیر شده است. او در تیمائوس در باب ارتباط متافیزیکی اظهار می کند که دمیـورژ عامـل ارتباط و هبوط نفس در بدن است (تیمائوس، ص ۷۰-۷۱). در مقابلِ این ارتباط متافیزیکی، افلاطون به نوع دیگری از ارتباط میان نفس و بدن معتقد است. بـهطـور مثـال وقتـی نفس دست را حرکت میدهد یا سر را تکان میدهد، این حرکت بـدن بـهواسـطهٔ حرکـت ارادی نفس اتفاق میافتد. بر این اساس ما با دو نوع ارتباط اضطراری و ارادی نفس با بدن مواجـه هستیم.

## ۲. صدرا

صدرا همچون افلاطون، به دو نوع ارتباط میان نفس و بدن باور دارد. او وقتی از جسمانیةالحدوث و روحانیهٔالبقا بودن نفس سخن می گوید در حقیقت به ارتباط متعالی میان نفس و بدن اشاره می کند؛ زیرا در ابتدای امر که نفس در درون بدن مادی تکون می یابد هیچ اراده ای از سوی نفس در این ارتباط دخیل نیست بلکه این یک اضطرار بیرونی است که نفس را در درون جوهر مادی رشد داده و به وجود می آورد (صدرا، ۱٤۲۸، ص۸ ۳٤۷). در مقابل این ارتباط اضطراری صدرایی، او به نسبت ارادی نفس و بدن نیز معتقد است. همچنان که در مثال فوق گفته شد نفس، بدن را به جهتهای مختلف حرکت می دهد. این نوع از حرکت بدن، محصول فعل ارادی نفس محسوب می شود و بر این موضوع دلالت دارد که وی علاوه بر ارتباط اضطراری به ارتباط ارادی نفس و جسم نیز اعتقاد دارد. به طور کلی اعتقاد صدرا در باب انواع ارتباط نفس و بدن با افلاطون همراستا است؛ چرا که این دو فیلسوف به دو نوع ارتباط اضطراری (طبیعی) و ارادی اذعان دارند.

# ج) توضیح معنای مرگ و تفاوت مرگ طبیعی و مرگ ارادی

با توجه به اینکه دو نوع ارتباط در اندیشه این دو فیلسوف وجود دارد، بـر ایـن پایـه بـا دو سطح از جدایی (که همان مرگ است) در تأملات این دو فیلسوف روبـهرو مـیشـویم کـه

افلاطون و صدرا برای هر کدام از این دو سطح ارتباط راه جداییِ منحصری بیان می کنند. نوع اول جدایی نفس از بدن (مرگ طبیعی) به انتخاب انسان نیست اما در نوع دیگر انتخاب و اراده انسان در ایجاد آن دخیل و نقش اساسی دارد.

# ۱. مرگ و انواع آن در اندیشه افلاطون

افلاطون در فایدون مرگ را رهایی نفس از تن تعریف می کند (فایدون، ۱۵). به اعتقاد افلاطون جدایی نفس از بدن همانطور که گفته آمد به دو صورت اضطراری و ارادی می تواند رخ دهد؛ به زعم افلاطون، مفارقت و جدایی در نوع اول به شکل طبیعی روی می دهد که در آخر عمر آدمی بنا به ضرورت مابعدالطبیعی اتفاق می دهد (فایدون، ص ۱۲). این نوع جدایی نفس از بدن همان مرگی است که همهٔ مردم روزی با آن در گیر خواهند بود (فایدون، ص ۱۵). این نوع مرگ دلبخواهی آدمی نیست و در یک زمان بدون اینکه انتخاب و اختیار انسان در آن دخیل باشد اتفاق می افتد؛ پس در این نوع مرگ هیچ اراده ای از سوی نفس انسان بر آن متر تب نیست. بر این اساس ار تباط نفس و بدن به وسیلهٔ مرگ طبیعی قطع خواهد شد و اگر نفس پیش از موت طبیعی به مرگ ارادی دست نیابد ممکن است حتی پس از مرگ و جدایی نیز با وجود اینکه نفس از تن خارج شده است باز هم نفس نتواند به طور کامل خود را از تعلقات قوای پست نفسانی برهاند.

افلاطون در بیان مرگ به نحوهٔ دیگری از موت که ناظر به مفارقت ارادی نفس و بدن بوده و با تلاش و کوشش انسانی به دست می آید، اشاره می کند. بدین بیان که روح باید همواره گریزان از بدن بوده و خود را از قفس تعلقات بدن فارغ نگه دارد. فیلسوف یونانی این استقلال از تعلقات جسمی را نیز نوع دیگری از مرگ تلقی می کند. بدین صورت که نفس با وجود اینکه به زیست در بدن مادی ادامه می دهد اما همیشه در تلاش است تا دامن خود را از چنگ جسم رهانیده و خود را مستقل از تن نگه دارد و به خود مشغول باشد، دل به حقیقت ببند و اقبال به پذیرش مرگ داشته باشد (گواردینی، ۱۳۷۲، ص۲۰۸). این نوع مفارقت نفس از بدن که با قطع ارتباط ارادی [نه زیستی] به دست می آید، اشاره به جدایی ارادی ای دارد که بیشتر از هر دیالوگی در رسالهٔ فایدون آن را توضیح داده است ارادی ای دارد که بیشتر از هر دیالوگی در رسالهٔ فایدون آن را توضیح داده است ارادی ای دارد که بیشتر از هر دیالوگی در رسالهٔ فایدون آن را توضیح داده است ارادی ای دارد که بیشتر از هر دیالوگی در رسالهٔ فایدون آن را توضیح داده است ارادی ای دارد که بیشتر از هر دیالوگی در رسالهٔ فایدون آن را توضیح داده است ارادی این دارد که بیشتر از هر دیالوگی در رسالهٔ فایدون آن را توضیح داده است ارادی ای دارد که بیشتر از هر دیالوگی در رسالهٔ فایدون آن را توضیح داده است

اسطورهای به جدایی ارادی نفس از بدن می کند؛ او در این تمثیل، جهان مادی را که بدن نمونهٔ کوچکی از آن به شمار می آید به مثابهٔ قفسی معرفی می کند که نفس انسانی در آن گرفتار است و نفس انسان که نمایندهٔ آن در این تمثیل همان فیلسوف است همواره در تلاش است تا خود را از زندان بدن و جهان مادی برهاند (جمهوری، ص۱۵-۵۲۰) پس فیلسوف به زیست خود در جسم ادامه و از این بدن در رسیدن به عالم مُثل بهره می گیرد، اما اجازهٔ لجام گسیختگی به قوای پست نفسانی را نمی دهد تا او را از مرگ ارادی بازداشته و نفس انسانی را به تصرف خود در آورند و ارابهران قوای انسانی شوند. ا

# ۲. مرگ و انواع آن در اندیشه صدرا

در مقابل، صدرا مرگ را تعالی نفس از بدن می داند که به وسیلهٔ حرکت جوهری نفس تعین می یابد؛ یعنی نفس به واسطهٔ ارتقا وجودی به لحاظ جوهری از بدن جسمانی خود جدا می شود و تکامل و جودی می یابد. اندیشهٔ صدرا دربارهٔ نحوهٔ تعالی نفس از بدن، تفاوت بنیادین با تلقی افلاطون دارد. به باور افلاطون نفس، بدن را به سبب ضعف و فساد آن رها می کند؛ اما به عقیدهٔ صدرالمتألهین با ارتقا جوهری نفس، نفس انسانی قادر به ادامهٔ حیات خود با بدن طبیعی نیست. مرگ امری طبیعی و عامل آن اعراض نفس از جهان گیتی به سوی جهان مینوی است و هرگز نباید آن را نابودی صرف و همیشگی نفس قلمداد کرد، بلکه آنچه از مرگ طبیعی مقصود است، صرفاً جدایی انسان از صفات غیرلازم خودش است (صدرا، ۱۳۸۸، ص ۲۰۵–۲۰۵). صدرا در المشاعر در باب ماهیت مرگ طبیعی می نویسد: کسب می کند و در ادامهٔ این تعالی در مراتب وجود به جایی می رسد که به هنگام مرگ طبیعی، نفس مرتبهٔ فعلیت تام خویش را کسب می کند و همین امر موجب انقطاع رابطهٔ این طبیعی، نفس مرتبهٔ فعلیت تام خویش را کسب می کند و همین امر موجب انقطاع رابطهٔ این خاص از حصار صفات غیرلازم عالم جسمانی خارج می شود و پا به عالم مجردات خاص از حصار صفات غیرلازم عالم جسمانی خارج می شود و پا به عالم مجردات خاص از حصار صفات غیرلازم عالم جسمانی خارج می شود و پا به عالم مجردات

۱. این بیان به تفاوت جدی میان مرگ ارادی و اتانازی (Euthanasia) اشاره دارد؛ چرا که در مرگ اتانازی انسان بنا به بیماری جسمی و درخواست خود ارتباط نفس و روح خود را قطع میکند.

مى گذارد؛ بر اين اساس صدرا همچون افلاطون به غيراختياري و انتخابي بـودن ايـن نـوع مرگ اذعان دارد. باور صدرالمتألهین دربارهٔ حرکت جوهری ارادی به نوع دیگری از تعالی نفس از بدن منجر می شود. او این تعالی را همان مرگ ارادی می داند که متوقف بر اراده آدمی است. در نگاه وی مرگ ارادی بدین بیان است که آدمی با افعال ارادی موجب قطع تعلق نفس از بدن می شود و باعث تعالی جوهری نفس می گردد و آن را به مرحلهٔ تجرد ارتقا می دهد؛ بر این اساس میان نفس و جسم فاصله افتاده و مرگ ارادی روی می دهد (صدرا، ۱٤۲۸، ص ۹، ۲۹٦). در ادامه باید گفت که مرگ ارادی حرکتی رو به کمال بوده و آدمی از طریق آن به سمت فعلیات بی حد حرکت می کند. با این توضیح، روشن می شود که نمی توان سیر قهقرایی را با حقیقت مرگ ارادی یکسان دانست؛ چرا که مرگ ارادی حرکتی رو به تعالی بوده و از سویی دیگر انسان را از تعلقات بدن رهایی می بخشد، نه اینکه در این فرایند، نفس بیش از گذشته در تعلقات مادی فرورود؛ زیرا سیر قهقرایی موجبات تثبیت قیود مادی نفس را در آن فراهم می آورد که این در تناقض آشکار با جدایی انتخابی و ارادی است؛ چرا که در این بینش مرگ ارادی، آزادی از تنگنای حصار قیدها و گذر به رهایی مطلق (عباس داكاني، ١٣٨٦، ص ٣٠١)؛ يعني همان حقيقه است كه مرحله كمال آدمي در آن ساحت رقم می خورد و این جزء با زودودن قیود نفسانی و کنترل [نه ریـشهکنـی] غـرایض شهوانی انسان حاصل می شود. صدرا علاوه بر این دو نوع مرگ به جدایی دیگری تحت عنوان مرگ اخترامی (ناگهانی) نیز اشاره دارد. او از مرگ اخترامی به عنوان نوع سومی از مرگ نام می برد که در اثر رخدادهای اتفاقی روی می دهد و نفس مجبور به ترک بدن شده و مرگ اتفاق می افتد. در نتیجه زمینهٔ استکمال نفس و قابلیت ارتباط بدن و نفس با هم از بین مي رود (صدرا، ١٤٢٨، ص ٩، ٥٢). ٢

۱. این سخن به معنی جدایی زیستی نفس از بدن نیست؛ چرا که در مرگ ارادی نفس به زیست خود در بدن ادامه می دهد و فقط عقل تعلقات قوای پست نفسانی را رام خود می سازد.
 ۲. مرگ اخترامی صدرا محل بحث این نوشتار نیست.

## د) تصور صدرا و افلاطون در باب مرگ ارادی

# ۱. معنای مرگ ارادی در اندیشه افلاطون

افلاطون با توجه به انسان شناسی خود، نفس را مجرد و بدن را مادی و قفس نفس برمی شمرد؛ او مرگ ارادی را مفارقت ارادی نفس از بدن و ماهیت آن را ناآرامی و تلاطم درونی فیلسوف می داند که نفس بر طبق آن می خواهد با اتکا به اعمال ارادی، خود را از حصار تن رها و آزاد کند؛ از این طریق هر لحظه با تمرین مرگ، آن را تجربه می کند. این نوع مرگ چنانچه در رسالهٔ فایدون اذعان دارد فقط با تلاش و کوشش انسانی دست یافتنی است:

آیا مقصود از پاکی روح همان نیست که همواره در بحثهای خویش می گفتیم که آدمی باید تا حد امکان روح خویش را مجرد و تنها و جمدا از تمن نگاه دارد و آن را عادت دهد به اینکه از آلایشهای تن برچیند و بکوشد که پیوسته تنها و مستقل بماند و از گرفتار شدن در دام تن برحذر باشد؟

سيمياس گفت: مقصود همين است.

سقراط گفت و این همان مرگ نیست؟ مگر مرگ جز جدایی روح و رهایی روح از تن است؟

سيمياس گفت: حق با توست (فايدون، ص٦٧).

به اعتقاد افلاطون این همان قطع ارادی ارتباط نفس با بدن است که فقط با انتخاب و ارادهٔ انسان دستیافتنی است. افلاطون تنها فیلسوف را مشتاق مرگ اعلام می دارد (فایدون، ص ۲۱)؛ زیرا اشتیاق به مرگ برای فیلسوف یک خواست درونی است ص ۲۱)؛ زیرا اشتیاق به مرگ برای فیلسوف یک خواست درونی است که در تمام دوران حیات خود دنبال (DOROTHEA FREDE, 2006: 435) چیزی جز جدایی روح از بدن نیست (134) (RICKHOUSE and NICHOLAS D,2006: 134) در نتیجه، مرگ برای فیلسوف امر جدیدی نیست که به واسطهٔ روبه رو شدن با آن لازم باشد رویکردی دیگر برگزیند. او «بهترین راه فیلسوف، برای آماده شدن به مرگ را دو مسیر: دانش و تصفیه نفس می داند» (FRED D. MILLER, JR, 2006, 280) و بر این عقیده است که نفس همواره در تلاش است خود را از زندان تن آزاد کند و اجازه ندهد چیزی از تن مانع این جدایی شود.

افلاطون مانع اصلی نفس را در این راه، وابستگی نفس به تن می داند. چون دلبستگی به تن و حبس در حصار تعلقات بدنی به تداوم ارتباط نفس و بدن می انجامد و این مهم مانع از حرکت نفس به سوی موجود سرمدی می شود. در مقابل فیلسوف همواره می کوشد با تکیه بر معرفت تام، خود را از حصار تعلقات بدن مادی برهاند و موانع جدایی نفس از تن مادی را از میان بردارد و به افتراق نفس و جسم واقعیت بخشد تا خود را به عالم مثل صعود دهد، سپس به عالم مادی نزول کرده و در کنار زیست در بدن مادی که عقل سلطهٔ کامل آن را به اختیار گرفته است دیگر انسانها را به این خود آگاهی برساند که ایده ها در عالم مثل در ورای این عالم مادی هستند، تا به این سبب انسانها را به سیر در این راه وادار کند و عقل را در نزاع میان قوای نفسانی انسانها به حکومت برساند؛ ثمرهٔ این آگاهی چیزی جز مرگ ارادی و دستیابی به عالم مثل و ایدهٔ نیک نخواهد بود.

نکته ضروری اینکه نباید قرابت معنایی مرگ ارادی با مرگ طبیعی را به معنای ایس دانست که مرگ ارادی نوعی خودکشی است؛ زیرا در تصور افلاطون مرگ فیلسوفانه، خودکشی محسوب نمی شود و فیلسوفی که با ارادهٔ خود به آغوش مرگ می شتابد هرگز خودکشی را هدف خود قرار نمی دهد. افلاطون به این مطلب در رسالهٔ فایدون اشاره و از سقراط می پرسد: «معنی این سخن چیست که گفتی خودکشی روا نیست، ولی فیلسوف با اشتیاق تمام به مرگ روی می آورد؟» (فایدون، ص ۲۱) و کمالات وجودی را یکی پس از دیگری به دست می آورد؛ پس مرگ ارادی نیز رفتن به استقبال عدم و نابودی در نظر گرفته نمی شود. به دیگر سخن جهش پیشاپیش به مرگ نه خودکشی، بلکه بار سفر بستن و مهیای سفر از این جهان گیتی به سوی جهان مینوی است (عباس داکانی، ۱۳۸۲، ص ۲۷۲).

# معنای مرگ ارادی در اندیشه صدرا

در مقابل صدرا با توجه فلسفه وجودیاش که در آن اصالت و حقیقت واحده مشککه و جود مؤلفهای بنیادی به حساب می آید، در باب نفس و بدن با تأثیرپذیری از مبانی فلسفی پیش گفته، نفس را حقیقت واحده مشککه و نسبت میان آن دو را رقیقه به حقیقه توصیف

۱. از این حیث که در هر دو جدایی نفس از بدن و تعلقات مادی وجود دارد.

می کند که از بدن مادی تا عقل مجرد در امتداد است. بر این اساس او در مرگ ارادی، مرگ را برخلاف افلاطون به معنای جدایی دو چیز متمایز از همدیگر لحاظ نمی کند، بلکه در تأملات وی، مرگ ارادی به عنوان تعالی و ارتقا و جودی نفس از مرتبه مادی خود به مرتبه عقلانی اش معنا می شود. آنچه از حکمت متعالیه صدرا درباره مرگ ارادی به دست می آید آن است که او هرگز از مرگ ارادی معنای عدمی اراده نمی کند، بلکه بهزعم او مقولـه مـرگ ارادی بهمثابه حرکت صعودی در نظر گرفته می شود و قرار است آدمی را به فرجامین نقطهٔ هستی هدایت کند. در این مسیر انسان با طی مراتب جسمانی و سپس نفسانی به جوار خداوند و مقام عبودیت می رسد (صدرا، ۱۳۸۱، ص۲۵٦). صدرا برخلاف افلاطون که نفس را زندان بدن اعلام می کند از یک سو جدایی میان بدن و نفس را از میان برمی دارد و از جهتی دیگر نسبت وجودی میان نفس و بدن ایجاد می کند و بالاتر از آن میان آن دو اتحاد وجودی برقرار میسازد و عقیدهای متفاوت از افلاطون در این باب دارد که همزبانی این دو فیلسوف در این موضوع را مورد چالش جدی قرار می دهد؛ چرا که صدرا در اینباره معتقد است نسبت میان بدن و نفس نظیر نسبت بذر یک نهال با میوهٔ درخت است (صدرا، ۱۳۸۷، ص ٣٧٤). با توجه به این است که او رابطهٔ نفس و بدن را همانند نسبت ثمری بیان می کند که از پیش در درون بذر بدن مادی بهصورت بالقوه تعین یافته است. بـه دیگـر سـخن ذات نفس از درون بدن جسمانی رشد می کند که از قبل حقیقت نفس در آن به صورت بالقوه قرار دارد. اینجاست که او عبارت آشکار خود را در این باره اظهار می دارد و می نویسد: «نفس و بدن بسان ریشه و شاخهای است» (صدرا، ۱٤۲۸، ص۹، ۸٦). صدرالمتألهین معتقد است نفس انسان در اثر نوعی از حرکت جوهری ارادیای که باعث قطع وابستگی تدبیری به بدن می شود، حقیقت خود را از دل بذر جسم مادی انتزاع کرده و در درجات فوق، حقیقت خود را آشکار می کند؛ یعنی انسان از طریق ارادهٔ استکمالی اش که به انقطاع تعلق تـ دبیری منتهـی می شود، نفس را از مرتبه مادی به مرتبه تجرد ارتقا می دهد و از رقیقهٔ بدن مادی، حقیقت نفس را استخراج میسازد.

# هـ) نسبت مرگ ارادی و معرفت

در نگاه افلاطون و صدرا میان مرگ و معرفت همسانی عینی و معنوی وجود دارد؛ بــه زعــم

آنها همانگونه که مرگ ارادی زمینه انقطاع علقه نفس از مناسبات مـادی و جـدایی روح از بدن را فراهم می آورد، معرفت نیز چنین تأثیری در وجود آدمی دارد.

## ١. افلاطه ن

تصوری این چنین از معرفت در رسالهٔ فایدون برای ما عرضه شده است؛ افلاطون در بند ۲۷ رساله فایدون اظهار می کند: «آیا کوشش کسانی که به فلسفه می پردازند برای رسیدن به همین مقصود نیست و آیا اثر فلسفه این نیست که روح از تن و قیدهای تن آزاد بماند، (فایدون، ص۲۷) اثری که انسان آن را در مرگ ارادی و سلطهٔ عقل بر ساحت نفسانی انسان و کنترل غرایض می تواند به دست آرد. با این تصور است که افلاطون در فایدون هنگامی که به توضیح مرگ اقدام می کند به تمرین مرگ پرداخته و اظهار می دارد آدمی که زندگی خود را با پرداختن به فلسفه سپری کرده است به طور ضروری برای مرگ شجاعت دارد؛ زیرا مرگ جدایی نفس از بدن است و تلاش فیلسوف آن است که نفس خود را از بدن خویش دور سازد (پی پر آدو، ۱۳۸۲، ص ۱۰۵) البته این دوری نفس از بدن به معنای انقطاع زیستی نفس از بدن نیست بلکه به معنای کنترل نفس و بدن انسانی توسط قوهٔ عقلانی است تا به وسیله آن نفس را از حصار تعلقات تن مادی رهایی بخشد و این دقیقاً همان چیزی است که فیلسوف با معرفت تام درصدد یافتن آن است؛ از این روست که فرق فیلسوف با معرفت تام درصدد یافتن آن است؛ از این روست که فرق فیلسوف با معرفت تام درصدد یافتن آن است؛ از این روست که فرق فیلسوف با مردمان دیگر را در این نوع از جدایی نفس و بدن مطرح می کند (فایدون، ص ۲۵).

## ۲. صدرا

به اعتقاد صدرا تکامل عقلانی و معرفتی با تکامل و جودی ارتباط و ثیقی دارند و فعلیت، قوه، شدت و ضعف در هستی است. هرکه عقلانیتش بیشتر باشد، تعالی و جودی اش بیشتر است و هرکه تعالی و جودی اش بیشتر باشد از تکامل معرفتی بالاتری بهره مند شده و در تعالی معرفتی از پیش روندگان خواهد بود (صدرا، ۱۲۲۸، ص۱۸۷). بر این اساس میان معرفت و مرگ ارادی ارتباط و ثیق و دوسویه ای را می توان یافت؛ چرا که هر قدر انسان در توسعهٔ معرفتی خود تلاش کند به همان مقدار در دستیابی به مرگ ارادی موفق تر خواهد بود. همچنین صدرا در تبیین گفتار «مُوتُوا

كاه علوم السابي ومطالعات فريحي

قَبْلَ أَنْ تَمُوتُوا» پیامبر (ص) چنین بیان می کند: «موت قبل از موت به معنی بستن چشمی و بازکردن چشم دیگر است. تعطیل حواس از ادراکات حسی و به سبب آن باز شدن مشاعر ادراک باطنی است» (صدرا، ۱۳۸۷، ص ۵۶۰). وی در این گفتار فرایند مرگ قبل از مرگ را با فرایند معرفت یکسان دانسته و آن دو را در کنار همدیگر در نظر می گیرد، به طوری که با فرایند معرفت یکسان دانسته و آن دو را در کنار همدیگر در نظر می گیرد، به طوری که گویی در نگاه او با تحقق معرفت، مرگ ارادی نیز اتفاق می افتد؛ چرا که معرفت و مرگ ارادی تنها در صورتی برای انسان قابل دسترسی است که عقل سلطهٔ خود را بر نفس حفظ کند و با کسب معرفت به مرگ ارادی نائل شود. صدرالمتألهین نگاه برخی از اندیشمندان را در ادامه چنین توضیح می دهد: «مردم می گویند چشمت را باز کن تا ببینی» اما من می گویم چشمت را ببند تا ببینی» (صدرا، ۱۳۸۷، ص ۵۶۰). بر این اساس فیلسوفِ مشتاق مرگ که قبل از موت طبیعی به سراغ مرگ رفته و نفس خود را تکامل می دهد و از ذات خود نقایص را زدوده و آن را به فعلیت می رساند، پرواضح است که بعد از مرگ طبیعی به آنها چیزی اضافه نخواهد شد؛ زیرا ایشان قبل از مرگ طبیعی، به واسطه مرگ ارادی پردههای ظلمت را از خود دور کرده و شناخت فرجامین را در خود فعلیت می بخشند (صدرا، ۱۳۸۷، اس ۱۳۸۷). با با عالم مادی نیست.

آنچه مسلم است، در نگاه این دو فیلسوف راهیابی به مرگ ارادی و معرفت تا آنجا که نفس نتواند خود را از آلودگیهای بدن پاک گرداند و عقل خود را از محدوده قوای مادون رهایی نسازد، میسر نخواهد بود؛ چرا که با استعلا انسان از ایس آلودگیهاست که مرگ ارادی است. ارادی و معرفت تعین می یابد. این دقیقاً همان وجه همسانی معرفت و مرگ ارادی است توضیح مطلب آن است که معرفت با اسارت در کالبد جسمانی در تناقض است هماگونه که مرگ ارادی در تعیناش با این تعلقات دست و پنجه نرم می کند. بدین سان گفتنی است، تلقی این دو فیلسوف در باب مرگ ارادی در تقابل همدیگر نیست؛ چرا که آن دو در همگرایی مرگ ارادی با معرفت و اخلاق اتفاق نظر دارند. افلاطون معرفت و اخلاق را دو روش فیلسوف برای سیر در مسیر مرگ ارادی اظهار می کند. دلیل اینکه وی معرفت را یکی از دو مسیر جدایی نفس از بدن تصور می کرد این است که در نگاه وی فلسفه چیزی جز شناسایی محض نیست و به ناچار فیلسوف باید خود را از حصار تمایلاتی که تمرکز ذهبن آدمی را نسبت به دریافت حقایق از بین می برد آزاد کند تا بتواند به عالم ایدهها و مشاهده آدمی را نسبت به دریافت حقایق از بین می برد آزاد کند تا بتواند به عالم ایدهها و مشاهده

حقايق دست يابد.

# و) نسبت مرگ ارادی و اخلاق

مرگ ارادی و اخلاق از این حیث که با قوای انسانی درگیر میشوند با همدیگر پیوستگی می یابند. از آنجا که مرگ ارادی در سایه تلاش نفس انسان از رهایی تعلقات جسمانی و تکامل بخشیدن خود به سوی عقلانیت مجرد به وقوع می پیوندد و اخلاق نیز به واسطه اینکه نفس انسان می کوشد عقل را از سیطره قوای مادون مانند غضب و شهوت خلاصی دهد پیوند می یابند.

## ١. افلاطون

افلاطون در فایدون می آموزد چگونه نفس می تواند خود از بدن دور نگهدارد و به رهایی از آن دست یابد. در نگاه وی در پیوستگی نفس با بدن، عواطفی از بدن ظاهر می شود که موجب می شود نفس را در بند خود گرفتار کند و مانع حرکت آن به سوی موجود سرمدی می شود. اما اگر خرد به وسیله یاری گرفتن از سلوک نفسانی، بتواند اراده را در جهت منطق قوه عالی نفس و امور مربوط به حقیقت انسانی به کار گیرد و به این ترتیب اراده را در خدمت خرد درآورد، زمینه مرگ ارادی را فراهم میسازد. افلاطون تأکید میکند ما باید زمام جزء سوم نفس را که همان میل سیری ناپذیر انسان محسوب می شود، در اختیار بگیریم و مانع از بهرهمندی بی حدو حصر نفس از لذاید شهوانی شویم که روزبهروز بر نیروی خود می افزاید و وظیفه اصلی نفس آدمی را که همان تشابه به جهان ایده هاست از یاد ببریم. در این تصور نفس باید بکوشد تا دو جزء دیگر را در سیطره عقل خود درآورد. افلاطون وضعیت افرادی که نفسشان دیگر میخکوت و پیوسته به تن نیست، اما با این همه، همچنان در یارهای اوقات اختیار خود را به دست لذت و درد می سیارند و در نتیجه دوباره به بدن جسمانی پیوسته می شوند را به بافندگی پایان ناپذیر و بی نتیجه پنه لوپه مانند می کند (گمپرتس، ۱۳۷۵، ص۲، ۹۷٤). در فایدون اثر دانایی، «جدایی روح از تن و قیدهای تن ذکر شده است» (فایدون، ص ٦٤). بدین سان «کار عقل این است که ما را از زمین یست برهاند و با آسمان که قرارگاه موجودات همنوع اوست، پیوند دهد؛ زیرا ما موجودات زمینی نیستیم بلکه اصل و مایهٔ ما آسمانی است و هنگام پیدایش ما روح ما از آنجا آمده و به ما پیوسته است» (تیمائوس، ص۹۰). بر این پایه، گفتار یگر که معتقد است «دانش سقراط روحاش را از همه قیدهای تن رها ساخته بود» (ورنریگر،۱۳۷٦، ص۲، ۸۱۲) بیراهه نیست.

### ۲. صدرا

صدرا معتقد است هدف کوششهای معرفتی، اندیشهای، ریاضت شوقی و انس با اشراق عقل فعال، افتراق نفس از بدن به شمار می آید، البته باید دانست «تا زمانی که نفس در بدن قرار دارد، همواره بدن، نفس را به خود نزدیک ساخته و مشغولش سازد و آن را از پیونید مستمر به عقل فعال منع کند؛ و ارتفاع حجاب و زوال مانع و دوام اتصال به عقل فعال و جدایی همیشگی روح از تن هنگامی اتفاق می افتد که اشتغال نفس به بدن و وسوسههای وهم و خیال بهوسیلهٔ مرگ از بین برود» (صدرا، ۱٤۲۸، ص۹، ۱۰۹). بدین اساس صدرا میان مرگ ارادی و اخلاق همسانی عینی می یابد. مرگ ارادی در سایهٔ تلاش نفس از رهایی تعلقات جسمانی و حرکت به سوی عقلانت مجرد تحقق می یابد. به اعتقاد او مرگ ارادی سیری صعودی است که انسان را با طی مراتب جسمانی و نفسانی به مجردات راهبری میکند (صدرا، ۱۳۸۱، ص۲۵۲)، و با تطهیر نفس از تعلقات پست نفسانی، کسب کمالات میکند و آماده سفر به مجردات می شود. مسلم اینکه مرگ ارادی واقعیتی است که دمادم می کاند و انسان حیات حقیقی زندگی خود را در آن می بیند، نه اینکه مرگ ارادی در انسان زندگی رخ دهد، بلکه مرگ ارادی در انسان حیات و حضور دارد و با خلع جلباب پایان زندگی رخ دهد، بلکه مرگ ارادی در انسان حیات و حضور دارد و با خلع جلباب انسان روی خواهد داد.

اخلاق نیز به واسطه اینکه نفس انسان می کوشد عقل را از سیطره قوای مادون عالم مادی خلاصی دهد تحقق می یابد؛ زیرا اگر نفس خود را از قید تعلقات مادی رهایی ندهد با توجه به اعتقاد صدرا به نسبت رقیقه به حقیقه، نمی تواند از فطرت ثانوی خود به فطرت اولی راه برد. پس اگر حرکت ارادی نفس منجر به رهایی از تعلقات نفسانی شود «آدمی ممکن است ... از درجهٔ پست به اعلی علیین و اشرف مقامات و درجات ملائکهٔ مقربین عروج نماید، هم ممکن است که به واسطهٔ پیروی نفس و هوی و به سبب جنبش طبیعت و هیولی از این مقام که او را هست به ادنی منازل خسایس و اسفل سافلین گراید و به منزل و مهوی دواب و

حشرات نزول نماید و با شیاطین و سباع و وحوش محشور گردد» (صدرا، ۱۳۸۶، ص ۷۰).

## ز) اختلافات و اشتراكات ديدگاه افلاطون و صدرا

به اعتقاد افلاطون نفس موجودی ثابت و شبیه موجودات سرمدی و با اصالت از بدن است؛ نفس و بدن متضاد از هم بوده و هیچ ارتباطی با یکدیگر ندارند؛ نفس در اثر هبوط اجباری از رتبهٔ خود، در نفس زندانی شده و به آن تعلق گرفته است؛ به این خاطر از دو واقعیت سیال و ثابت برخوردار شده است. با توجه به رسالهٔ فایدون معلوم شد که نفس دارای وجودی بینابینی است و نوع وجود آن ارتباط مستقیمی با افعال انسانی دارد. پس اگر عقل بر نفس حکومت کند، شبیه مُثل و ایده ها خواهد شد اما اگر تابع عواطف نفسانی گذرا باشد در حصار بدن باقی مانده و مبصر خواهد شد. به اعتقاد افلاطون مرگ طبیعی جداکننده نفس از عالم ماده نخواهد بود، بلکه جدایی زمانی اتفاق میافتد که انسان قبل از مرگ طبیعی، تمرین مرگ داشته باشد و آن را در زیست مادی با ارادهٔ خود تجربه کند.

بهرغم نگاه افلاطون صدرا نفس و بدن را بیگانه نمی داند و به لحاظ وجودی میان نفس و بدن ارتباط وجود متصور می داند. به این صورت که نفس در ابتدای هستی خود از بدن متولد شده و با حرکت جوهری به سمت عقلانیت در حرکت است. بدین صورت که نفس با حرکت ذاتی متحول می شود و در عروج معنوی کمالات را قبول می کند. بر ایس پایه در نگاه صدرا نه تنها استکمال ذاتی نفس از طریق بدن صورت می گیرد بلکه دیگر بدن قفسی برای نفس نیست. آنچه مسلم است، او آدمی را مادی و جوهر انسانی را موجب افعال ارادی می داند و با توجه به این افعال انسان می تواند نحوهٔ وجود و مرتبهٔ فعلیت خود را تعیین کند؛ چرا که اگر تابع عقل و اخلاق باشد پلههای معرفت را یکی پس از دیگری طی و به سافلین نزول کند. صدرا برخلاف اینکه بدن را جوهری جسمانی و دنیوی می داند که زمان هبوط نفس به عالم مادی، حادث شده است، قدیم بودن جوهر نفس را قبول دارد به این گونه که قبل از بدن موجود بوده و فعلیت داشته است. بر این اساس صدرا حدوث نفس را جسمانی و بقای آن را روحانی تلقی می کند که روح در ابتدای وجودش مادی بوده اما در احمال دادهه رو به تعالی و تجرد دارد. صدرا معتقد است زوال حجاب، ارتفاع موانع و دوام اتصال دادامه رو به تعالی و تجرد دارد. صدرا معتقد است زوال حجاب، ارتفاع موانع و دوام اتصال

به عقل فعال زمانی روی می دهد که تعلق نفس به بدن و پیوند عواطف و تعلقاتی وهمی و خیالی توسط مرگ از میان رود تا جدایی همیشگی نفس از جسم رقم خورد؛ بنابراین تا هنگامی که نفس در بدن بوده، همواره بدن نفس را جذب خود می کند و آن را از اتصال به عقل فعال باز می دارد.

اندیشه این دو فیلسوف از دو نوع ارتباط میان نفس و بدن حکایت دارد؛ ارتباطی که انسان به آن مجبور شده است و ارتباطی که با انتخاب، ارادهٔ خود آن را برمیگزیند. بر پایهٔ این دو نوع ارتباط، جدایی (مرگ) نفس از جسم نیز به دو صورت انجام می شود. جدایی اول (مرگ طبیعی) بدون اینکه اختیار انسان در آن دخیل باشد در یک زمان خاصی روی می دهد اما نوع دوم جدایی که اراده انسان کاملاً در شکل یافتن آن دخیل بوده و نقشی بنیادین در تحقق آن دارد و آن همان مرگ ارادی است.

آنچه مبرهن است، دو فیلسوف خواهان نفی زندگی دنیوی نیستند بلکه بر این باورند که جدایی کامل نفس از بدن و رسیدن به معرفت کامل هنگامی میسر است که انسان با مرگ طبیعی خود این جهان را ترک کند؛ چرا که فیلسوف (او که مرگ ارادی دارد) میخواهد دربارهٔ زندگی مادی به درستی داوری کرده و در پیوستگی نفس و بدن، زندگی را در جایگاهی قرار دهد که شایسته آن است تا نفس با توجه به اینکه مقامی والاتر از بدن دارد مسلط به زندگی مادی، بدن انسانی و قوای پست نفسانی باشد. در نگاه این دو فیلسوف معرفت چیزی جز رهایی از حصار و امیال تن نیست، از سویی دیگر مرگ ارادی زمانی محقق می شود که نفس بتواند خود را از قیود تن آزاد کند، عقل خویش را رهایی بخشد و به سمت ایدهها حرکت کند. وجه همسانی مرگ ارادی و معرفت در همین رهایی از تن است، که نفس با حکومت جزء عقل بر انسان و با کسب معرفت به سمت رهایی از زندان تن و جهالت قدم بردارد و به اختیار و اراده خود به سمت ایدهها حرکت می کند. صدرا نیز همچون افلاطون معرفت و مرگ ارادی را همجهت می داند. او با طرح مرگ پیش از مرگ بر این نکته تأکید دارد که انسان با کسب معرفت می تواند پردههای ظلمت را کنار زده و به حد تام معرفت نائل آید و نفس خویش را از بدن دور سازد که این همان مرگ ارادی است. از آنجا که مرگ ارادی در سایه تلاش نفس انسان از رهایی تعلقات جسمانی به وقوع می-پیوندد و اخلاق نیز بهواسطه اینکه نفس انسان می کوشد عقل را از سیطره قوای مادون مانند غضب و شهوت خلاصی دهد، در نگاه وی در پیوستگی نفس با بدن، عواطفی از بدن ظاهر می شود که موجب می شود نفس را در بند خود گرفتار کند و مانع حرکت آن به سوی موجود سرمدی می شود، اما انسان به تکیه بر معرفت و اخلاق این طریق را طی و به مرگ ارادی نائل می آید. می توان در نسبت معرفت، مرگ ارادی و اخلاق چنین نوشت که این مفاهیم در تلقی صدرا و افلاطون از تطابق ضمنی برخوردارند.

#### نتيجه

از آنچه گفته شد، چنین بر می آید که مرگ ارادی با تصور افلاطون و صدرا درباره نفس و بدن از تمایز بدن و انواع ارتباط آن دو با هم قابل توضیح است. در باور افلاطون، نفس و بدن از تمایز ذاتی برخوردار هستند و این دو، دارای دو ذات مستقل و جدا از هم می باشند. نفس که در عالم ایده ها و مُثُل حضور داشته است، بعدها به خاطر اضطرار متافیزیکی محدود و محکوم به کالبد مادی گشته است. برخلاف افلاطون که بدن را حصار و زندان جسم تلقی می کند، صدرا اعتقاد دارد که نفس برای موجود شدن نیازمند بدن مادی است، به گونه ای که وجود نفس از عالم ماده شروع می شود؛ به این صورت که نفس و بدن به مانند شیء واحدی هستند که از جهتی بر آن نفس و از سویی دیگر بر آن بدن گفته می شود و نسبت حاکم میان شان رقیقه به حقیقه است که بدن رقیقه این شیء و نفس حقیقه آن است. بر این اساس عقیده این دو فیلسوف در باب نسبت نفس و بدن با همدیگر تفاوت جدی داشته و همراستا با هم نیست.

در تألیفات افلاطون به دو نوع ارتباط میان نفس و بدن اشاره شده است. بهزعم او نفس با بدن بهواسطهٔ ارتباطی متعالی، با هم در ارتباطاند و از سویی دیگر نفس با بدن از طریق ارادهٔ خود در تعامل است. سخن صدرا در باب حدوث جسمانی و بقای روحانی نفس نیز در حقیقت به این دو نوع ارتباط میان نفس و بدن اشاره دارد که حاکی از همزبانی این دو فیلسوف در این موضوع است؛ چرا که به باور صدرالمتألهین تکوّن نفس در بدن مادی یک اضطرار بیرونی است و هیچ ارادهای از نفس بر آن مترتب نیست. در مقابل این ارتباط صدرا همانند افلاطون به نوع دیگری از ارتباط باور دارد که در آن ارتباط نسبت ارادی میان نفس و بدن برقرار است و به واسطهٔ این ارتباط ارادی است که نفس، بدن را به جهات مختلف

به حرکت در می آورد. در تأملات افلاطون با دو نوع جدایی، یعنی مرگ نفس و بدن و در اندیشهٔ صدرا با دو نوع تعالی روبهرو هستیم. به باور افلاطون جدایی و مرگ در صورت اول به شکل طبیعی روی می دهد که در آخر عمر آدمی بنا به ضرورت متافیزیکی اتفاق می افتد. این نوع مفارقت نفس از بدن همان مرگی است که همه مردم روزی با آن در گیر خواهند شد. صدرا نیز بنابر تصور خود از نسبت نفس و بدن، مرگ را تعالی نفس از بدن توضیح می دهد؛ به این صورت که نفس به وسیلهٔ حرکت جوهری از مرتبه مادی خود که همان بدن مادی است، تعالی می یابد، یعنی نفس توسط ارتقا وجودی به لحاظ جوهری از بدن جوهری از جسمانی خود جدا می شود و تکامل وجودی می یابد.

صدرا همراستا با افلاطون، از جدایی دیگری نیز نام می برند که ناظر به مفارقت و تعالی ارادی نفس و بدن است و به واسطهٔ تلاش انسان به دست می آید. به زعم افلاطون، روح باید همواره گریزان از تن بوده و خود را از قفس تعلقات بدن فارغ نگه دارد. صدرالمتألهین هم دربارهٔ حرکت جوهری ارادی به نوع دیگری از تعالی نفس از بدن باور دارد. او این تعالی را همان مرگ ارادی می داند که متوقف بر ارادهٔ آدمی است؛ به این صورت که انسان با افعال ارادی خود، موجب قطع تعلق نفس از بدن می شود و این امر موجب تعالی جوهری نفس می گردد و آن را به مرحلهٔ تجرد ارتقا می دهد؛ بر این اساس مرگ ارادی روی می دهد. با این توضیح روشن می شود که نمی توان سیر قهقرایی را با حقیقت مرگ ارادی یکسان دانست، چرا که مرگ ارادی، حرکتی رو به تعالی بوده و از سویی دیگر انسان را از تعلقات دانست، چرا که مرگ ارادی، حرکتی رو به تعالی بوده و از سویی دیگر انسان را از تعلقات در اندی شمار می آیند که باعث می شوند نفس از بدن جدا شود و تعالی وجودی یافته و به مقام شمار می آیند که باعث می شوند نفس از بدن جدا شود و تعالی وجودی یافته و به مقام عقلانیت ارتقا یابد؛ به همین دلیل با حقیقت مرگ ارادی که همان جدایی ارادی نفس از بدن به شمار می آیند مرتبط می شوند. به این ترتیب، در نگاه این دو فیلسوف مرگ ارادی، معرفت و اخلاق کارکردی یگانه به خود می گیرند.

## منابع و مآخذ

- افلاطون (۱۳۸۰). مجموعه آثار. ترجمهٔ محمدحسن لطفی، جلدهای اول تا چهارم، چاپ سوم، تهران، شرکت سهامی انتشارات خوارزمی.
  - بورمان، كارل (١٣٧٥). افالاطون. ترجمهٔ محمدحسن لطفى، تهران، طرح نو.
- ۳. پنج تن، منیژه (۱۳۹۲). «مرگاندیشی و مرگآگاهی». ماهنامه اطلاعات حکمت و معرفت، ش
  ۹، آذر ۹۲.
  - ٤. پي ير ادو (١٣٨٢). فلسفه باستاني چيست. عباس باقري، چاپ اول، تهران، علم.
  - ٥. تئودور گمپرتس (١٣٧٥). متفكران يونان. محمدحسن لطفي، چاپ اول، تهران، خوارزمي.
- ۳. شجاری، مرتضی (۱۳۸۸). انسانشناسی در عرفان و حکمت متعالیه. تبریز، انتشارات دانشگاه تبریز.
- ۷. شوپنهاور، آرتور (۱۳۸۸). جهان همچون اراده و تصور. ترجمهٔ ای جی پین و رضا ولی یاری،
  تهران.
- ۸. صدرا، صدرالدین محمد شیرازی (۱۳۸۱). کسر اصنام الجاهلیه. تصحیح محسن جهانگیری، به اشراف سید محمد خامنهای، چاپ اول، تهران، بنیاد حکمت اسلامی صدرا.
- ٩. صدرا، صدرالدین محمد شیرازی (۱۳۸۷). المبدأ و المعاد. تصحیح سید جلال الدین آشـتیانی،
  قم، بوستان کتاب.
- ۱۰. صدرا، صدرالدين محمد شيرازى (١٤٢٨ق). الحكمة المتعالية في الاسفار الاربعة. جلدهاى هشتم و نهم، چاپ سوم، قم، طليعة النور.
- ۱۱. صدرا، صدرالدین محمد شیرازی (۱۳۷۸). المظاهر الالهیهٔ فی اسرار العلوم الکمالیهٔ. تصحیح سید محمد خامنه ای، تهران، سازمان چاپ و انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.
- ۱۲. صدرا، صدرالدین محمد شیرازی (۱۳۸٦). المشاعر. تصحیح سید جلال الدین آشتیانی، چاپ اول، قم، بوستان کتاب.
  - ۱۳. عباسی داکانی، پرویز (۱۳۸٦). *سهروردی و غربت غربی*. تهران، علم.
- 18. كاپلستون، فردريك (١٣٨٥). تاريخ فلسفه. ترجمهٔ سيد جلالالدين مجتبوى، جلـد اول، چـاپ پنجم، تهران، علمي و فرهنگي؛ و سروش.
- ۱۵. گواردینی، رومانو (۱۳۷٦). مرگ سقراط (تفسیر چهار رساله فایادون). ترجمهٔ محمدحسن لطفی، چاپ اول، تهران، طرح نو؛ مرکز.
  - ١٦. يگر ورنر (١٣٧٦). يايديا. محمدحسن لطفي، جلد دوم، تهران، خوارزمي.

- 17. DOROTHEA FREDE (2006). Disintegration and restoration: Pleasure and pain in Plato's Philebus, Cambridge Companions Online © Cambridge University Press.
- 18. FRED D. MILLER, JR. The Platonic Soul, A Companion to Plato, edited by Hugh H. Benson, Copyright © 2006 by Blackwell Publishing Ltd.
- 19. THOMAS C. BRICKHOUSE and NICHOLAS D. SMITH, The Socratic Paradoxes, A Companion to Plato, edited by Hugh H. Benson, Copyright © 2006 by Blackwell Publishing Ltd.

#### References

- 1. Abbas-Dakani, Parviz (2007). *Suhrawardī and Western Illness*. Tehran: Alam. (in Persian)
- 2. Borman, Karl (1996). *Plato*. translated by Mohammad Hasan Lotfi, Tehran, New Design. (in Persian)
- 3. Copleston, Frederic (2006). *History of Philosophy*. translated by Seyyed Jalaluddin Mojtaboi, vol 1, fifth edition, Scientific and Cultural Publishing Company and Soroush Publishing Company. (in Persian)
- 4. Guardini, Romano (1997). *The Death of Socrates (Commentary on the Four Treatises of Phaedon)*. translated by Mohammad Hasan Lotfi, first edition, Tehran, new design, publishing center. (in Persian)
- 5. Panjton, Manijhe (2013). "Death Thinking and Death Awareness". *Hekmat Va Marafet Information* Monthly, no. 9, Azar 2012. (in Persian)
- 6. Pierre Edu (2003). What is ancient philosophy, Abbas Bagheri, first edition, Tehran, Sher Alam. (in Persian)
- 7. Plato (2001). *collection of works*, translated by Mohammad Hassan Lotfi, vol. 1-4, third edition, Tehran, Khwarazmi Publishing Company. (in Persian).
- 8. Shīrāzī, Ṣadr ad-Dīn Muḥammad (2002). *Kasr Isnam al-Jahiliyyah*. edited by Mohsen Jahangiri, under the authority of Seyyed Mohammad Khamenei, first edition, Tehran: Sadra Islamic Wisdom Foundation Publications. (in Persian)
- 9. Shīrāzī, Ṣadr ad-Dīn Muḥammad (2008). *al-Mabda wa al-Ma'ad*. revised by Seyyed Jalal Ashtiani, Qom, Bostan Kitab. (in Persian)
- Shīrāzī, Ṣadr ad-Dīn Muḥammad (1999). al-Mahahir al-Ilahiyyah fi Asrar al-Uloom al-Kamaliyyah, edited by Seyyed Mohammad Khamenei, Tehran, Ministry of Culture and Islamic Guidance Printing and Publishing Organization. (in Persian)
- 11. Shīrāzī, Ṣadr ad-Dīn Muḥammad (1428 AH). *al-Hikma al-muta 'aliya fi-l-asfar al-'aqliyya al-arba'a*. vol. 8, 9, third edition, Qom, Talia El Noor. (in Persian)
- 12. Shīrāzī, Ṣadr ad-Dīn Muḥammad (2007). *al-Masha'ir*. edited by: Ashtiani, first edition. Qom, Bostan Kitab. (in Persian)
- 13. Schopenhauer, Arthur (2009). The world is like will and imagination.

- translated by: AJ Payne and Reza Valiyari, Tehran, Merkaz. (in Persian)
- 14. Shajari, Morteza (2009). *Anthropology in Transcendental Mysticism and Wisdom*. Tabriz: Tabriz University Publications. (in Persian)
- 15. Theodore Gomperts (1996). *Greek thinkers*. Trans. Mohammad Hassan Lotfi, first edition, Tehran, Kharazmi Publications. (in Persian)
- 16. Yager Werner (1997). *Paidia*. Trans. Mohammad Hasan Lotfi, vol 2, Tehran, Kharazmi Publications. (in Persian)
- 17. DOROTHEA FREDE (2006). Disintegration and restoration: Pleasure and pain in Plato's Philebus. Cambridge Companions Online © Cambridge University Press.
- 18. FRED D. MILLER, JR. *The Platonic Soul, A Companion to Plato*. edited by Hugh H. Benson, Copyright © 2006 by Blackwell Publishing Ltd.
- 19. THOMAS C. BRICKHOUSE and NICHOLAS D. SMITH, *The Socratic Paradoxes*, *A Companion to Plato*. edited by Hugh H. Benson, Copyright © 2006 by Blackwell Publishing Ltd.



