

### **History of Islamic Philosophy**

Home Page: hpi.aletaha

Ale-Taha Institute of Higher Education

# Metaphysics of the Divine Word; Ontology of Revelation in Mu'tazilites Theological System

Masoud Jafarzade Kurdkandi<sup>1</sup> | Qholamreza Zakiani<sup>2</sup>

1. Ph.D. Student in Islamic Philosophy and Theology, Allameh Tabataba'i University.

E-mail: M jafarzade@atu.ac.ir

2. Associate Professor, Department of Philosophy, Allameh Tabataba'i University.

E-mail: Zakiani@atu.ac.ir (Corresponding Author)

#### **Article Info**

#### Article type: Research Article

### Article history:

Received 18 February 2024 Received in revised form 28 March 2024 Accepted 28 April 2024 Published online 22 July 2024

#### Keywords:

Quran, Revelation, Metaphysics, Word, Accident, Creation, Intention, Historicity, Mu'tazila

#### **ABSTRACT**

In the Middle Ages, after the divine monotheism, one of the most important issues in the Islamic sect was the discussion of the nature of the divine word, which both the Mu'tazilites and the hadith scholars considered sound and words, with the difference that the divine word was an event and a creature of God and a hadith of the people of Hadith, ancient and other. Creature. The end of this conflict led to the hardship of the Qur'an, not with the logic of reason and reasoning, but with power and force. The ideological end of this story left many questions unanswered, and addressing it will solve many other issues. The theory of the divine word for the Mu'tazilites is based on a special metaphysics that can be achieved by explaining the type of metaphysical approach to a better understanding of the divine theology. What is the nature of the divine word? Is it ontological or epistemological and semantic? has real meanings? Is it human or divine? What does the divine word have to do with history? How do religions relate to each other? In short, the divine word is the verbal act of God, which in terms of actuality, two-member and in terms of verb, is multiactual, which is human in terms of the source of the issuance of intention, and human in terms of the source of the word, and it is an event and a historian in three aspects: linguistic, philosophical and theological. And according to it, the relationship between the Abrahamic religions is essentially independent.

Online ISSN: 2981-2097

Cite this article: Jafarzade Kurdkandi, M & Zakiani, Qh (2024). Metaphysics of the Divine Word; Ontology of Revelation in Mu'tazilites Theological System, *History of Islamic Philosophy*,3 (2), 5-38. <a href="http://doi.org/10.22034/hpi.2024.444586.1058">http://doi.org/10.22034/hpi.2024.444586.1058</a>



© The Author(s). **Publisher:** Ale-Taha Institute of Higher Education Institute. DOI: http://doi.org/10.22034/hpi.2024.444586.1058

#### **Extended Abstract**

#### Introduction

There is a consensus in Islamic thought about God's speech, but the way of speaking and the attribution of speech to God is a point of disagreement. Ahl al-Hadith and Mu'tazilite have different views on the nature of God's speech, with Ahl al-Hadith considering it ancient, uncreated, and an attribute of essence, while Mu'tazilite view it as an event, a creature, and an action. Mu'tazilite separate divine essence from divine attributes in terms of ontology and epistemology, attributing attributes God from human reason and language. Attributes do not exist independently of essence ontologically, but their meaning is based on names and credits subject to human intent and convention. The divine word is considered an event and a created thing by Mu'tazila, addressed to humans and needing a human audience to be realized. The debate between Mu'tazila and Ahl al-Hadith goes beyond the creation aspect to being a human creation, with Ahl al-Hadith not explaining it rationally but considering it closed without further inquiry. The Mu'tazila reduced divine attributes to mere descriptions sourced from human reason and language. They believed that the divine word was similar to human speech and could be produced by humans. Abu Musa Mordar thought the Qur'an was like any other book that humans could replicate with the same eloquence. Muammar bin Abad also viewed the divine word as a human action. Baqillani from the Mu'tazila considered divine attributes as intellectual and linguistic attributes attributed to God by humans. The Ash'a'rites disagreed with the Mu'tazila's belief, seeing it as humanizing the divine word.

#### Methods

In this article, we will analyze the Mutazilite's metaphysical approach to the nature of God's speech in a descriptive-analytical method, that what is the origin of the divine speech, and what kind of meaning does it have, and from which region issued?

ريا حامع علوم الثايي

### **Findings**

God's speech is a nascent act, created, and is composed of several acts such: expression, in-expression, and with-expression, whose expression act is issued by man and the act of in-expression is issued by God. The

doer of the speech is also a dual agency, which is divine due to the origin of the intention, and human according the origin of the utterance. The divine word is a historical matter from three philosophical, theological and linguistic aspects.

#### Conclusion

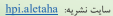
Mu'tazila consider speech to be a direct creation of God and also believe that God, due to his incorporeal nature, cannot speak directly nor can he convent the language; Rather, it speaks indirectly and based on the human convention. They have tried to resolve the aforementioned conflict by separating God's activity from the creation of the word to his essence, and creating the word on the place; But despite this, the speech cannot be considered as a direct creation of God and the conflict remains. It can be said that speech is the creation of God and God is the doer of the act of speech, but since its nature is sound and language and God cannot speak directly, but rather He has created it in a place with His power, the source of issuing the word is not God, but is a prophet In fact, it is the speech is an act that has two agent: it is human in according to the issuing words, and it is divine according to issuing intentions. Also, speech is a participle of multiple actions that consists of three actions of expression, inexpression, and with-expression. The expression action is not the act of God, but the in-expression action is the act of God, and the expression action was issued by the Propht.

The author believes that the divine word is a direct creation of God, but not in the sense that God is the source of issuing the word, but in the sense that the source of issuing the intention is God, and what makes the word into speech is the source of issuing the intention, not the source of issuing the word; Because the words of someone who is asleep or foolish, or the words of a parrot that lacks serious and useful intentions and will, cannot be considered as words. Therefore, by separating the source of issuing words from the source of issuing intentions, considering the doer of speech to be multi-agent, and the action to be multi-functional, the aforementioned conflict is resolved. Mu'tazilite in the direct creation of the divine word, they mean the issue of intention, and to think linguistical the divine word, they mean the issue of the word. God's speech is human speech and human is also capable of producing it. Since it has been expressed in the form of sound and words from the eginning, the way to transform meanings and intentions into words is the same as human

mental and linguistic mechanisms. God's Word is an action which is historical from three philosophical-ontological, theological and linguistic aspects and it happened and was created in each period according to the conditions and with the will of God, and the three religions of Judaism, Christianity and Islam, each one is a separate religion and in terms of substance, independent from are each other.



### تاريخ فلسفه اسلامي





شاپا الکترونیکی: ۲۹۸۱-۲۹۸۷

انتشارات موسسه آموزش عالى آلطه

# متافیزیک کلام الهی؛ هستیشناسی وحی در منظومهٔ کلامی معتزله

M\_jafarzade@atu.ac.ir Zakiani@atu.ac.ir ۱. دانشجوی دکتری فلسفه و کلام اسلامی دانشگاه علامه طباطبایی، تهران، ایران.
 ۲. دانشیار گروه فلسفه دانشگاه علامه طباطبایی، تهران، ایران (نویسنده مسئول).

| چکیده                                                                         | اطلاعات مقاله              |
|-------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| در دورهٔ میانه، بعد از توحید الهی، یکی از مهم ترین موضوعهای مورد اختلاف فـرق  | نوع مقاله:                 |
| اسلامی بحث در باب ماهیت کلام الهی بود که هر هم معتزله و هـم اهـل حـدیث        | مقالهٔ پژوهشی              |
| أن را صوت و لفظ مىدانستند؛ با اين تفاوت كه كلام الهي نـزد معتزلـه حـادث و     |                            |
| مخلوق خدا بود و نزد اهل حدیث، قدیم و غیرمخلوق. پایان این منازعه نه با منطق    | تاریخ دریافت:              |
| عقل و استدلال بلکه با قدرت و زور به محنت قرآن انجامید. فرجام ایدئولوژیک       | 14.4/11/49                 |
| این ماجرا، مسائل بسیاری را بدون پاسخ باقی گذاشت که پرداختن به آن راهگشای      | تاریخ بازنگری:             |
| بسیاری از مسائل دیگر خواهد بود. نظریهٔ کلام الهی نزد معتزله مبتنی بر متافیزیک | 14.4/.1/.9                 |
| خاصی است که از رهگذر تبیین نوع رویکرد متافیزیکی به آن، میتوان به فهمی         | تاریخ پذیرش:               |
| بهتر از کلام الهی نائل شد. این پـژوهش بـهروش توصیفی ـ تحلیلـی مـی کوشـد       | 14.4/.1/.9                 |
| رویکرد متافیزیکی معتزله به کلام الهی را درقالب چند مسئله بهترتیب منطقی بیان   | تاريخ انتشار:              |
| کند که ماهیت کلام الهی چیست؟ اَیا امری هستیشناختی است یا معرفتشناختی          | 14.4/.0/.1                 |
| و معناشناختی؟ دارای معانی واقعی است؟ امری انسانی است یا الهـی؟ کـلام الهـی    | 1/ 15.1                    |
| چه نسبتی با تاریخمندی دارد؟ رابطهٔ ادیان با یکدیگر چگونه است؟ بهطور خلاصه،    | واژگان کلیدی:              |
| پ سبهی به دری محمدی داره در است که به لحاظ فاعلی، دوعاملیتی و به لحاظ فعل     | قرآن، وحی، متافیزیک، کلام، |
| بودن، چندعملی است که از جهت منشأ صدور قصد، الهی و از جهت منشأ صدور            | حادث، مخلوق، قصد،          |
|                                                                               | تاریخمندی، معتزله.         |
| لفظ، انسانی است و از سه جهت زبانی، فلسفی و کلامی، حادث و تاریخمند است و       |                            |
| بر مبنای آن، رابطه ادیان ابراهیمی، به لحاظ ماهوی، استقلالی است.               |                            |

استناد: جعفرزاده کردکندی، مسعود؛ زکیانی، غلامرضا (۱۴۰۳). متافیزیک کلام الهی؛ هستی شناسی وحی در منظومهٔ کلامی معتزله، *تاریخ فلسفه http://doi.org/10.22034/hpi.2024.444586.1058* 

**ناشر:** موسسه أموزش عالى ألطه

DOI: http//doi.org/10.22034/hpi.2024.444586.1058

© نویسندگان.



#### مقدمه

اهمیت کلام الهی ازاین روست که خداوند موجودی کامل است که هیچ نقصی در او وجود ندارد و یکی از وجوه کمال او، اتصاف به صفت کلام است. از سوی دیگر، مبنای احکام شرعي، كلام الهي است و منبعي كه خداوند بـ وسيلهٔ أن احكام و تكاليف شرعي را صادر می کند، کلام است. کلام الهی یکی از مسائل مشترک ادیان ابراهیمی است که گرچه این ادیان را از ادیان طبیعی جدا می کند اما در این ادیان سه تلقی از کلام الهی وجود دارد؛ در یهودیت صبغهٔ قومی \_ نژادی گرفته، در مسیحیت کلمه در عیسی مسیح تجسد یافته و در اسلام امری زبانی است. در فلسفه و کلام اسلامی، ذات خداوند خارج از دسترس معرفتی انسان است و عقل یا روش دیگری نمی تواند به آن دست یابد. معتزله بر این باورند که شناخت خدا، تصور انسان از خداوند است (عبدالجبار، ١٤١٦، ص٥٣)، (محمد، د.ت، ص١٤). شناخت انسان تنها به صفات و افعال خدا تعلق دارد که از طریق عقل یا سمع امکانپذیر است. بهغیر از عقل که از مسير جهان خارج و بهواسطهٔ تغييرات در حوادث عالم به وجود محدث ميرسد، شناخت صفات خداوند ازطریق کلام الهی نیز امکانپذیر است. مراد از کلام الهی، سخن گفتن خداوند با پیامبر است که بر همین مبنا، فرق اسلامی از الهیات تنزیهی تا الهیات تشبیهی، بهنوعی خداوند را موجودی انسانوار و متشخص می دانند. خداوند از طریق کلام با انسان سخن گفته و انسان با دعا با خداوند سخن می گوید. کلام الهی، محل تلاقی امر الوهی با امر بـشری و شـرط امکـان ایجاد رابطهٔ شخصی خدا با انسان است. خدا ازطریق کلام بر انسان تجلّی پیدا کرده و پیامبر ازطریق کلام، حضور خداوند را درک کرده است. کلام الهی، راه ارتباط زبانی خداوند با انسان است. خداوند با واژگان زبانی آشنا و قابل فهم برای انسان با انسان سخن گفته (عبدالجبار، ۱۹٦۰، ج۷، ص۱۸۳) و محتوای کلام الهی، مجموعهای از گزارههای اعتقادی، احکام شرعی و آموزههای اخلاقی است. در اندیشهٔ اسلامی دربارهٔ این که خداوند متکلم است، اجماع وجود دارد (جشمى، ١٤٢٩، ص١٦٨)، هرچند نحوهٔ تكلم و اتصاف كلام به خداوند، محل اختلاف اندیشمندان اسلامی به ویژه اهل حدیث، معتزله و اشاعره است. اختلاف تا حدی زیاد بود که از مرزهای استدلال و عقل فراتر رفته و دستگاه خلافت و قدرت نیز به میان آمد و با محنت اول مأمون و محنت دوم متوكل فرجامي خشونت آميز يافت. اهل حدیث کلام را قدیم و غیرمخلوق می دانستند و تا آنجا پیش رفتند که کتابت، مصحف و جلد قرآن را نیز قدیم و غیرمخلوق پنداشتند (شهرستانی، ۱۶۳۰، ص۲۰۳). در مقابل، معتزله کلام را صوت می دانستند که از سنخ کلام انسان است. کلام (قرآن/وحی) از نظر معتزله، حادث و مخلوق بود (عبدالجبار، ۱۶۱۶، ص۸۲۸) که نه تنها به زبان آشنا و قابل فهم برای انسان (عبدالجبار، ۱۹۲۰، ج۷، ص۱۸۳) و بلکه اساساً به زبانی نازل شده که مواضعهای انسانی – اجتماعی است (عبدالجبار، ۱۹۲۰، ج۷، ص۹۲۰، ط۲۰). اشتراک اهل حدیث و معتزله در این بود که هر دوی آنها، کلام را اصوات و الفاظ می دانستند با این تفاوت که اهل حدیث آن را قدیم، غیرمخلوق و صفت ذات تلقی می کردند (ابن حنبل، بی تا، ص ۹۹؛ شهرستانی، ۱۶۳۰، ص ۱۳۳). اما معتزله آن را حادث، مخلوق و صفت فعل می دانستند (عبدالجبار، ۱۹۳۰، ۲۰ می ۱۵).

براساس جستوجو در منابع و پایگاههای اسنادی و اطلاعاتی، پژوهشهایی که به کلام الهی از دیدگاه معتزله پرداختهاند به شرح زیر است:

- پیرهادی و کریمی والا در مقاله خود، ماهیت کلام را از منظر قاضی عبدالجبار مطالعه کردهاند که لفظی و مخلوق است. خداوند هم قدرت ایجاد کلام صادق هم کلام کاذب را دارد اما به دلیل این که عادل است، کلام کاذب اظهار نمی کند .

- معصومی و محمد کم در مقالهٔ خود به چگونگی کلام الهی نزد متکلمان و ابن عربی می پرداز تد و اشارهای گذرا به معتزله می کنند که ماهیت کلام الهی را لفظ مخلوق می دانند.

- حاجی اسماعیلی در مقاله خود رویکرد معتزله و اشاعره به چیستی کلام الهی را بررسی می کند که در آن چگونگی تکلم خداوند را بررسی و بازگویی می کند؛ بدین منظور که با اشاره به نظریهٔ کلام نفسی اشاعره و کلام لفظی معتزله و بیان دلایل آنها بر نظریه شان و با اشاراتی به

پیرهادی، محسن؛ کریمیوالا، محمدرضا (۱۳۹٤)، بررسی و تطبیق حقیقت و صدق کلام الهی از دیدگاه قاضی عبدالجبار و ملاصدرا، فصلنامهٔ علمی \_ پژوهشی اندیشه نوین دینی، سال ۱۱، تابستان، شماره ۵۱، ص ۱۳-۸۰.

معصومی، زهره؛ محمد، فاطمه (۱۳۹۸). چگونگی کلام الهی را از نظر متکلمان و ابن عربی، خردنامهٔ صدرا، شماره ۹۵، بهار، ص ۲۱-۷.

۳. حاجی اسماعیلی، محمدرضا (۱۳۸۹)، بررسی رویکرد کلامی اشاعره و معتزله به چیستی کلام الهی، *الهیات تطبیقی*، سال اول، شمارهٔ دوم، تابستان، ص۸۷-۱۰۲.

کلام اهل بیت (علیهمالسلام) بدین نتیجه می رسد که عالم، کلام خداوند است و کلام خدا دارای مراتب است.

- حسینی نژاد و شجاعی اور مقاله خود نشان می دهد که جدال حدوث و قدم کلام الهی، مقدمه برای زبان قرآن و برداشت تفسیری مفسران است. آنان به این اشاره می کنند که کلام الهی، لفظی و مخلوق است و نظر معتزله را پیروی از قدریه می دانند.

- اداک در مقاله خود بعد از بیان معنای لغوی و اصطلاحی کلام، به تفصیل به بیان دلایل معتزله و اشاعره در باب کلام الهی می پردازد.

آثار و نوشتههایی که کلام الهی را از دیدگاه معتزله بررسی کردهاند هیچکدام بهصورت جامع و با رویکرد حاضر در این مقاله به موضوع نپرداخته و از بیان دلایل بر مخلوق بودن و لفظی بودن آن، فراتر نرفتهاند. مسئلهٔ این نوشتار، بیان رویکرد متافیزیکی معتزله به کلام الهی است که بهصورت چندین مسئله به دنبال هم بیان شده است؛ نه این که صرفاً به مخلوق بودن و لفظی بودن کلام الهی پرداخته باشد. علاوه بر آن، فعل بودن کلام در پرتو نظریه افعال گفتاری مورد بررسی قرار گرفته است که نحوهٔ فاعلیت الهی و انسانی و نحوهٔ فعل بودن کلام به چه صورت است. همچنین رابطه کلام الهی با تاریخمندی از سه منظر فلسفی، زبانی و کلامی بررسی شده است. همچنین بر مبنای نظریه کلام لفظی، رابطه ادیان با یکدیگر بیان شده است.

### الف) متافیزیک صفات و کلام الهی

نظریهٔ معتزله دربارهٔ کلام الهی مبتنی بر متافیزیک خاصی است که هستی شناسی و معرفت شناسی ارسطویی را می توان بنیان آن دانست. به نظر ارسطو، معرفت حقیقی از اشیاء جزئی و متغیر به دست نمی آید، اما در کلیات مفارق از ماده، که در عالم مثل قرار دارند، هم نیست. معرفت یقینی در همین جهان، قابل تحقق است (کاپلستون، ۱۳۸۰، ج۱، ص۳۲۸–۳٤۷). مطابق هستی شناسی ارسطویی، کلیات، وجوداتی از سنخ امور ذهنی و نام هستند (کاپلستون، ۱۳۸۰،

۲. اداک، ساجد (۱۳۹۸)، کلام نفس \_ و لفظی از دیدگاه متکلمان (اشاعره و معتزله)، دوف صلنامه تخصصی مطالعات فقه و اصول، سال دوم، شماره اول، بهار و تابستان، ص۱۹۷-۱۸۶.

۱. حسینی نژاد، امید؛ شجاعی، رقیه سادات (۱۳۹۵)، جدال کلامی حدوث و قدم کلام الهی بهمثابه مقدمهای بر مسئلهٔ زبان قرآن، پژوهشنامهٔ قرآن و حدیث، شمارهٔ ۱۸، بهار و تابستان، ص۹۹–۱۱٤

ج ۱، ص (72). معتزله هم، کلام الهی را امری حادث و مخلوق می دانند که جنبهٔ هستی شناختی و ماوراءالطبیعی فراتر از حوادث این عالم ندارد. کلام الهی از سنخ کلام انسان و از جنس الفاظ زبانی است (عبدالجبار، ۱۹٦۰، ج ۷، ص ۵). همان گونه که ارسطو عالم واقع را اصل می دانست، معتزله نیز شاهد را اصل گرفته و عالم غایب را بر مبنای آن فهم می کردند (عبدالجبار، ۱۹۹۰، ج ۷، ص (7)).

هستی شناسی کلام الهی نزد معتزله از هستی شناسی صفات الهی تبعیت می کند. در فلسفه و کلام اسلامی، ذات خداوند نه به صورت عقلی و نه سمعی، در دسترس معرفتی نیست؛ آنچه در سمع آمده، بیشتر سلبی و تنزیهی است. شناخت انسان به صفات خداوند تنها ازطریق عقل امکان پذیر است (عبدالجبار، ۱۹۹۰، ج۵، ص۲). مطابق آموز متافیزیک صفات، نزد معتزله صفات الهی، امور معرفت شناختی هستند که از سنخ اقوال و اوصاف انسانی است (عبدالجبار، ۱۹۲۰، ج۷، ص۱۹۲۰) که از طرف انسان به ذات خداوند نسبت داده می شود و خداوند در سمع، آن را تأیید می کند (عبدالجبار، ۱۹۹۰، ج٤، ص۱۷۵–۱۷۵). در اینجا نیز همچون متافیزیک صفات، سه مرحله و مسئله، قابل تفکیک است.

معتزله در مقابل اهل حدیث نص گرا، عقل را اصلی ترین منبع شناخت انسان در کنار وحی می دانستند که برمبنای خود عقل بدان رسیده بودند. به لحاظ معرفت شناختی، کارکرد عقل هم به عنوان منبع و هم مبنای شناخت به رسمیت شناخته شده بود. از طریق عقل بدین نتیجه رسیده بودند که عقل بر وحی تقدم دارد (عبدالجبار، ۱٤۱۲، ص۸۸) و تازمانی که عقل، خدا، صفات، حالات و مقاصد او را نشناسد، حجیت معرفت شناختی وحی را نمی توان پذیرفت و این شناخت را نمی توان در بادی نظر از قرآن به دست آورد. قرآن، منبع اصلی شناخت توحید و ذات و صفات نیست، بلکه با عقل به این معارف می رسیم؛ هرچه سمع در این باره بیان کرده، مؤید عقل است. تنها جایی که عقل بدان راه ندارد حوزهٔ جزئیات احکام شرعی است که آن هم خود عقل از ورود به آن حذر کرده است (شهرستانی، ۱۹۹۳، ج۱، ص ۹۱)؛ اما مبانی و اصول اخلاقی

۱. جعفرزاده کردکندی، مسعود؛ زکیانی، غلامرضا؛ داوری، فهیمه (۱٤۰۱)، متافیزیک صفات در مدرسهٔ دینی معتزله و اشاعره، پژوهشنامه فلسفهٔ دین (نامهٔ حکمت سابق)، سال بیستم، شمارهٔ دوم (پیاپی ٤٠)، صص ٣٣-

حاکم بر احکام الهی، تابع حسن و قبح عقلی است (عبدالجبار، ۱۹۲۰، ج7، ص ۱۳۵). سخن خداوند بر عقلیاتی چون توحید و عدل دلالت نمی کند (عبدالجبار، ۱۹۹۰، ج7، ص ۱۳۵) و دلالت ابتدایی قرآن بر عقلیات محال است (عبدالجبار، ۱۹۹۰، ج٤، ص ۱۷۵–۱۷۵). بر این اساس، تمام آیات مربوط به توحید و صفات را بهصورت عقلانی فهم و تفسیر می کردند.

معتزله از طریق برهان جهانشناختی خداوند را اثبات میکنند. جهان و موجودات آن حادثاند، هر حادثی نیازمند محدث است و خداوند آن را حادث کرده است (عبدالجبار، ۱٤۱٦، ص ٩٥). معتزله ذات الهي را بهلحاظ هستي شناختي و معرفت شناختي از صفات الهي تفكيك می کنند و ویژگیها و خصوصیات ذات را به صفات سرایت نمی دهند. ذات خداوند، قدیم و واحد است (عبدالجبار، ١٤١٦، ص ١٨١) اما صفات خداوند حادث، مخلوق خداوند، زمانمند و زبانمنـد هـستند و هـستي آنهـا نـه از سـنخ وجـودات هـستيشـناختي بلكـه از سـنخ امـور معرفت شناختی و ذهنی است. اتصاف خداوند به عالم بودن بدین معنی نیست که واقعیتی هستی شناختی به نام علم در خداوند وجود دارد؛ بلکه صفات، اموری معرفت شناختی هستند که توسط عقل و زبان انسان به خداوند اسناد داده می شوند (جعفرزاده، زکیانی و داوری، ۱٤٠١، ص٤٢). معتزله صفات الهي را بهطريق عقلي اثبات و هرجا با صفات ذكر شده در سمع و با عقل تعارض داشته باشد، أن را تأويل مي كنند. صفات از لحاظ هستي شناختي، وجود مستقل از ذات ندارند (براساس نظریات عینیت صفات با ذات، نیابت، احوال)، بهلحاظ معرفت شناختی نیز معانى واقعى ندارند بلكه معناي آنها از سنخ نام و اعتبارات تابع قصد و وضع واصف انساني است (جعفرزاده، زکیانی و داوری، ۱٤٠١، ص ٤٣)؛ بنابراین مستقل از انسان و عقل شناخته نمی شوند. به طور خلاصه، صفات الهی از جهت هستی شناختی، معرفت شناختی و معناشناختی تابع عقل و زبان انسان هستند که از پایین به خداوند نسبت داده شدهاند (باقلانی، ۱۹۵۷، ص ٢١٧). صفات فعل نيز در گفتمان معتزله در نسبت با جهان هستي و عالم واقع و انسان قابلیت تحقق دارند. کلام الهی صفت فعل خداوند و به تعبیر دقیق تر، فعل خداوند است (عبدالجبار، ۱۹۲۰، ج۷، ص۱۱۷) که همانند دیگر صفات، مخلوق و حادث است.خطاب آن به انسان است و بدون وجود مخاطب انسانی، قابلیت تحقق ندارد (عبدالجبار، ۱۹۶۰، ج۷، ص ۲۹، ۷۱و ۸۰).

جدال معتزله و اهل حديث دربارهٔ مخلوق و حادث بودن كلام الهي، صرفاً لفظي نيست بلکه حاکی از تقابل عمیق ساختار فکری و رویکرد متافیزیکی آنان به ماهیت کلام الهی است که تابعي از متافيزيك صفات الهي نزد آنان است. منازعهٔ آنان دربارهٔ كلام الهي نه به مخلوق بودن، بلکه به انسان برمی گردد؛ زیرا با مخلوق دانستن صفات و کلام الهی، مشکل جـدی بـهوجـود نمي آيد، بهويژه كه اهل حديث آن را تبيين عقلاني نمي كنند و با بلاكيف دانستن آن، مسئله را مختومه مى دانند (اشعرى، ١٤٣٢، ص١٦٣٠). مسئله اين است كه معتزله صفات را به اوصاف تقليل داده و منشأ صدور آن را عقل و زبان واصف و واضع انساني مي دانند (عبدالجبار، ١٩٦٠، ج٥، ص١٧٤–١٧٩؛جعفرزاده، زكياني و داوري، ١٤٠١، ص٣٥) و بههمين شيوه، كلام الهي را نيز از جنس کلام انسان می دانند که انسان هم قادر به تولید آن است (عبدالجبار، ۱۹۶۰، ج۷، ص۵)؛ وگرنه هم در قرآن و هم بهباور اهل حدیث، جهان و موجودات، افعال و اعمال انسان همگی مخلوق مستقيم خداوند هستند و انسان قدرت خلق كننـدگي نـدارد (بـاقلاني، ١٩٥٧، ص٣٠٣). بنابراین مسئله، صرف مخلوق بودن نیست بلکه مخلوق انسان بودن و قدرت انسان بر ایجاد آن است (جشمي، ١٤٢١، ص١٦٨) كه اهل حديث و اشاعره با أن مخالفت مي كنند. نظريات معتزلیان دربارهٔ کلام الهی تا حدود زیادی به این سمت است که کلام را انسانی تلقی میکنند و اشاعره در تقریر نظریات آنان به انسانی دانستن کلام الهی نزد آنان اعتراض کردهاند. اشعری ضمن تفسير آية ٢٥ سورة مدثر «إن هَذَا إلَّا قُولُ ٱلبَشَر»، باور معتزليان به مخلوق بودن كلام الهي را به انسانی دانستن کلام الهی تعبیر کرده است (اشعری، ۱۳۹۷، ص۹-۱۲). باقلانی نیز صفات الهي را نزد معتزله صفاتي عقلاني و زباني مي داند كه انسان به خدا نسبت مي دهد (باقلاني، ۱۹۵۷، ص۲۱۷). ابوموسی مردار قرآن را مانند کتب دیگر میدانست که انسان توانایی ایس را دارد نمونه و مثل آن را بههمان فصاحت و بلاغت بیاورد (شهرستانی، ۱۲۳، ص ۲۰).

# ب) ماهیت کلام الهی نزد معتزله

کلام الهی نزد متکلمین، صفت خداوند است و معتزله آن را صفت فعل خداوند تلقی می کنند (عبدالجبار، ۱۹۲۰، ج۷، ص۱۱۷). در فلسفه و کلام، صفت چیزی است که عرض و قائم به امر دیگری باشد. مانند قیام زردی بر جسم؛ بنابراین در برابر ذات قرار دارد. اما، معتزله صفت را به به امر معناشناختی و زبانی تقلیل دادهاند و آن را وصف واصف می دانند.

صفت شأن هستی شناختی مستقلی ندارد و چیزی بیش از نام، قول و وصف نیست. نزد معتزله، وصف، در برابر ذات قرار دارد. لذا گرچه در نگاه کلی، بین فرق اسلامی در صفت داشتن خداوند اختلافی نیست اما در هستی شناسی صفات و نحوهٔ اسناد صفات به خداوند و ارتباط این صفات با ذات الهی، اختلاف زیادی دارند.

صفات الهی (صفات ذات و فعل) به لحاظ هستی شناختی از ذات الهی جدا هستند و ویژگی ها و خصوصیات ذات به صفات سرایت نمی کند؛ چون صفت مستقل از ذات است، لذا با ناشناختنی بودن کنه ذات و معرفت بخش بودن صفات ناسازگار نیست؛ زیرا اولاً صفات، هستی شناختی نیستند بلکه زبانی اند و از طرف انسان به خدا نسبت داده شده اند، ثانیاً شناختی که صفات می دهند یقینی و ثابت نیست بلکه تأویل پذیر است. معتزله چندین نظریه دربارهٔ صفات الهی مطرح کرده اند: از نفی مطلق صفات، عینیت صفات با ذات، نیابت ذات، و احوال، که همگی در این امر مشترکند که صفت، واقعیتی هستی شناختی نیست بلکه وصف است (برخلاف اهل سنّت راشاعره). بنابر این از نظر آنان، ذات خداوند صفت ندارد اما کار کردهای صفات را دارد و کار کردهای صفات را وصف انجام می دهد.

کلام الهی ماهیتی زبانی و لفظی دارد، صفات و اوصاف الهی نیز ماهیتی زبانی و لفظی دارند. معتزله توصیف ذات خدا را نیز با افعال بیان می کنند. مثلاً علم خدا، بدین معنی است که خداوند عالمانه عمل می کند. همانند اوصاف ذات، نزد معتزله خداوند صفت ندارد بلکه وصف دارد؛ خدا علم ندارد بلکه عالمانه عمل می کند، قدرت ندارد قادرانه عمل می کند؛ بنابراین برای صفت داشتن، صرف علم و قدرت کافی نیست بلکه مهم عالمانه و قادرانه عمل کردن است. یعنی به گونهای عمل می کند گویی علم دارد؛ صفت کلام نیز همانند سایر صفات، مخلوق و حادث است. صفت کلام به خداوند قیام ندارد بلکه خداوند فاعل آن است و کلام خود را در غیر، ایجاد می کند (عبدالجبار، ۱۶۱۳، ص۸۲۸). در اینجا نیز خداوند به گونهای عمل می کند که گویی صفت کلام دارد؛ سخن نمی گوید اما گویی چنین می کند. به عبارت دیگر، از شرایط فاعل این نیست که فعل کلام دربارهٔ خودش صادق باشد و خودش همانند انسان قادر به تکلم باشد تا کلامی از جنس کلام انسانی را ایجاد کند (عبدالجبار، ۱۹۲۰، ج۷، ص ۱۳۲).

کلام الهی یک حقیقت عقلی نیست بلکه اصطلاح صرف و امری است که بدون زبان نمی تواند و جود داشته باشد. هرکسی قادر به ایجاد آن باشد، متکلم است (محل فاعل آن است)

(شهرستانی، ۱٤۳۰، ص۲۵۷). از اصوات منظوم تشکیل شده است و از سنخ کلام انسانی است امری است که خداوند آن را در محلی خلق کرده است و این کلام، تغییر میپذیرد (عبدالجبار، ۱۹۲۰، ج۷، ص ۹۱) و دارای نظم خاصی است که تأخیر و تقدیم در آن وجود دارد، امر واحدی نیست، حاوی امر و نهی و انشاء و علم و خاص و ... است (عبدالجبار، ۱۹۲۰، ج۷، ص۳).

# ١. قرآن؛ كلام مخلوق

از نظر معتزله قرآن مخلوق خداوند و حادث است. آیات و کلمات قرآن به حسب زمان و به زبان نازل شده است (جشمی، ۱٤۲۱، ص۱۹۹) و چون آغاز و انجامی دارد، اگر عمر پیامبر اکرم(ص) کمتر یا بیشتر می شد قرآن به تبع آن بلندتر یا کوتاه تر می بود و شاید احکام آن تفاوت پیدا می کرد. به باور معتزله، قرآن نه یک باره بلکه به صورت تدریجی و به حسب زمان نازل شد. تدریجی بودن نزول قرآن را از اتفاقاتی که قرآن روایت کرده می توان فهمید. آیاتی از قرآن مربوط به جنگ احد، بدر و خندق است، آیاتی دربارهٔ صلح حدیبیه (فتح، ۱-۱۵)، داستان اف ک عائشه (نور، ۱۱-۲۱) و ... است که به روشنی نشان می دهد این اتفاقات در بازه های زمانی مختلف رخ داده و متناسب با آن، آیاتی نازل می شده است.

# ج) كلام الهى؛ تجلّى فعل خداوند

معتزله در برابر اهل حدیث و اشاعره، کلام را نه صفت ذات بلکه فعل الهی می دانند که برای تأمین مصالح بندگانش آن را بیان کرده است (عبدالجبار، ۱۹۹۰، ج۷، ص۲۰۸). خالق قرآن، خداست و قرآن مانند سایر افعالش مخلوق اوست آنان خداوند را فاعل کلام می شمرند (عبدالجبار، ۱۹۹۰، ج۷، ص۵۳). به نظر آنان قرآن، وحی و کلام الهی است که بر پیامبر نازل شده تا دلیلی بر نبوت او باشد (عبدالجبار، ۱٤۱۹، ص۵۲۸).

نزد معتزله، فعل تکلم قائم به ذات نیست؛ آنگونه که اشاعره قائم به ذات و قدیم می دانستند. کلام، مخلوق خدا و او فاعل آن است که آن را در محلی ایجاد کرده است (قاضی عبدالجبار، ۱۹۶۵، ج ۷، ص ۵٦) و نیازمند این نیست که خداوند خودش سخن بگوید و تکلم کند بلکه صوت و سخن را ایجاد می کند. خداوند از ازل متکلم نبوده بلکه کلام را مانند سایر

موجودات در زمانی خاص خلق و ایجاد کرده است (عبدالجبار، ۱۳۸۶، ص۵۲۸).

نزد معتزله ویژگیها و اوصاف ذات به صفات و افعال الهی سرایت نمی کند؛ ازایس رو نه صفات خداوند و نه افعال خداوند، هیچیک نه قدیماند و نه واحد و نه ثابت. کلام الهی نیز چون از سنخ صوت و حرف است (عبدالجبار، ۱۹۲۰، ج۷، ص ۸۵)، دارای تقدم و تأخر و نظم خاصی است که مختلف و تغییرپذیر است.

معتزله کلام را فعل الهی میدانند که از طریق زبان (صوت/حرف) انجام گرفته است رعبدالجبار، ۱۹۲۰، ج۷، ص۷۷). در واقع کلام الهی بهعنوان امر زبانی، رسانهای است که افعال خداوند را نمایش می دهد و تجلی فعل الهی است. نزول وحی یعنی آشکارشدن افعال الهی وحی الهی، تحقق فعل خداوند در جهان و در تاریخ است که در قالب گزارهها و جملات زبانی بیان شده است و تفسیر آن از سوی انسان، تفسیر فعل خداوند است. کلام الهی تخاطب میان خداوند و انسان است و خداوند خود را از طریق فعل کلام نشان می دهد. بنابراین کلام در وهله اول فعل است که بیان زبانی یافته است و خداوند با زبان از آن اخبار می دهد و آن را وصف می کند. بنابراین منطقاً یک تمایز میان فعل و گزارش فعل در زبان وجود دارد که اگر کلام را صفت ذات الهی بدانیم، همذات خداوند تلقی می شود و این تمایز، خود را پنهان می کند. اما با فعل دانستن کلام، تمایز میان ذات و صفات (و افعال) بر جسته تر می شود. اگر کلام فعل الهی باشد پی می بریم که مؤلفی وجود دارد، قصدی از نزول کلام دارد (عبدالجبار، ۱۹۲۰، ج۷، طست و این قصد برای انسان قابل شناخت است. لذا برای فهم متن علاوه بر زبان و قواعد زبانی، نیازمند عبور از متن هستیم که به نیت و قصد مؤلف بیردازیم. لذا گرچه متن امری زبانی، نیازمند عبور از متن هستیم که به نیت و قصد و نیازمند فراروی از زبان است.

اگر کلام الهی و سخن گفتن از سنخ فعل و از جنس کلام انسان است و انسان نیز قادر به ایجاد آن است (عبدالجبار، ۱۹۶۰، ج۷، ص۰)، می توان گفت که فعل (یکی از افعال) خداوند زبانی است. یعنی کلام، فعل کفتاری خداوند است. طبق این نگاه، کار اصلی زبان (جمله) ایس نیست که واقعیتی (صادق یا کاذب) را توصیف کند بلکه با زبان می توان افعال زیادی انجام داد.

 ۱. کلام، فعل است لذا کارکرد زبان صرفاً اخبار و بیان واقع نیست بلکه معانی واژگان با توجه به قصد گوینده و کاربردی که دارد کاربردهای مختلفی انجام می دهد. بنابراین بسیاری از اظهارات زبانی، ظاهری خبری و توصیفی دارند اما در واقع، فعلی را انجام می دهند (سرل، ۱۳۸۵، ص ۲۹). بنابراین در ظاهر، جملات زبان به اخبار و انشاء تقسیم می شود اما در واقع، افعال یا کرداری اند یا گفتاری. افعال گفتاری به اخباری و انشایی تقسیم می شود. بنابراین همهٔ اظهارات زبانی به نظر آستین فعل اند (سرل، ۱۳۸۵، ص ۳۲). فعل گفتاری، سه کار انجام می دهد:

الف) فعل بیانی؛ جنبهٔ مکانیکی رفیزیکی (زیستی) زبان که عبارت است از حرکت لب و زبان و تلفظ و ایجاد صوت (سرل: ۱۳۸۵، ص۳۳).

ب) فعل در \_بیانی؛ نیت و قصدی که بهخاطر آن، فعل تکلم (بیانی) را انجام میدهیم (سرل، ۱۳۸۵، ص۳۳). مراد از قصد، قرار گرفتن اراده بر تحقق امری است؛ خواه با فعل بیانی، این امر محقق شود (مطابقت قصد با نتیجه) یا نه (عدم موافقت قصد با نتیجه). قصد و نیت مقدم بر فعل است.

ج) فعل با \_بیانی؛ واکنش و تأثیری که فعل برجای می گذارد؛ (نتیجهٔ فعل)، که ممکن است قصد شده یا نشده باشد (سرل، ۱۳۸۵، ص۳۳).

از نظر سرل ما با فعل بیانی، پنج کار (فعل در \_بیانی) انجام می دهیم:

- ۱- اخباری: خبر دادن از وضعیت امور، که صدق و گذببردار است (عبدالجبار، ۱۹۶۰، ج۷، ص۷۱)؛ باران می بارد؛
  - ۲- کرداری یا ایجادی: عقود و ایقاعات؛
  - ۳- التزامي: التزام گوينده به چيزي از طريق فعل زباني؛ وعده دادن. نذر، قسم، عهد.
- 2- رفتاری یا وصف الحال: نشان دهندهٔ نگرش و رفتار؛ با جمله، کاری می کنم که گویی حالتی مانند ناراحتی درون من است و با بیان «تسلیت» آن را اظهار می دارم.
- ۵- تحریکی: امر و نهی و التماس؛ برخی از این افعال در \_بیانی بدون زبان هم، قابل انجام هستند؛ یعنی بدیل غیرزبانی دارند اما برخی صرفاً با زبان انجام می شود.

کلام، فعل زبانی خداوند است که در آن انواع افعال در \_بیانی از اخبار و التزام (وعده وعید) تا ایجاد و وصف الحال و تحریک را دربر دارد و معتزله با قصدمند دانستن آن (عبدالجبار، ۱۹۶۰، ج۷، ص ٤٨)، هرمنوتیک خاص خود را سامان دادهاند و نظریه شان دربارهٔ کلام الهی، بسیار شبیه به نظریهٔ افعال گفتاری است.

مطابق نظر معتزله، خداوند سخن می گوید اما سخن گفتن و تکلم خداوند در یک نکته با سخن گفتن انسان متفاوت است. انسان توانایی تولید فعل بیانی (تلفظ) را دارد و با اندامهای سیستم صوتی انجام می دهد (عبدالجبار، ۱۹٦۰، ج۷، ص۵۷)؛ در حالی که خداوند جسمانی نیست؛ بنابراین تولید صوت را ازطریق ایجاد آن در محل (گوش پیامبر یا درخت) انجام می دهد (عبدالجبار، ۱۹۹۰، ج۷، ص۲٦) و خودش مستقیماً آن را اظهار نمی کند. بنابراین، کام گرچه مستقيماً مخلوق خداوند است اما بيان و اظهار زباني خداوند نيست بلكه بيان پيامبر و اظهار زباني پيامبر است (عبدالجبار، ١٩٦٠، ج٧، ص٢٠٧). تفكيك فاعل كلام با قائم بودن كلام نزد معتزله بدین منظور صورت گرفته است؛ لذا کلام الهی از این جهت که فعل خداوند است، کلام الهي است و از اين جهت كه بيان پيامبر است، بشري است. در واقع، خداوند كلام را در پيامبر خلق كرد و كلام او، كلام خداوند است (عبدالجبار، ١٩٦٠، ج٧، ص ٢٠). كلام الهبي قابليتي است که خداوند در انسان ایجاد می کند و انسان توانایی و شایستگی پیدا می کند که کلمه بسازد و با كلمه، قصد خداوند را آشكار كند (عبدالجبار، ١٩٦٠، ج٧، ص٤٨). چون شرط امكان ايجاد كلام اين است كه در محل باشد، بنابراين كلام الهي، نه صفت فعل خدا و نه فعل خدا (اشعري، ١٤١١، ج٢، ص ٢٠٠) بلكه فعل محل است (خياط، د.ت، ص ٥٧) و چون در وحي، خداوند اين قابلیت را در پیامبر ایجاد می کند و پیامبر کلام را با گوش دریافت می کند می تـوان گفـت کـلام الهي، فعل پيامبر است. مبناي هستي شناختي اين بيان اين است كه خداوند فقط اجسام را خلق كرده است و عوارض (صفات) اين اجسام، مخلوق خود اجسام است و طبيعتشان بدين گونـه خلق شده است که چنین خاصیتی داشته باشند. مثلاً آتش می سوزاند و حیوان حرکت می کند (شهرستانی، ۱۹۹۳، ج۱، ص ۸۰). از این رو کلام الهی، امری انسانی است و خدا انسان را طوری خلق كرده و قدرت ايجاد كلام را به وي داده است كه ارادهٔ الهي را نمايش دهـد. خداونـد جسمانی نیست نمی تواند وضع و اشاره حسی داشته باشد و سخن گفتن هم، نیازمند ابزار و سیستم صوتی جسمانی است؛ لذا خداوند هیچیک از اینها را ندارد، بلکه همانگونه که قدرت وضع زبان را به انسان داده است، قدرت خلق كلام را نيز به وي عطا كرده است. نظام كلام را مخلوق در هوا می داند (شهرستانی، ۱۹۹۳، ج۱، ص ۸۰) و معمر هم آن را قابلیتی که خدا به پیامبر داده تا از طریق آن ارادهٔ الهی را با الفاظ بیان کند (شهرستانی، ۱۹۹۳، ج۱، ص ۸۰) لذا نزد هر دوی نظام و معمر، کلام الهی (لفظی) ساختهای انسانی است (بغدادی، ۲۰۱۰، ص۹۶ و ۱۰۱-۲-۱۰۱). بنابراین علت اصلی مخالفت اشاعره با نظریهٔ معتزله دربارهٔ مخلوق بـودن قـرآن و کلام الهی همین است.

همان گونه که گفتیم، هم مطابق نظر معتزله و هم مطابق نظریهٔ افعال گفتاری، خداوند تکلم مى كند و چون حقيقت كلام عبارت است از صوت و كلام الهي از جنس كلام بشر است، بنابراین مطابق هر دو نظریه، خداوند فعل بیانی را مستقیماً انجام نمی دهد؛ یعنی سخن گفتن از دهان خود خدا نیست و به او قیام ندارد، بلکه خداوند فاعل آن است که در محلی ایجاد کرده است و متكلم بودن به خلق كلام در محل است (جشمي، ١٤٢١، ص١٦٩). در واقع، خداوند در محل خاصی (گوش پیامبر) کاری کرده است که ما آن را تعبیر میکنیم که به زیان سخن گفته است. از طرف دیگر، چون کلام الهی قصدمند است، لذا خدا فعل بیانی ندارد اما فعل در \_بیانی دارد و این فعل در \_بیانی کارکردهای مختلف دارد. از نظر معتزله تکلم، فعل گفتاری خداوند است و چون قصدمند است خداوند می خواهد با خلق فعل بیانی (ایجاد کلام در محل) کاری انجام دهد. از آنجاکه تکلم از سنخ صوت است و مستلزم جسمانیت است، نمی توان فعل بیانی را فعل مستقيم خداوند دانست؛ ازاين رو فعل بياني كلام الهي، فعلى انساني است كه خداوند از طريق پيامبر ايجاد كرده است و فرقى نميكند كلام خدا يا كلام پيامبر بناميم (عبدالجبار، ١٩٦٠، ج٧، ص٢٠١ و ٢٠٧) و فعل در \_بياني أن، فعل الهيي است. أنچه كلام را، الهي مـيكنـد، منـشأ صدور قصد است نه صدور لفظ. بر اساس منشأ صدور لفظ، كلام امرى انساني است اما بـر اساس منشأ صدور قصد، امرى الهي است. بنابراين همانند مسئلهٔ متافيزيك صفات نگارنده باور دارد که صفات متعلق به خداوند است اما نه بدین معنا که صفات حقیقی هستند و خداوند منشأ صدور آنها باشد بلکه بدین معنا که منشأ صدور این صفات و اسناد آن به خداوند انسان است. اينجا هم، كلام الهي متعلق به خداوند است اما نه بدين معنا كه منشأ صدور لفظ را خدا بدانيم بلكه منشأ صدور قصد، خداوند است.

تا اینجا بیان شد که کلام دو جنبه دارد. منشأ صدور لفظ و منشأ صدور قصد؛ بنابراین، کلام، فعلی دوعاملی است. برای روشن شدن؛ مثالی بیان می کنیم که حالتهای مختلفی از دوعاملی بودن را نشان دهد. الف) مدیر سازمان به منشی خود دستوراتی دیکته می کند و منشی آنها را نوشته و به کارمندان ابلاغ می کند. در این حالت، کارمندان، مخاطبان ابلاغی هستند که از دو مجرای مدیر و منشی صادر شده است.

ب) منشی مطالبی می نویسد و مدیر آن را امضا می کند سپس به کارمندان ابلاغ می شود. مدیر گرچه در اصل، مطالب منشی را امضا کرده اما گفتهٔ مدیر هم است.

ج) مدیر به طور مختصر تذکراتی به منشی بیان می کند و منشی آن را به تفصیل نوشته و با امضای مدیر به کارمندان ابلاغ می کند. گرچه کل مطلب از جانب منشی و لبّ مطلب از مدیر سازمان است اما بااین حال کل مطلب را مدیر امضا کرده است.

د) مدیر در مرخصی است و منشی شخصاً دستوراتی می دهد و خودش از طرف مدیر، آن را امضا و به کارمندان ابلاغ می کند. اگر خود مدیر هم بود این دستورات را صادر می کرد؛ لذا سخن مدیر هم هست.

ر) مدیر در مسافرت است و منشی شخصاً دستوراتی را امضا و به کارمندان ابلاغ میکند اما خودش آنها را قبول ندارد ولی مدیر آنها را قبول دارد. در این حالت، این دستورات، سخن مدیر هم محسوب می شود. در تمام حالتها، سخنان و دستورات، دارای دو عامل هستند.

از سوی دیگر مطابق نظریهٔ افعال گفتاری، فعل کلام عبارت است از سه عمل: الف) بیان؛ ب) فعل در بیانی (مضمون در سخن)؛ ج) فعل با بیانی. علاوهبراین که فاعل کلام دوعاملی است، فعل نیز دارای چندین عمل است که هر یک از آنها می تواند در غیاب عمل دیگر محقق شود؛ گاهی فعل بیانی وجود دارد اما فعل در بیانی محقق نشده است زیرا قصد مبهم و نامشخص است. گاهی هم، بدون تحقق و ادای فعل بیانی، فعل در بیانی محقق شده است. فعل بیانی از سنخ جمله و مبتنی بر مواضعهٔ زبان است. فعل در بیانی هم قصدمند است و زمانی معنا دارد که ارادهٔ گوینده/اشاره کننده در آن باشد و مخاطب آن، هم معنای آن را بفهمد (عبدالجبار، ۱۹۲۰، ج۷، ص۹۳) و هم منظور (کاربرد) آن را. در کلام ممکن است که کسی معنا را بفهمد اما منظور را نفهمد؛ لذا کلام بهتمامی منعقد نشده است. مثلاً مادر به دخترش بگوید گوشی من را بهم می دهی به ممکن است دختر معنای کلام مادر را بفهمد ولی منظور را که فعل در بیانی (امری یا خواهشی در قالب استفهام)، نفهمد. در این حالت، جواب می دهد که نه نمی دهم. بنابراین علاوه بر دوعاملی بودن فاعل کلام، خود فعل نیز چندعملی است.

معتزله کلام را با قدرت الهی مرتبط میدانند؛خداوند فاعل کلام و قادر است و بدون ابزار و اندام صوتی، آن را در محلی ایجاد کند (عبدالجبار، ۱۹۲۰، ج۷، ص۵۳). از طرف دیگر آن را مرتبط با علم الهی میدانند یعنی وقتی خداوند در قرآن می فرماید سمیع است، بدین معنی است

که به مسموعات علم دارد (عبدالجبار، ۱٤۱٦، ص ١٦٧).

سخن گفتن انسان مشمول قواعد اخلاقی است که بدون آن، سخن گفتن، ممکن نیست؛ نهاد اخلاق، شرط امکان سخن گفتن است. اولین شرط سخن گفتن ایس است که گویندهٔ کلام، صادق باشد. مطابق با نظریهٔ افعال گفتاری و انواع فعل در بیانی، صداقت گونههای مختلفی دارد. صداقت اخباری؛ قصد اخبار از واقعیت، صداقت التزامی و عمل به التزام و وعده، صداقت تحریکی؛ قصد جدی داشتن نه شوخی، صداقت ایجادی؛ تسمیه چیزی که دیگران هم استعمال کنند، و صداقت وصف الحالی؛ به قصد تمسخر نباشد. به همین سان و بر مبنای این که کلام الهی از جنس کلام بشر است و با شاهد قیاس می شود خداوند نیز مشمول این قواعد اخلاقی است. از نظر معتزله خداوند فعل قبیح انجام نمی دهد (عبدالجبار، ۱۹۹۰، ج۷، ص۱۸۳)، حکم ما لایطاق نمی کند، امر به مفسده نمی کند و اگر انسان را به امور مشقت آمیز امر کند باید مطابق عدل به او عوض بدهد (عبدالجبار، ۱۹۱۳)، وعده وعید الهی و تعلق ثواب به افعال قبیح انسان بر خداوند واجب است (عبدالجبار، ۱۲۱۲، ص ۱۳۸۸).

تبعیت خداوند از اخلاق محذوراتی دارد؛ زیرا خداوند در ذات خود، در صفات خود، در افعال خود و در نسبتهای خود، مستقل و بی نیاز از غیر است. اما مطابق تلقی معتزله و تحلیل آنان خداوند در ذات خود، بی نیاز از غیر است اما در صفات و افعال و نسبتها نیازمند غیر است و این نیازمندی نه نیازمندی خداوند که نیازمندی و نقص انسان است. معتزله صفات ذات را حادث و مخلوق می دانند که اقوال و نامها و اوصاف هستند و ازطرف انسان به خداوند نسبت داده می شوند و خداوند از زبان انسان و به زبان انسان خود را توصیف می کند (عبدالجبار، ۱۹۲۲، ص۸۳–۸۵). افعال الهی نیز در نسبت با مخلوقات و انسان محقق می شوند. در این میان، می توان صفت خالقیت و رازقیت را در نسبت خدا با ماسوی و انسان دانست نه نفسی و بالذات. از طرف دیگر، قواعد اخلاقی نزد معتزله مستقل و ذاتیاند و انسان با عقل مستقل و مقدم بر وحی می تواند آن را بشناسد و وحی الهی نیز برای تأیید و تأکید بر عقل آمده است (عبدالجبار، ۱۹۲۰، ج ۶، ص ۱۷۵–۱۷۵). معتزله به صراحت بیان می کنند که خداوند اصلاً نمی تواند فعل قبیح انجام دهد و نباید انجام دهد و نباید انجام دهد در شهرستانی، ۱۹۹۳، ج ۱، ص ۲۸).

با قصدمندی و فعل گفتاری دانستن کلام الهی، گزارههای قرآن گرچه بهلحاظ دستوری و

گرامری عموماً اخباری هستند، اما بهلحاظ معنایی، از انواع دیگر افعال در بیانی التزامی، انشائی هستند. گاهی انشاء در لباس اخبار و اخبار در لباس انشاء بیان شده است. بنابراین هم هرمنو تیک معتزله و هم نظریهٔ افعال گفتاری، تأکید را بر سمانتیک می دانند؛ ازهمین روست که نود معتزله گرچه کلام الهی امری زبان مند است اما نیاز است از زبان (دستور) و متن عبور کنیم و به قصد مؤلف توجه کنیم و معنا، حاصل هم کنشی و تعامل زبان با قصد مؤلف است. بنابراین دیگر مسئلهٔ ما صدق و کذب گزارههای قرآن نیست بلکه کار کردها و مقاصد دیگر اهمیت دارند. در قرآن خداوند خود را خالق هفت آسمان می داند؛ مطابق نظر فوق، خداوند قصد ندارد تعداد طبقات آسمان را بیان کند بلکه مطابق آنچه اعتقاد اعراب بود می خواهد بگوید که خداوند خالق است نه کس دیگری.

کلام لفظی به عنوان صفت فعل خداوند به ارتباط دوطرفهٔ خداوند با موجودات عالم (انسان) اشاره دارد که عالم امر در نسبت با عالم خلق است. کلام الهی هم از جهت صدور لفظ و هم از جهت صدور قصد، امری حادث و مخلوق است که تنها با ایمان عقلانی و عقل مستقل و مقدم بر وحی است که فهمیده می شود. از نظر معتزله ایمان نمی تواند از درون خود تکوین یابد بلکه مستلزم تلاش و شناخت عقلی و اکتسابی انسان از خداوند است (عبدالجبار، ۱٤۱۲، ص ۵۲). فهم عقلانی ایمان ما را به رابطهٔ کلام با تاریخ رهنمون می کند که در زیر بیان می کنیم.

# هــ) كلام الهي و تاريخمندي

تاریخمند بودن کلام الهی نزد معتزله گرچه در ابتدا به حدوث و مخلوق بودن آن برمی گردد اما از سه جهت قابل بیان است.

الف) به لحاظ فلسفی و هستی شناختی کلام آلهی، امری است که نه صفت ذات بلکه صفت فعل خداوند است. هر دوی صفات ذات و فعل نزد معتزله، حادث و مخلوق هستند. کلام الهی، مسبوق به عدم است و سابق بر وجود، دارای سابقهٔ عدمی است.

ب) به لحاظ کلامی و دینی، معتزله هم با دلایل عقلانی و هم شواهد منصوص در قرآن، نشان می دهند که کلام الهی امر حادث، مخلوق و جدیدی است که دارای تاریخ و سابقه است و سابقه و تاریخ آن به این برمی گردد که خداوند انسان را خلق کرد و از طریق ارسال رسل، انسان را مخاطب قرار داد و کلام را برای وی نازل کرد.

### ١. تاريخمندي ازلحاظ هستي شناختي و فلسفي

متکلمین برای اثبات خداوند از راه جهان طبیعت وارد شده و برهان جهان شناختی خود را صورت بندی کردند که حول محور حدوث می چرخد. بهباور آنان، جهان را حوادث پر کرده است؛ این حوادث دائماً درحال تغییرند و در ایجاد و احداث خود، نیازمند محدث هستند (عبدالجبار، ۱٤۱۲، ص ۹۵). خداوند موجودی قدیم است که جهان هستی، فعل و مخلوق او است. خداوند هم دارای اوصاف ذات و هم دارای فعل است. نزد معتزله تنها ذات خداوند قدیم است و صفات ذات (اوصاف) و صفات فعل هر دو حادث و مخلوق هستند. کلام یکی از صفات فعل الهی است که مخلوق است. این بدین معنی است که اوصاف ذات به صفات و فعل سرایت نکرده و تعمیم نمی یابد. کلام الهی به عنوان فعل الهی، امری حادث است که زمانی نبوده و بعداً خلق و حادث شده است و امری تاریخمند است.

### ۲. تاریخمندی از جهت کلامی

آموزهٔ کلام مخلوق و حادث از ابتدای شکل گیری جریان معتزله و توسط جهمیه و قدریه مطرح شد و معتزله بعدها آن را صورتبندی کردند؛ بنابراین بخشی از اعتقادات آنان بود. مطابق این آموزه، قرآن از طریق فرشتهٔ وحی بر پیامبر نازل شد (عبدالجبار، ۱۹۲۰، ج۷، ص۳) و حادث و مخلوق بود. خداوند از ازل متکلم نبود و کلام وجود نداشت، بلکه در زمان خاصی خداوند اراده به خلق کلام کرد. در مقابل، اهل حدیث قرآن را کلام الهی و غیرمخلوق و قدیم دانستند. این منازعهٔ دینی، در دورهٔ مأمون به اوج رسید و تبدیل به جدال سیاسی حکومت با مخالفان شد. مأمون بنا به اعتقادات معتزلی که داشت قول به قدم قرآن را الحاد میدانست.

اشاعره کلام نفسی را صفت ذات الهی، قدیم و غیرمخلوق می دانستند که با ارادهٔ ذاتی الهی در ارتباط است و خداوند از ازل هم متکلم بود، هم اراده داشت (باقلانی، ۱۹۵۰، ص۲۳). نزد معتزله نیز کلام لفظی با ارادهٔ الهی مرتبط است و خود اراده هم، صفت فعل است (عبدالجبار، ۱۹۲۰، ج۷، ص۱۱۳). ارادهٔ الهی خداوند ازلی نیست؛ کلام او هم ازلی نیست؛ بلکه هر دو از سنخ فعل هستند. اشاعره با استناد به آیهٔ «کن فیکون» (نحل، ٤٠)، فعل خلقت را با کلام الهی که صفت ذات است بیان می کنند اما بهباور معتزله کلام، فعل گفتاری خداوند است که با بیان آن، افعال دیگری انجام داده است که خلقت، یکی از آنهاست (عبدالجبار، ۱۹۲۰، ج۷، ص ۲۰۸).

معتزله سنخیتی میان کلام الهی با کلام بشر قائل هستند و قیاس غائب به شاهد می کنند (عبدالجبار، ۱۹۲۰، ج۷، ص۵۳) و این نگرش، در بادی نظر با نظام الهیاتی آنان که تنزیهی است منافات دارد؛ زیرا وجود سنخیت و مشابهت میان کلام الهی با کلام انسانی، عین باور به الهیات تشبیهی است. گرچه معتزله با قول به این که کلام الهی از موجودی قدیم و غیرمخلوق و کلام انسانی از موجودی مخلوق و حادث صادر شده است سعی کرده اند در دام الهیات تشبیهی نیفتند و با تفکیک مجاز از حقیقت و تأویل صفات دال بر تشبیه، تا حدودی بر این مسئله فائق آمدند، اما بهباور نگارنده این تفکیکها نمی تواند تناقض الهیات تشبیهی آنان را برطرف کند و راه حل را باید جای دیگری جست. تفکیک صفات از جهت هستی شناختی و معناشناختی راه حل بهتری برای این دشواره است، بدین معنی که صفات الهی، واقعیاتی هستی شناختی نیستند، بلکه از سنخ برای این دشواره است، بدین معنی که صفات الهی، واقعیاتی هستی شناختی نیستند، بلکه از سنخ اوصاف و اقوال انسانی اند که انسان به خدا اسناد می دهد.

معتزله برای اثبات مخلوق و حادث بودن کلام الهی دلایل زیادی از عقل و سمع بیان می کنند.

### ٢-١.دلايل عقلي:

- ۱- کلام، قابلیت بقا ندارد، درحالی که موجود قدیم، واجبالوجود و خودبه خود باقی است (ملاحمی، ۱۳۸۲، ص ۱۸۰).
- ۲- اگر قرآن قدیم باشد، همانند خداوند معبود خواهد بود؛ زیرا قدیم، صفات نفس است و اشتراک در یکی از صفات نفس، موجب تماثل است (عبدالجبار، ۱۹۲۰، ج۷، ص۱۱۰).
- ۳- ماهیت کلام، حروف متوالی است و کلامات قرآن با تقدم و تأخر آمدهاند و شامل سورههایی جدا از هم و آیههایی مجزاست و آغاز، پایان، نصف، دارد (عبدالجبار، ۱۹۶۰، ج۷، ص۳۵).
- ٤- اگر قرآن، قديم و خداوند از ازل، متكلم باشد، لازم مي آيد خداوند ناقص باشد؛ زيرا در ازل، به غير از خداوند، موجودى وجود نداشت كه از نزول كلام منتفع شود و خداوند هم نقصى ندارد كه بخواهد از چيزى نفع ببرد (ملاحمى، ١٣٨٦، ص ١٨٠-١٨١).
- هرط اعجاز قرآن این است که بعد از ادعای نبوت محقق شود و به مدعی نبوت اختصاص
  داشته باشد، درحالی که موجود قدیم به کسی اختصاص ندارد (جشمی، ۱٤۱۵، ص ۱۰۰).

### ۲-۲. دلایل نقلی

۱- قرآن آیاتش را به اوصافی، مانند محکم، مفصل، عربی، ناسخ، منسوخ و حدیث توصیف کرده است و این اوصاف از صفات افغال است که حادثاند نه قدیم (ملاحمی، ۱۳۸۲، ص ۱۸۱).

شبكا وعلو هرانبا في ومطالعات في

۲- طبق آیه: «مَا یَأْتِیهِم مِن ذِكْر مِن ربّهِم مُحْدَثِ» (انبیاء، ۲)، «ذکر» حادث است و طبق آیه: «انّا نَحْنُ نَزّلْنَا الذِّكْر وَ إِنّا لَهُ لَحَافِظُونَ» (حجر، ۹)، ذكر همان قرآن است. علاوه بر این، چیزی که نازل شده، حادث است. همچنین خداوند بر حفظ قرآن تأکید کرده است، و اگر قدیم باشد، نیاز نیست که حافظ آن را حفظ کند (عبدالجبار، ۱۳۸۰، ص ۵۳۱–۵۳۳).

### ۳. تاریخمندی از جهت زبانی

نظریهٔ کلام مخلوق و حادث نزد معتزله ارتباط وثیقی با نظریهٔ زبانی آنان دارد که دوگونه مى تواند باشد: الف) ابتناى نظريه كلامى بر نظريه زبانى؛ ب) ابتناى نظريه زبانى بر نظريه كلامى آنان. از آنجا که معتزله عقل را مقدم بر وحی می دانند که مستقل از وحی، باید خداوند را اثبات و صفات و حالات و افعال الهي را بهنحو عقلاني شناخت؛ سيس سراغ كلام الهي رفت، همچنین کلام الهی هم، زمانی معنادار است که بهلحاظ زبانی مبتنی بر مواضعهٔ انسانی باشد؛ زیرا خداوند نمى تواند وضع اوليه زبان بكند و بهلحاظ هرمنوتيكي نيز بايد قصد مؤلف و گوينده را قبل از ورود به متن فهمید؛ بنابراین نظریهٔ کلام مخلوق و حادث گرچه دارای شواهد و قرائن قرآنی هم است، مبتنی بر نظریهٔ زبان شناسی آنان قرار دارد. مطابق این نظریه، وضع اولیهٔ زبان، نیازمند ابزار و سیستم صوتی و اندامهای خاصی و مستلزم اشارهٔ حسی است؛ لذا خداوند نمى تواند آن را انجام دهد، بلكه خداوند مبتنى بر مواضعه انسانى زبان، كلام را نازل كرده است (عبدالجبار، ۱۹۲۰، ج۷، ص۹۲). انسان قبل از كلام الهي با اين مواضعه آشنا است و نمي توان گفت به هنگام نزول کلام الهی و به اضطرار، معنا و زبان را فهمیده است (عبدالجبار، ۱۹٦۰، ج٧، ص١٨٦؛ عبدالجبار، ١٩٦٠، ج٥، ص١٦٤). براى اين كه كلام الهي نازل شود نيازمند اين است که زبان قراردادی و وضعی، مقدم بر آن وجود داشته باشد و علم به قصد و مراد الهی نیز وجود داشته باشد که عقل انسان بشناسد (عبدالجبار، ۱۹۹۰، ج۷، ص۱۸۲). خبر از آن جهت به مخبرٌعنه دلالت دارد كه با آن، اخبار قصد شده باشد و نيز ما از صفات خبردهنده آگاهيم (عبدالجبار، ١٩٦٠هُ، ج١٥، ص١٦٣ و ١٦٦). نظريهٔ مواضعه نگاه عقلاني به زبان دارد كه در آن، رابطهٔ اسم و مسمّی، ضروری، طبیعی و پیشینی نیست، بلکه این رابطه، قراردادی، اختیاری و تابع قصد و نیاز انسان است (عبدالجبار، ۱۹٦۰، ج٥، ص ١٦٩). بههمین دلیل در اصول فقه، معتزله قائل به نقل معنا هستند (عبدالجبار، ١٤١٦، ص ٧١٠) و چـون تــسميه، امـري قـصدي و قراردادی است رابطهٔ لفظ و معنا، اسم و مسمّی، یا ارتباط و مشابهت معنای اولیـه (حقیقـی) بـا معنای ثانویه (مجازی) نیازمند وجود علاقه و ارتباط نیست (عبدالجبار، ۱۹۹۰، ج۷، ص۲۰).

۱. ادریس مقبول در کتاب سیبویه معتزلیاً؛ حفریات فی متافیزیقا النحو العربی، این نگرش را بررسی کرده
 ست.

چون زبان قرارداد انسانی است، خداوند در مواردی برای بیان مراد خود، دست به نقل زده است (باقلانی، ۱٤۱۸، ج۱، ص ۳۸۸). نقش اصلی انسان در زبان، تسمیه و نام گذاری است که عبارت است از پیوند معنا با الفاظ. لذا تسمیه، امری انسانی است نه الهی و اسماء و صفات الهی را انسان به خداوند اسناد می دهد؛ ازاین رو، معتزله در نظریهٔ صفات، قائل به توفیقی و عقلانی بودن هستند (عبدالجبار، ۱۹۹۰، ج۵، ص ۱۷۹–۲۲۳) که انسان و عقل انسانی می تواند صفات را به خداوند نسبت دهد و خود این امر نشان می دهد که اسماء و صفات، وجود هستی شناختی ندارند و اوصاف زبانی هستند. زبان نه تنها کار کرد بازنمایی جهان واقع را دارد بلکه علاوه بر آن، بخشی از واقعیت را نیز می سازد که واقعیات نهادی نام دارند. شناخت ما از جهان، تابع قرارداد و تصورات زبانی ما از جهان است و با تغییر این قرارداد و تصورات، شناخت ما نیز دستخوش تغییر می شود.

کلام الهی، زبان بنیاد است که تحقق آن مستلزم وجود مخاطب انسانی است؛ بنابراین بعد از خلقت انسان است که حادث و مخلوق شده است (عبدالجبار، ۱۹٦۰، ج۱۲، ص ۲۰). معنای لفظ و متن، تابع قواعد و قراردادهای زبانی انسان است. وحی به ساختارها و چهارچوب زبانی انسان مقید شده و آن چیزی را بیان می کند که زبان انسان توانایی بیان آن را دارد و محتوای آن همان است که عقل بشر به آن راه دارد؛ بنابراین در مواجهه با فهم و تفسیر متن، معتزله اقدام به تأویل حداکثری می کنند. رابطهٔ معناداری میان قول به حادث و مخلوق بودن کلام الهی با تأویل گرایی وجود دارد.حنابله که حتی حرف و جلد قرآن را نیز قدیم و غیرمخلوق می پندارند به به به به به تأویل را برنمی تابد.

کلام لفظی دارای نظم و ترتیب است، تقدیم و تأخیر در آن وجود دارد، مختلف و تغییر پذیر است (عبدالجبار، ۱۹۹۰، ج۷، ص۱۳٪. اگر کلام لفظی را بهمثابه دین در نظر بگیریم کما این که اساس دین هم است، فهم ما از دین و معرفت دینی، معرفت واحد و یکسانی نخواهد بود. معتزله با قول به این نظریه، در فهم دین اختلاف بسیاری دارند و اختلاف شان بیشتر از اشتراک است، برعکس، اشاعره و اهل حدیث که در عین داشتن اختلاف با یکدیگر در فهم و تفسیر معنای متن و معرفت دینی، اشتراکاتشان بیش از اختلاف است. قول به نظریهٔ حادث بودن کلام الهی با نظریهٔ تحدیث و نوسازی فهم دین نیز می تواند در ارتباط باشد و در گفتمان معتزله فهم دین همیشه به معنای فهمی متفاوت و نو از متن است و آنان در یی بازگشت به فهم قدما و اولیه دین همیشه به معنای فهمی متفاوت و نو از متن است و آنان در یی بازگشت به فهم قدما و اولیه

از متن نیستند و نقل قول و ارجاعاتشان به قدمای خود و بیشتر برای ذکر رونـد تـاریخی و نقـد نظریهٔ آنان است، نه تأیید و تکرار نظریات آنان. بنابراین هم در خود دین و کلام الهی و هـم در فهم دین و معرفت دینی رگههای قوی از تاریخمندی را می توان یافت که نـشان مـی دهـد بـین وحيى و جهان، عالم الوهبي با عالم واقع (جهان، انسان و تاريخ) رابطهٔ معنادار و أشكاري وجـود دارد. کلام الهی در جهان اثر گذاری واقعی دارد و خداوند با فعل گفتاری خود در جهان حضور دارد نه این که مدام بهطور مستقیم در کار تغییر جهان باشد. جهان با سازو کارهای طبیعی و علل و معلولی کار میکند و خداوند از طریق کالام در جهان کنش گری میکند و فعلیت دارد (عبدالجبار، ۱۹۲۰، ج۷، ص۵۷). خلقت به عنوان فعل الهي، امرى مربوط به گذشته نيست بلكه آن را در زندگی هر روزه انسان می توان به طور غیر مستقیم یافت. دخالت مستقیم خداوند (علیت خاص) در عالم طبیعت، دشواره های زیادی به دنبال دارد. نزد معتزله عالم هستی با قوانین علیت عمل مي كند. همچنين انسان علت حقيقي اعمال خود است (عبدالجبار، ١٤١٦، ص٣٢٣)؛ بنابراین دخالت خداوند در جهان نه بهطور مستقیم بلکه از طریق انسان و عوامل طبیعی صورت مي گيرد. همچنين چون كلام الهي صفت فعل خداوند و حادث است همچنين اصالتاً و بالـذات امرى زباني است، لذا فعل الهي از طريق كلام اعمال مي شود (عبدالجبار، ١٩٦٠، ج٧، ص٢٠٨-۲۰۹) که وحی مطابق زبان بشری نازل شده است و حاوی احکام، گزارههای اخلاقی و اعتقادی است. به همین دلیل نزد معتزله می بینیم امر و نهی الهی حادث و زبانی است (عبدالجبار، ۱۹۲۰، ج٧، ص٩٤) و چون امر زباني بر اساس زمان و مكان و قواعد اجتماعي امكان تغيير را دارد؛ لذا انسانها توانایی تغییر یا تعدیل در آن را متناسب با زمان و مکان و اقتضائات خاصی دارند. فهم كلام الهي از ناحيهٔ زبان، به دو صورت تغيير مي كند:

الف) مبتنی بر بستر و بافت پیام (وضعیت اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی) ممکن است که گیرندگان پیام الهی، محتوای آن را متفاوت بفهمند. انسان مقید و محدود به بافت فرهنگی و شناختی است و این محدودیت انسانی در دریافت و فهم کلام الهی تأثیرگذار است.

ب) زبان و نشانه های زبان شناختی نیز امری تاریخمند، انسانی و وابسته به ساختار و بافت فرهنگی اجتماعی انسان اند؛ بنابراین کلام الهی با تأثیر پذیری از زبان محمل پیام، مقید به زبان می شود. در واقع، زبان، جهان بینی و زیست جهان فرهنگی انسان است و شناخت انسانی را در زبان می توان یافت؛ لذا گرچه کلام الهی امری متعالی است اما لاجرم در این زبان انسانی ریخته

می شود و محدودیت های آن بر کلام الهی نیز تحمیل می شود تا به فهم انسان دربیاید. بنابراین، کلام الهی هم امری زبانمند و هم امری زمانمند است؛ وجود زبان در وجود وحی اثرگذار بوده است و وحی هم با تغییر وضع، و تغییر معنا بر زبان تأثیر گذاشته است. زبان یکی از مؤلفه های مهم تاریخمندی کلام الهی محسوب می شود. کلام الهی چون خودش امری حادث و مخلوق است، روش و ابزار فهم آن هم که زبان باشد، حادث، مخلوق و تاریخمنـد اسـت. از طرف دیگر زمان نیز بر کلام الهی تأثیر گذار بوده است. ازهمین رو معتزله نزول قرآن را تدریجی و تاریخی می دانند نه دفعی و یک باره (جشمی، ۱٤۲۹، ص ۱٦٩). قرآن در طول بیستوسه سال بر پیامبر اکرم نازل شد و به مناسبتهای مختلف و با شأن نزولهای متفاوت و به مقتضای زمان نازل شده است. بنابراین مطابق رویکرد و نظریهٔ معتزله به کلام الهی، ارتباط وحی با عالم واقع از جهات مختلفی و بهصورت برجسته ای برقرار است و کلام الهی قبل از ایس که مجموعه ای از آموزههای نازل شده از سوی خداوند محسوب شود، واقعیتی حادث و تاریخمند از سوی خداوند است. صفات الهي نزد معتزله اموري حادث و تاريخمندند كه نشان گر تصور و شناخت انسان از خداوند است که به زبان درآمده است و زبان می تواند از لایه های عمیق تر خداوند نیز شناخت به دست بدهد. خداوند از طریق زبان، درون انسان را تغییر می دهد و حالات مختلف را در آن ایجاد می کند. بنابراین کلام الهی نیز امری تاریخمند و فهم آن هم، امری تاریخمند است که از طریق عقل می توان آن را فهمید. در واقع، تاریخمندی یکی از ویژگی های هستی شناختی فهم متن دینی است. ازاین رو دانش کلام و تفسیر، معرفتی تاریخی، انضمامی و این جهانی تلقی می شوند. نزد معتزله ایمان نیز امری تاریخی، اکتسابی، عقلانی و معرفت شناختی است که درون خود، عمل را نيز دربر دارد؛ لذا ايمان از بيرون از قلمرو ايمان و به همراهي عمل است (عبدالجبار، ۱٤۱٦، ص۷۰۸) که شناخته می شود که نشان گر تاریخمندی آن است.

# و) كلام لفظى و سازوكار تبديل

مطابق رویکرد ارسطویی، کلیات، موجوداتی مفارق و مجرد از ماده نیستند که در عالم مثل وجود داشته باشند بلکه در ضمن موجودات جزئی این عالم وجود دارند. کلام الهی نیز امری نفسی و قدیم و غیرمخلوق در لوح محفوظ نیست که با وحی شدن و نزول بر پیامبر به لفظ تبدیل و جامهٔ زبان بر آن پوشانده شده باشد، بلکه از آغاز بهصورت لفظ و صوت خلق شده است.

برخی معتزلیان کلام الهی را امری حادث شده و خلق شده در لوح محفوظ و برخی محل خلق آن را هوا مى دانند. فارغ از محل خلق كلام الهي، چون بهصورت صوت و لفظ خلق شده است، نیازمند تبیین مکانیسم تبدیل نیست و از این نظر، معتزله با دشوارهٔ نحوهٔ تبدیل معنای نفسی به كلام لفظى روبهرو نيستند. همچنين كلام از سنخ فعل است نه معنا كه نياز به تبديل به لفظ باشد. دشوارهٔ معتزله در این نظریه، نحوهٔ سخن گفتن خداوند است که با فاعل دانستن متکلم و قدرت بر ایجاد آن به جای قیام کلام به ذات او، آن را تبیین کردهاند. از آنجا که خداوند به دلیل غیر جسمانی بودن نمی تواند سخن بگوید، کلام لفظی را با اصوات مشخص در محلی خلق کرده است. در اینجا چندین فرضیه می توان بیان کرد که کلام الهی مخلوق چگونه بر پیامبر نازل شده است. یک حالت این است که کلام الهی در لوح محفوظ خلق شده باشد و جبرئیل آن را به پیامبر رسانده باشد. حالت دیگر، کلام الهی در هوا خلق شده باشد و جبرئیل یا پیامبر این اصوات و الفاظ را شنیده باشد. علاوهبر این، شواهد و دلایلی در آثار معتزله نیز وجود دارند که كلام الهي را امرى بشرى مي دانند. اولاً كلام الهي، فعل است و از لحاظ فاعليت، چندعاملي است؛ لفظ أن از پيامبر است «إنّـهُ لَقَـوْلُ رَسُـول كَريم» (تكـوير، ١٩) و قـصد أن از خداونـد (عبدالجبار، ۱۹۲۰، ج۷، ص۲۰۷). همچنین فعلی است که از چندین عمل مختلف تشکیل شده است. فعل بیانی، فعل در \_ بیانی و فعل با \_ بیانی. خداوند بهجهت غیر جسمانی بودن نمی تواند فعل بیانی را تولید کند؛ بلکه قادر است آن را در محل، ایجاد کند (عبدالجبار، ۱۹۶۰، ج۱، ص٢٦)؛ بدين معنى كه قدرت و توانايي خاصى را در محلى تعبيه و ايجاد كرده است كه صوت و لفظ توليد كند (خياط، د.ت، ص٥٧) و اين توليد صوت و لفظ در محل، قصدمند است و اين قصدمندی الهی است که کلام را به او منتسب می کند. بنابراین وقتی معتزله قرآن و کلام الهی را مخلوق و حادث می دانند و آن را حقیقتاً فعل خداوند می دانند مرادشان قصدمندی کلام است نه تلفظ و صدور صوت که امری است تابع محل.

# ز) كلام لفظى و استقلال دين

در مطالعات دین پژوهی به تأثیر از فلسفهٔ هگل، ادیان را دارای گوهر مشترکی می دانند که دین بودن ادیان به وجود این عناصر گوهری است (ملکیان، ۱۳۷۸، ج۳، ص۱٤۹). طبق این نگرش، گوهر دین، امری فراتاریخی، مقدس و الوهی است و سایر بخشهای دین، اموری تاریخی و در

معرض تغییر و تحول هستند. در مقابل، بر اساس نظریهٔ بازی های زبانی ویتگنشتاین، ادیان گوهر و آموزه مشترکی ندارند بلکه اشتراکشان صرفاً شباهت خانوادگی است. ادیان همانند بازی اند، همانگونه که بازی های مختلف دارای قواعد مختلف هستند و شباهت و اشتراک یک بازی با بازی های دیگر متفاوت از اشتراک و شباهت یک بازی دیگر با سایر بازی ها است، لذا اشتراکاتی میان بازی ها (ادیان) وجود ندارد.

اما رابطهٔ ادیان با یکدیگر را می توان از خود اندیشهٔ کلامی معتزله بیرون کشید و بـر اسـاس مبانی آنان، نحوهٔ ارتباط بین ادیان را صورتبندی کرد. معتزله ارتباط بین ادیان را بهتصریح بیان نكردهاند و فقط به مطالعات تطبيقي بين اديان پرداختهاند و هدف آنان از مطالعات تطبيقي بين ادیان (بهویژه مسیحیت و یهودیت) غالباً انتقادی است. معتزلـه کــلام الهــی را لفظــی، حــادث و مخلوق می دانند که به زبان خاصی نازل شده است؛ چون قرآن از ابتدا به زبان عربی، تورات به زبان عبری و انجیل به زبان سریانی حادث شده است، بهلحاظ زبانی، این سه کلام متمایز و مستقل از یکدیگرند. هر بار و در هر دورهای که خداوند اراده کرد، کلام مستقلی به زبان خاصی نازل شد. نزد معتزله، دین و اسلام یکیاند. براساس این آموزه، ادیان سه گانه یهودیت، مسیحیت و اسلام، یک دین واحد با سه صورت مختلف نیستند، بلکه هریک به تنهایی دین مستقلی هستند. البته استقلال ادیان، مانع از وجوه مشترک میان آنها نیست. مسئله این است ما یک کلام واحد نداریم که در هر دورهای بهصورتی تعبیر شده و در فرایندی تاریخی در امتداد هم نازل شده باشند و یک تحول خطی میان آنها برقرار باشد، بلکه در عین وجود اشتراک، بهلحاظ ماهوی از یکدیگر مستقل هستند. کلام الهی امری حادث است و حدوث اساساً همنشین تغییر و اختلاف است. كلام الهي داراي نظم و ترتيب و مشتمل بر امور مختلفي است. خدا با هـر امتي با زبان خاص أن امت سخن گفته و متناسب با شرایط و وضعیت أن جامعه، أموزهها، احكام و باورهای مختلفی را بیان کرده است؛ چون کلام، فعل خداوند است و بـدون وجـود مخاطـب، خطاب امکان پذیر نیست لذا مخاطب کلام الهی در هر دورهای، امت و جامعهٔ خاصی است.

# نتیجهگیری

رویکرد معتزله به کلام الهی مبتنی بر متافیزیک صفات نزد آنان است که اموری حادث و مخلوق و ریانی اند، خداوند متکلم است و کلام، حادث و مخلوق خداوند است. معتزله از یکسو، کلام

را مخلوق مستقیم خداوند می دانند و از سوی دیگر، باور دارند که خداوند نمی توانـد مـستقیماً سخن بگوید؛ زیرا مستلزم جسمانیت است. همچنین به دلیل محذور جسمانیت، خداوند نمى تواند وضع اوليه زبان بكند، بلكه مبتنى بر وضع انسانى زبان، تكلم مى كند. گرچه معتزك با تفكيك فاعليت خداوند از قيام كلام به ذات او، و ايجاد كلام در محل، سعى كردهانـد تعـارض پیش گفته را رفع کنند، اما با وجود این، نمی توان کلام را مخلوق مستقیم خداونـد دانـست و تعارض همچنان باقی است؛ بنابراین می توان گفت که کلام مخلوق خداوند است و خداوند فاعل فعل كلام است، اما از آنجا كه ماهيت آن صوتى و زباني است و خداوند نمي تواند مستقيم سخن بگوید، بلکه با قدرتی که دارد آن را در محلی ایجاد کرده است، پس منشأ صدور لفظ، خداوند نیست بلکه پیامبر است. در واقع، کلام فعلی است که دارای دو عامل است بهجهت صدور لفظ، انسانی و بهجهت صدور قصد، الهی است. از طرف دیگر، کلام، فعلی چندعملی است که مطابق نظریه افعال گفتاری حداقل از سه فعل بیانی و در \_بیانی و با \_بیانی تـشکیل شده است. فعل بیانی، فعل خداوند نیست بلکه فعل در \_ بیانی، فعل خداوند است و فعل بیانی، از جانب پیامبر صادر شده است. بنابراین نگارنده باور دارد که کلام الهی مخلوق مستقیم خداوند است اما نه بدین معنی که منشأ صدور لفظ را خداوند بدانیم بلکه بدین معنی که منـشأ صدور قصد، خداوند است و آنچه كلام را كلام مي كند، منشأ صدور قصد است نه منشأ صدور لفظ؛ زيرا كلام كسى كه خواب است يا سفيه است، يا كلام طوطى كه فاقد قصد و اراده جديه و استعمالیه است را نمی توان کلام محسوب کرد. به این ترتیب، با تفکیک منشأ صدور لفظ از منشأ صدور قصد و چندعاملي دانستن فاعل كلام و چندعملي دانستن فعل كلام، تعارض مذكور رفع مي شود. معتزله در مخلوق مستقيم دانستن كلام الهي، مرادشان صدور قصد است كه از طرف خداوند صادر شده است و در زبانی دانستن کلام، صدور لفظ است که از طرف پیامبر صادر شده است؛ چون کلام الهی از جنس کلام بشر است و بشر نیز قادر به تولید آن است و از همان ابتدا به صورت صوت و لفظ بيان شده است تبيين نحوهٔ تبديل معاني و قصد به الفاظ همانند مكانيسم هاى ذهنى و زبانى انسانى است. همچنين كلام الهي، فعلى است كه از سه جهت فلسفى \_ هستى شناختى، كلامى و زبانى، تاريخمند است و چون در هر دورهاى بهاقتضاى شرايط و با ارادهٔ الهي حادث و مخلوق شده و متفاوت از ساير كلامها است؛ لذا اديان سه گانه يهوديت، مسیحیت و اسلام، هریک دینی جدا و بهلحاظ ماهوی، مستقل از یکدیگر هستند.

### منابع و مآخذ

قر آن

- ١. ابن حنبل، احمد (د.ت). كتاب السنة بيروت: داراحياء القرآن العربي.
- 7. اشعرى، ابوالحسن (١٣٩٧). الابانه عن اصول الديانه. حققه: فوقيه حسين محمود، قاهره: دارالانصار.
- ٣. اشعرى، ابوالحسن (١٤١١). مقالات الاسلاميين و اختلاف المصلين، تحقيق: محمد محى الدين عبدالحميد، بيروت: مكتبه العصريه.
- 3. اشعرى، ابوالحسن (١٤٣٢). الابانه عن اصول الديانه، حققه: ابوعبداللهالعصيمى، رياض: مدارالمسلم للنشر.
- ٥. باقلانی، ابی بکر بن الطیب (۱۹۵۰). الانصاف فیما یجب الاعتقاد به و لا یجوز الجهل به، بتحقیق:
  السید عزت عطار الحسینی، بتعلیق: محمدزاهد الکوثری، مصر: مکتب نشر الثقافه الحدیثه.
- آ. باقلانی، ابی یکر بن الطیب (۱۹۵۷). //تمهید، تحقیق یوسف مکارثی الیسوعی، بیروت: المکتیه الشرقه.
- ۷. بصرى، ابى الحسين (١٩٦٤). المعتماد في اصول الفقه، اعتنى بتهذيبه و تحقيقه: محمد حميدالله بتعاون: محمد بكر و حسن حنفى، ج١، دمشق: المعهد العلمي الفرنسي للدراسات العربيه.
- ۸ بغدادی، عبدالقاهر (۲۰۱۰). الفرق بین الفرق، دراسه و تحقیق: مجدی فتحی السید، قاهره: دارالتوفیقیه للتراث.
- ٩. جشمى بيهقى، امام الحاكم (١٤١٥). رساله أبليس الى اخواف المناحيس، تحقيق حسين مدرسى، بيروت: دارالمنتخب العربى.
- ١٠. جشمى بيهقى، امام الحاكم (١٤٢٩). تحكيم العقول في تصحيح الاصول، تحقيق: عبد السلام بن عباس الوجيه، طبعه الثانيه، صنعا: مؤسسه الامام زيدبن على الثقافيه.
- ۱۱. جعفرزاده کردکندی، مسعود؛ زکیانی، غلامرضا؛ داوری، فهیمه (۱٤۰۱).متافیزیک صفات در مدرسهٔ دینی معتزله و اشاعره، پژوهشنامه فلسفهٔ دین (نامهٔ حکمت سابق)، سال بیستم، شمارهٔ دوم (پیاپی ٤٠)، صص ۲۳–23.
  - ۱۲. خياط، عثمان (د.ت). الانتصار، دون مكان و دون طبع.
- ۱۳. شهرستانی، عبدالکریم (۱٤۳۰). نهایه الاقدام فی علم الکلام، حرره و صححه: الفرید جیوم، طبعه الاولی، قاهره: مکتبه الثقافه الدینیه.
- 1٤. شهرستاني، عبدالكريم (١٩٩٣). الملل و النحل، ، تحقيق: اميرعلى منها و على حسن فاعور، ج١، طبعه الثالثه، بيروت: دارالمعرفه.

- ١٥. عبدالجبار، قاضى (١٣٨٠ق). المغنى في ابواب التوحيد و العدل، د.م: مطبعه دارالكتب.
- 17. عبدالجبار، قاضى (١٤٠٨). شرح الاصول الخمسه، تحقيق و مقدمة: عبدالكريم عثمان، الطبعه الثانيه، قاهره: مطبعه وهبه.
- ۱۷. عبدالجبار، قاضى (۱٤١٦). شرح الاصول الخمسه، تعليق: الامام احمدبن الحسين بن ابي هاشم، حققه و قدمه: عبدالكريم عثمان، طبعه الثالثه، قاهره: مكتبه وهبه.
- ۱۸. عبدالجبار، قاضى (۱۹۹۰). المغنى في ابواب التوحيد و العدل، باشراف: طهحسين و ابراهيم مدكور، مصر: وزاره الثقافه و الارشاد القومي.
  - ١٩. عبدالجبار، قاضى (١٩٦٦). متشابه القرآن، بتحقيق عدنان زرزور، قاهره: دارالتراث.
- ۲۰. کاپلستون، فردریک (۱۳۸۰). تاریخ فلسفه، ترجمهٔ: سیدجلال الدین مجتبوی، ج۱، چاپ چهارم،
  تهران: سروش –علمی و فرهنگی.
  - ٢١. محمد، صبرى عثمان (د.ت). متافيزيقا عندالمعتزله، قاهره: دارالهدايه للطباعه و النشر و التوزيع.
- ۲۲. ملاحمی، محمود بن محمد (۱۳۸۹) الفائق فی اصول الدین، تحقیق: ویلفرد مادلونگ و مارتین مکدرموت، تهران: مؤسسهٔ پژوهشی حکمت و فلسفهٔ ایران.
  - ۲۳. ملکیان، مصطفی (۱۳۷۸). تاریخ فلسفه غرب، ج۳، قم: دفتر همکاری حوزه و دانشگاه.

ژپوښشگاه علوم انانی ومطالعات فرښخی پرټال جامع علوم اننانی

#### References

The Holy Quran

- 1. Abd al- Jabbar, Qadi (1966). *Mutashabih al-Quran*, researched by Adnan Zarzour, Cairo: Dar al-Torath (in Arabic).
- 2. Abd al-Jabbar, Qadi (1380 AH). *Al-Mughni fi Abwab al-Tawhid wa al-Adl*, No Publisher.: Dar al-Kutub Press (in Arabic).
- 3. Abd al-Jabbar, Qadi (1408 AH). *Sharh al-Usul al-Khamsa*, research and introduction: Abd al-Karim Othman, second edition, Cairo: Wehba Press (in Arabic).
- 4. Abd al-Jabbar, Qadi (1416 AH). *Sharh al-Usul al-Khamsa*, suspension: Imam Ahmad bin Al-Hussein bin Abi Hashem, Reaserch&Introdused: Abd al-Karim Othman, Thirth Editin, Cairo: Maktaba Wahba (in Arabic).
- 5. Abdul Jabbar, Qadi (1960). *Al-Mughni fi Abwab al-Tawhid wa al-Adl*, Superviser: Taha Hossein and Ibrahim Madkur, Egypt: Ministry of Culture and Al-Arshad Al-Qoumi (in Arabic).
- 6. Al-Baqillani, Muhammad b.al-Tayyib(1950). *Al-Insaf fima yajibu al-I'itiqad bihi wa La yujawwazu al-jahli bihi*, researched by: Al-Sayyid Izzat Attar al-Husseini, Commented by: Mohammad Zahid Al-Kawthari, Egypt, cario: Al-Thaqafa Al-Hadithah Publishing House (in Arabic).
- 7. Ash'ari, Abul Hasan (1411 AH) *Maghalat al-Islamieen va Ikhtilaf Al-Mosallin*, Research: Mohammad Muhyiddin Abd al-Hamid, Beirut: Maktaba al-Asriya (in Arabic).
- 8. Ash'ari, Abul Hasan (1432 AH). *Al-Ibanah A'n Usul Al-Diyanah*, Reaserch: Abu Abdallah al-A'simi, Riyadh: Madar al-Muslim publishing house (in Arabic).
- 9. Ash'ari, Abulhasan (2017). *Al-Ebaneh A'n Usul al-Diyanah*. Reaserch: Fouqieh Hossein Mahmoud, Cairo: Dar al-Ansar (in Arabic).
- 10. Baghalani, Abiyker bin al-Tayeb (1957). *Al-Tamhid*, Editted and published by: Alab Ratshard Yusof Makarthi al-yasoui'i, Beirut: Al-Maktaba Al-Sharqiya (in Arabic).
- 11. Baghdadi, Abd al- Qahir (2010). *Al-Fargh bayn Al-Firagh*, study and research: Majdi Fathi al-Sayyed, Cairo: Dar al-Tawfiqiyyah Leltrath (in Arabic).
- 12. Basri, Abi al-Hossein (1964). *Al-Mu'tamid fi Usul al-Fiqh*, attention to discipline and research: Muhammad Hamidullah in collaboration with: Muhammad Bakr and Hassan Hanafi, vol. 1, Damascus: Al-Ma'hed Al-Elami Al-Fransi for Arabic Studies (in Arabic).
- 13. Copleston, Frederick (2010). *History of Philosophy*, translation: Seyyed Jala al-Din Mojtabavi, vol. 1, 4th edition, Tehran: Soroush&Elami and Farhangi Publication (in Persian).
- 14. Ibn Hanbal, Ahmad (No Date). *Al-Sunan*, Beirut: Dar al-Ihiya al-Qur'an al-Arabi (in Arabic).
- 15. Jafarzadeh Kurdkandi, Maso'ud; Zakiani, Qholamreza; Davari, Fahime (1401 AD). Metaphysics of Attributes in the Religious School of

- Mu'tazilites and Ash'arites, 'Philosophy of Religion Research', 20th year, 2nd issue (40 series), pp. 23-46 (in Persian).
- 16. Jeshomi Beyhaqi, Imam al-Hakam (1415 AH). *Risalah Iblis ala-Ikhwanehi al-Manahis*, researched by Hossein Madrasi, Beirut: Dar al-Muntakhb al-Arabi (in Arabic).
- 17. Jeshomi Beyhaqi, Imam al-Hakam (1429 AH). *Tahkim al-O'qool fi Tashih al-Usul*, Research: Abd al-Salam bin Abbas al-Awjiyyah, second edition, Sana'a: Imam Zayd bin Ali al-Thaqafiyyah Institute (in Arabic).
- 18. Kayyat, Othman (No Date). *Al-Intisar*, No Place, No Publication (in Arabic).
- 19. Malekian, Mustafa (1378 AD). *History of Western Philosophy*, Volume 3, Qom: The Office Collaborations Hawza&Universuty (in Persian).
- 20. Melahmi, Mahmoud bin Mohammad (1386 AD) Al-Faiq fi Usul al-Din, Research: Wilfred Madelong and Martin McDermott, Tehran: Iranian Institute of Philosopyh (in Arabic).
- 21. Mohammad, Sabri Othman (No Date). *Metafiziqa I'ind al-Mu'tazilah*, Cairo: Dar al-Hidayeh for printing and publishing (in Arabic).
- 22. Shahrashtani, Abdul Karim (1430AH). *Nihaya al- Ighdam fi Ilm al-Kalam*, Edited by: Alfred Jiyoum, First Edittion, Cairo: Maktaba al-Thaqaf al-Diniyeh (in Arabic).
- 23. Shahrashtani, Abdul Karim (1993). *Al-Milal and Al-Niahl*, Research: Amir Ali Menha and Ali Hassan Fao'ur, Vol. 1, Thirth Pub, Beirut: Dar al-Mariafa (in Arabic).

شرچشگاه علوم انبانی ومطالعات فرسخی پرتال جامع علوم انبانی