**Recent Innovations in Psychology** ISSN: 3041-8968 Volume 1, Issue 2, Spring 2024, pages: 85-95 recentpsy.com

# ΨRIP

# Effectiveness of Religious Teachings on the Spiritual Health of **University Students**

| Malihe Zahedian Tajanaki | MSc. in Family Counseling, Roudehen Branch, Islamic Azad University, Roudehen, Iran                        |  |  |  |  |
|--------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| Masoumeh Behboudi*       | Assistant Professor, Department of Counseling, Roudehen Branch,<br>Islamic Azad University, Roudehen, Iran |  |  |  |  |
|                          |                                                                                                            |  |  |  |  |

## **Extended Abstract** Introduction

Spiritual health is a broad and comprehensive concept that can be referred to as a successful and helpful strategy in different areas of life, such as highly stressful situations and illnesses. Spiritual health can include broader concepts such as hope and meaning in life. Spiritual health is a sense of connectedness, harmony between self, others, nature and transcendent being through a dynamic, coherent and attainable process that leads to the recognition of the ultimate purpose and meaning of life (Bensley, 1991; Chirico et al., 2023).

So far, considering the pivotal role of spiritual health in the personal and social lives of individuals, a range of interventions have been employed with the aim of enhancing it. For instance, Hsiao et al. (2012) employed the spiritual learning programme to enhance the level of spiritual health. Some research has indicated a correlation between religious teachings about the intizar of imam Mahdi (AS) and mental health, quality of life, and psychological well-being (Kalantari et al., 2014; Saadipour et al., 2016).

A review of the research literature reveals that religious teachings are effective in influencing various psychological dimensions. In light of the positive consequences of

\* Corresponding author: mabehboodi@gmail.com



© 2024 The Author(s). This open access article is distributed under a Creative Commons Attribution (CC BY-NC) license. DOI: https://doi.org/10.22034/rip.2024.194299

Received: 2024/03/27

spiritual health and the effectiveness of religious teachings, it is imperative to investigate the effectiveness of religious teachings on spiritual health. However, the research background indicates that this issue has not been investigated in any study to date. It seems that conducting such a study would not only advance theoretical knowledge but also facilitate the development of intervention approaches for counsellors and therapists working with students. Accordingly, the study aimed to investigate the effectiveness of religious teachings on students' spiritual health.

### Method

The current research design employed a quasi-experimental approach, with a pretest-posttest design and a control group. The statistical population comprised students at Islamic Azad University, Roudehen Branch, during the 2022-2023 academic year. A total of 30 students were selected by the voluntary sampling method and allocated to two experimental and control groups. The data were collected using the Spiritual Well-Being Scale (SWBS).

Following the pre-test, participants in the experimental group underwent religious teachings in 15 sessions of 90 minutes each. The meetings were held twice a week. In the process of data analysis, frequency and percentage, mean and standard deviation were employed at the descriptive level. At the inferential level, multivariate covariance analysis was employed to investigate the differences between the groups. The data were analysed using the SPSS version 25 software.

#### Results

The participants in the experimental group exhibited a higher mean of the dimensions and total score for spiritual health in the post-test. Wilks's Lambda test demonstrated that the linear combination of dependent variables exhibited a significant difference between the groups, (Wilks's Lambda=0.64, F=7.20, P<0.01,  $\eta^2$ =0.37). The results of the univariate analysis indicated that there were significant differences between the groups in terms of religious and existential well-Being (P< 0.05). The effect size of group membership in explaining the difference in religious and existential well-Being was 37% and 15%, respectively. A comparison of the adjusted means revealed that the participants in the experimental group exhibited higher levels of religious and existential well-Being.

#### **Discussion and Conclusion**

The objective of the present study was to examine the efficacy of religious teachings on the spiritual well-being of students. The findings indicated that religious teachings is efficacious in augmenting the religious and existential well-being, as well as the total spiritual health score, of the students. A review of the literature revealed no studies had investigated the effectiveness of Mahdism training on spiritual health. The results of this research are consistent with those of previous studies that have investigated the positive consequences of religious teachings and the initizar of imam Mahdi (AS). For instance, the study by Saadipour et al. (2016) demonstrated the impact of Mahdavi's introductory education on psychological well-being. In the study of Seyyed Kalan & Rezaei Sharif (2016), the efficacy of a Mahdavi-

## زاهدیان تجنکی و بهبودی | ۸۷

based lifestyle on psychological and spiritual well-being was demonstrated. The studies of Ghasemi et al. (2010) and Zahedian and Behboodi (2024) demonstrated the efficacy of Mahdism in fostering positive psychological outcomes.

It appears that attaining spiritual well-being necessitates the adoption of a unified value system. One of the most beneficial concepts for society is the school of the Intizar of imam Mahdi (AS), which can facilitate excellence, evolution, and originality. The concept of Intizar is a constructive one, as it encourages the valuation of the behaviour of the follower and the honouring of the movements of the Shia community. Furthermore, it facilitates the attainment of a government of justice and an Islamic faith. Human nature is constituted by expectations and aspirations for the future. It is important to note that the concepts of attention, promise, recourse and readiness are inextricably linked with the act of Intizar. This ultimately enhances the quality of life and spiritual health. Intizar increases a person's relationship with the source of existence and God, thereby laying the foundation for the religious dimension of spiritual health. Conversely, religious teachings, which emphasise consideration for others and the relationships between those who await, provide a foundation for the promotion of the existential dimension of health. The findings of this research demonstrated the efficacy of these teachings.

## **Ethical Considerations**

**Compliance with ethical guidelines**: To maintain the ethical principles, an attempt was made to collect information after obtaining the consent of the participants. All participants were treated equally. It was assured about confidentiality in maintaining personal information.

Funding: This research is a personal study without financial support.

Authors' contribution: The first author were the senior author and the second was the supervisor.

Conflict of interest: The authors declare no conflicts of interest.

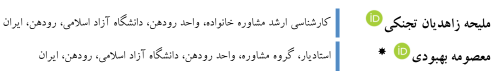
Acknowledgements: The authors would like to thank the students who participated in the study.

Keywords: religious teachings, spiritual health, spiritual well-being

Citation: Zahedian Tajanaki, M., & Behboudi, M. (2024). Effectiveness of Religious Teachings on the Spiritual Health of University Students. *Recent Innovations in Psychology*, 1(2), 85-95. https://doi.org/10.22034/rip.2024.194299

نوآوریهای اخیر در روان شناسی شاپا: ۸۹۶۸–۳۰۴۱ دوره ۱، شماره ۲، بهار ۱۴۰۳، صفحات ۹۵–۸۵ recentpsy.com

# اثربخشی آموزههای دینی بر سلامت معنوی دانشجویان



چکیدہ

پژوهش حاضر با هدف بررسی اثربخشی آموزههای دینی بر سلامت معنوی دانشجویان انجام شد. طرح پژوهش شبه آزمایشی با الگوی پیش آزمون، پس آزمون با گروه کنترل بود. جامعه آماری پژوهش را دانشجویان دانشگاه آزاد اسلامی واحد رودهن تشکیل می دادند. تعداد ۳۰ نفر از این دانشجویان با روش نمونه گیری داوطلبانه انتخاب شده و به صورت تصادفی در گروههای آزمایش و کنترل جایگزین شدند. گروه آزمایش آموزههای دینی را طی ۱۵ جلسه ۹۰ دقیقهای دریافت کردند. گروه کنترل آموزشی دریافت نکردند. گرد آوری دادهها با پرسشنامه بهزیستی معنوی (SWBS) انجام شد. تجزیه و تحلیل دادهها با تحلیل کوواریانس چندمتغیره انجام شد. وجودی ۱۵/۰ بود. یافتههای این پژوهش نشان دهنده آن بود که آموزههای دینی می توانند سلامت مذهبی و وجودی دانشجویان را افزایش دهد و می توان به عنوان یک مداخله اثر بخش از تما ستفاده کرد.

ثروجشكاه علوم الناني ومطالعات فربخي

برتال جامع علوم التاني

**کلیدواژهها:** آموزههای دینی، سلامت معنوی، بهزیستی معنوی

**استناد**: زاهدیان تجنکی، ملیحه.، و بهبودی، معصومه. (۱۴۰۳). اثربخشی آموزههای دینی بر سلامت معنوی دانشجویان. نوآوری های اخیر در روان شناسی، ۱ (۲)، ۹۵–۸۵ https://doi.org/10.22034/rip.2024.194299

مقاله حاضر برگرفته از پایان نامه کارشناسی ارشد مشاوره خانواده نویسنده اول در دانشگاه آزاد اسلامی واحد رودهن است.

<sup>\*</sup> نویسنده مسئول: mabehboodi@gmail.com

گنجانده شدن جنبه معنوی در مفهوم سلامت، بعد مهمی از زندگی فردی و گروهی را فراروی بررسیهای علمی قرار داد (مرحمتی و یوسفی، ۱۳۹۷). سلامت معنوی<sup>۱</sup>، مفهومی وسیع و جامع است که می توان از آن به عنوان راهبردی موفق و کمک کننده در حوزههای مختلف زندگی از قبیل موقعیتهای پر از استرس و بیماریها یاد کرد. سلامت معنوی می تواند مفاهیم گسترده تری مانند امید و هدفمندی در زندگی را دربر بگیرد. سلامت معنوی، حسی از ارتباط داشتن، هماهنگی بین خود، دیگران، طبیعت و وجود متعالی از طریق فر آیندی پویا، منسجم و دست یافتنی است که منجر به شناخت از هدف نهایی و معنای زندگی می شود (بنسلی، ۱۹۹۱؛ چیرچیو و همکاران، ۲۰۲۳). و محیط مدنظر است. به نظر می رسد در غاب بعد معنوی، ایعاد زیستی، روانی و اجتماعی سلامت نمی تواند بروز یافته یا به حداکثر ظرفیت خود برسند و در نتیجه بالاترین سطح کیفیت زندگی، قابل دستیابی نخواهد بود (کریستلر و جانسون، ۲۰۰۵). پالوترین و الیسون (۱۹۸۲) بعد عمودی را سلامت مذهبی<sup>۲</sup> و بعد افقی را سلامت وجودی<sup>۳</sup> یافته یا به حداکثر ظرفیت خود برسند و در نتیجه بالاترین سطح کیفیت زندگی، قابل دستیابی نخواهد بود (کریستلر و جانسون، ۲۰۰۵). پالوترین و الیسون (۱۹۸۲) بعد عمودی را سلامت مذهبی<sup>۲</sup> و بعد افقی را سلامت وجودی<sup>۳</sup> یافته یا به مداکثر ظرفیت خود برسند و در نتیجه بالاترین سطح کیفیت زندگی، قابل دستیابی نخواهد بود (کریستلر و مینسون، ۲۰۰۵). پالوترین و الیسون (۱۹۸۲) بعد عمودی را سلامت مذهبی<sup>۲</sup> و بعد افقی را سلامت وجودی<sup>۳</sup> مامیدند. مطالعات نشان داده است که سلامت معنوی با مقابله مذهبی با اضطراب مرگ (سلیمان زاده و همکاران، ۲۰۲۰)، سلامت روانی داده است که سلامت و مودی<sup>۳</sup>

با توجه به نقش سلامت معنوی در زندگی فردی و اجتماعی افراد، تاکنون مداخلاتی جهت بهبود آن به کار گرفته شده است. به طور مثال سیائو و همکاران (۲۰۱۲) برنامه یادگیری معنوی<sup>۴</sup> را برای ارتقای سطح سلامت معنوی به کار بردند. جناآبادی و آذریان (۲۰۲۳) نیز اثربخشی یادگیری هیجانی اجتماعی را بر سلامت معنوی بررسی کردند. به نظر میرسد آموزههای دینی نیز بتواند بر سلامت معنوی اثرگذار باشند. یکی از آموزههای دینی در میان شیعیان، انتظار ظهور حضرت مهدی (عج) است. برخی از پژوهش ها نشان دادهاند که بین انتظار ظهور با سلامت روان، کیفیت زندگی و بهزیستی روانشناختی رابطه وجود دارد (کلانتری و همکاران، ۱۳۹۳؛ سعدی پور و همکاران، ۱۳۹۴).

مهدویت<sup>۵</sup> اعتقاد به ظهور حضرت مهدی(عج) در آخرالزمان و پرشدن جهان از عدالت است (کلانتری و همکاران، ۱۳۹۳). مهدویت و اعتقاد به منجی، تنها یک باور اسلامی نیست؛ بلکه عنوانی برای خواسته ها و آرزوهای همه انسان ها با مذاهب گوناگون است. پیروزی نهایی حق بر باطل اندیشه ای است که همه فرقه ها و مذاهب بدان معتقدند. این اندیشه بیش از هر چیز مشتمل بر عنصر خوش بینی نسبت به جریان کلی نظام طبیعت و سیر تکاملی تاریخ است، به آینده اطمینان دارد و عنصر بدبینی نسبت به پایان کار بشر را طرد می کند (میرصانع و همکاران، ۱۴۰۱). مهدویت در راستای مسأله امامت و در امتداد نبوت و خاتمیت است از این رو در مرحله ای حساس از تاریخ آغاز شده و تا امروز ادامه یافته است و تا قیام موعود ادامه خواهد یافت (بابایی و همکاران، ۱۳۹۴).

بررسی پیشینه پژوهشی نشان میدهد که آموزهای دینی مبتنی بر مهدویت بر ابعاد مختلف روانشناختی اثر گذار است. در مطالعهای سعدی پور و همکاران (۱۳۹۴) نشان دادند که آموزههای دینی مبتنی بر مهدویت بر بهزیستی

- 1. spiritual health
- 2. religious well-Being
- 3. existential well-Being
- 4. spiritual learning program
- 5. Mahdism

روان شناختی دانش آموزان دبیرستانی اثربخش است ولی بر جهت گیری زندگی آنان اثر معناداری ندارد. سید کلان و رضایی شریف (۱۳۹۵) در مطالعهای به بررسی اثربخشی سبک زندگی مبتنی بر مهدویت در بهزیستی روان شناختی و معنوی دانش آموزان دبیرستانی پرداختند و نشان دادند که این آموزش ها میتواند باعث افزایش بهزیستی روان شناختی و معنوی دانش آموزان شود. سلیمان پورعمران و همکاران (۱۴۰۰) به بررسی تأثیر آموزش دوره سبک زندگی منتظرانه بر فرهنگ اعتقاد دانش آموزان متوسطه اثر گذار است. قاسمی و همکاران (۱۴۰۰) نیز در مطالعهای نشان دادند که بسته روان شناختی انتظار محور مبتنی بر آموزههای مهدویت بر سبک های هویتی و اهمال کاری دانش آموزان دختر متوسطه دوم اثر گذار است. در نهایت زاهدیان و بهبودی (۱۴۰۲) در پژوهشی نشان دادند که آموزش مهدویت بر بهزیستی روانشناختی دانشجویان اثر گذار بوده و آن را بهبود می بخشد.

در مجموع و با توجه به تبعات مثبت سلامت معنوی از یک سو و اثربخشی آموزههای دینی مبتنی بر مهدویت از سوی دیگر، به نظر میرسد که بررسی اثربخشی آموزههای دینی بر سلامت معنوی از اهمیت برخوردار باشد. اما پیشینه پژوهشی مورد بررسی نشان داد که در هیچ مطالعهای به بررسی این امر پرداخته نشده است. به نظر میرسد انجام چنین مطالعهای علاوه بر توسعه دانش نظری، به تدارک رویکرد مداخلهای برای مشاوران و درمانگران مرتبط با دانشجویان کمک می کند. بر این اساس هدف از پژوهش حاضر بررسی اثربخشی آموزههای دینی بر سلامت معنوی دانشجویان بود.

روش

طرح پژوهش حاضر از نوع شبه آزمایشی با الگوی پیش آزمون و پس آزمون با گروه کنترل بود. جامعه آماری پژوهش را دانشجویان دانشگاه آزاد اسلامی واحد رودهن در سال تحصیلی ۱۴۰۱–۱۴۰۲ تشکیل می دادند. تعداد ۳۰ نفر از این دانشجویان با روش نمونه گیری داوطلبانه انتخاب شده و در دو گروه آزمایش و کنترل جایگزین شدند. ملاکهای ورود به پژوهش شامل رضایت برای حضور در جلسات آموزشی، عدم دریافت درمانهای روانپزشکی و روانشناختی و عدم شرکت در سایر مداخلات همزمان با پژوهش حاضر بود. ملاکهای خروج نیز شامل عدم تمایل به ادامه شرکت در جلسات و غیبت بیش از دو جلسه بود. گردآوری دادهها با پرسشنامه زیر صورت گرفت:

مقیاس بهزیستی معنوی (SWBS): این پرسشنامه توسط پالوتزین و الیسون (۱۹۸۲) تدوین شده و دارای ۲۰ عبارت است و دو زیرمقیاس سلامت مذهبی و سلامت وجودی را می سنجد. نمره گذاری این مقیاس در طیف لیکرت شش درجهای از کاملاً مخالفم (۱) تا کاملاً موافقم (۶) انجام می شود. بعد از معکوس شدن برخی از عبارتها دامنه نمرات از ۲۰ تا ۱۲۰ بوده و نمرات بالاتر به معنای سلامت معنوی بیشتر است. در مطالعه اصلی پایایی مقیاس را روش باز آزمایی از ۸۸/۰ تا ۱۹۹/۰ گزارش شده است. ضرایب آلفای کرونباخ نیز از ۲۸/۰ تا ۱۹۹/۰ به دست آمد. روایی همگرا نیز در ارتباط با مفهوم خود مثبت و معنای زندگی مطلوب گزارش شد. در مطالعه بشارت و همکاران

پس از اجرای پیش آزمون، شرکت کنندگان گروه آزمایش، آموزههای دینی مبتنی بر مهدویت را طی ۱۵ جلسه ۹۰ دقیقهای دریافت کردند. جلسات به صورت دو جلسه در هفته بر گزار می شد. محتوای جلسات آموزشی بر اساس مبانی نظری اسلامی تهیه شده و در مطالعات دیگری مورد استفاده قرار گرفته بود (زاهدیان و بهبودی، ۱۴۰۲). *جلسه* 

1. Spiritual well-being scale (SWBS)

*اول* به معارفه و آشنایی شرکت کنندگان، وظایف مدرس و انتظارات متقابل میان اعضا اختصاص یافت. علاوه بر آن منجی در ادیان ابراهیمی مورد بحث قرار گرفت. در *جلسه دوم و سو*م به ارائه اطلاعات جهت آشنایی بیشتر با تاریخچه زندگی حضرت مهدی (عج)، ویژگیهای شخصیتی و معنوی ایشان و آموزههای مبتنی بر سبک زندگی ایشان پرداخته شد. در *جلسه چهار*م به دوران غیبت، فلسفه آن و آموزههای غیبت برای منتظران پرداخته شد. *جلسات پنجم تا هشتم به ضرورت* شناخت و معرفت و پایبندی به منش و کرامات حضرت مهدی (عج) و صفات و ویژگیهای ایشان اختصاص یافت. در جلسات *نهم تا یازدهم* به مفهوم و ضرورت انتظار و وظایف و ویژگیهای منتظران و تبعات انتظار در زندگی شخصی و اجتماعی پرداخته شد. *جلسه دوازدهم* به سبک زندگی منتظران واقعی و یاران حضرت اختصاص یافت. در جلسات *نهم تا یازدهم* به مفهوم و ضرورت انتظار و وظایف و ویژگیهای منتظران و تبعات انتظار در زندگی شخصی و اجتماعی پرداخته شد. *جلسه دوازدهم* به سبک زندگی منتظران واقعی منتظران پرداخته شد. *جلسه پانزدهم* به جمع بندی دوره و اجرای پس آزمون اختصاص یافت. روای محتوایی این منتظران پرداخته شد. ویندگی شخصی و ایماعی برداخته شد. دلسه دو*ازدهم* به سبک زندگی منتظران واقعی منتظران پرداخته شد. منجسات مورد بررسی قرار گرفت و به تأیید رسید. در خلال این بررسی، بنا به نظر متخصصان منتظران پرداخته شد. محسه یو ای گرفت و به تأیید رسید. در خلال این بررسی، بنا به نظر متخصان مداخله، از نظر متخصصان مورد بررسی قرار گرفت و به تأیید رسید. در خلال این بررسی، بنا به نظر متخصصان

گردآوری داده ها به صورت گروهی انجام شد. پیش از اجرا، در خصوص اهداف طرح توضیحاتی به شرکت کنندگان داده شد و رضایت آنان جهت شرکت در پژوهش و تکمیل پرسش نامه ها گرفته شد. شرکت در پژوهش کاملاً داو طلبانه بوده و تمامی پرسش نامه ها بی نام بودند. به شرکت کنندگان اطمینان داده شد که اطلاعات آنان محرمانه بوده و تنها در اختیار پژوه شگران است. شرکت کنندگان به واسطه شرکت در پژوه ش هزینه ای را متحمل نشدند. تلاش شد تا شرایط اجرا به گونه ای در نظر گرفته شود تا همه افراد شرایط برابر داشته باشند. در فرایند تجزیه و تحلیل داده ها، در سطح توصیفی از فراوانی و درصد، میانگین و انحراف معیار استفاده شد. در سطح استنباطی از تحلیل کوواریانس چندمتغیره برای بررسی تفاوت های بین گروهی استفاده شد. تجزیه و تحلیل داده با نرم افزار SPSS

## يافتهها

در گروه آزمایش و کنترل به ترتیب ۵۳/۳ درصد و ۶۰ درصد شرکت کنندگان زن بودند. گروهها از حیث جنسیت همگن بودند (۵۰/۰<P، ۱۴،۴۰=2%). میانگین و انحراف معیار سنی شرکت کنندگان در گروه آزمایش به ترتیب ۲۷/۲۰ و ۵/۴۱ و در گروه کنترل به ترتیب ۲۸/۶۷ و ۶/۴۱ بود. تفاوت معناداری میان گروهها وجود نداشت (۵۰/۰<P، ۱/۶۶–۱/۶۶). شاخصهای توصیفی ابعاد و نمره کل سلامت معنوی در جدول ۱ آورده شده است.

| _ | <b>جدوں</b> ۱. شاخص های توضيفی شارمت معتوى بر حسب کروہ و آرموں |                |              |              |          |             |  |  |  |  |
|---|----------------------------------------------------------------|----------------|--------------|--------------|----------|-------------|--|--|--|--|
|   | كنترل                                                          |                | آزمایش       |              |          |             |  |  |  |  |
|   | انحراف معيار                                                   | ميانگين        | انحراف معيار | ميانگين      | آزمون    | متغيرها     |  |  |  |  |
| _ | 4/78                                                           | ۳۴/۸۰          | ۵/۷۵         | rr/81        | پيشآزمون |             |  |  |  |  |
|   | 4/7.                                                           | 30/80          | ۵/۵۲         | ۳۸/۸۷        | پسآزمون  | سلامت مذهبى |  |  |  |  |
|   | ٣/٩٢                                                           | 31/41          | 4/81         | 31/13        | پيشآزمون |             |  |  |  |  |
|   | 4/02                                                           | 37/77          | ۵/۴۰         | ۳۵/۰۷        | پسآزمون  | سلامت وجودى |  |  |  |  |
|   | ٨/٢٩                                                           | 88/ <b>7</b> 8 | 1./29        | ۶۵/۸۰        | پيشآزمون |             |  |  |  |  |
| _ | ٩/١٣                                                           | FV/18          | 1./.4        | <b>۲۳/۹۳</b> | پسآزمون  | سلامت معنوى |  |  |  |  |

**جدول ۱**. شاخص های توصیفی سلامت معنوی برحسب گروه و آزمون

جدول ۱ نشان می دهد که شرکت کنندگان گروه آزمایش در پس آزمون ابعاد و نمره کل سلامت معنوی میانگین بالاتری دارند. بررسی مفروضات تحلیل کوواریانس چندمتغیره نشان داد که توزیع متغیرها به تفکیک گروهها نرمال است (۵۰/۰<4). آزمون خطای استاندارد لوین نیز نشان دهنده همگنی واریانس ها بود (۵/۰<4). آزمون ام.باکس نیز نشان داد که همگنی ماتریس واریانس و کوواریانس محقق شده است (۵/۰<4، ۲۹/۳۶-۲۹). آزمون کرویت بارتلت نیز نشان داد که میان ابعاد سلامت معنوی همبستگی متوسط و معناداری وجود دارد (۱۰۰۰<-۹). مفروضه همگنی شیب رگرسیون نیز محقق شد(۵/۰<4). بررسی رابطه خطی متغیر کمکی و وابسته نیز نشان دهنده معناداری تفاوت ها بر حسب پیش آزمون بود (۱۰۰/۰>). با توجه به محقق شدن مفروضات در ادامه از تحلیل کوواریانس چندمتغیره استفاده شد. آزمون لامبدای ویلکز نشان داد که ترکیب خطی متغیرهای وابسته در بین گروهها تفاوت معناداری دارد (۳۷/۰۰). نا توجه به محقق شدن مفروضات در ادامه از تحلیل معناداری میاوت مایر حسب پیش آزمون لامبدای ویلکز نشان داد که ترکیب خطی متغیرهای وابسته در بین معنواریانس چندمتغیره استفاده شد. آزمون لامبدای ویلکز نشان داد که تر کیب خطی متغیرهای وابسته در بین معنواریانس چندمتغیره استفاده شد. آزمون لامبدای ویلکز نشان داد که ترکیب خطی متغیرهای وابسته در بین معنواری میاوت مینده رود (۲۰/۰۰)، ۲۰/۰۰ می میاره می در میاری از مون ایلی میتای دارد (۷۰/۰۰). نتایج تحلیل تک

جدول ۲. نتایج تحلیل کوواریانس جهت بررسی تفاوتهای بینگروهی در سلامت معنوی

|                 |              |       |                 |             | _             |              |  |
|-----------------|--------------|-------|-----------------|-------------|---------------|--------------|--|
| مجذور اتای سهمی | سطح معناداري | F     | ميانگين مجذورات | درجات آزادی | مجموع مجذورات | متغير وابسته |  |
| ٠/٣٧            | •/•• \       | 14/91 | ۸۵/۳۱           | ١           | ۸۵/۳۱         | سلامت مذهبي  |  |
| ٠/١۵            | •/•۴۴        | 4/48  | ۶۳/۰۸           | 1           | ۶٣/٠٨         | سلامت وجودى  |  |
|                 |              |       |                 |             |               |              |  |

جدول ۲ نشان داد که در سلامت مذهبی و وجودی تفاوتهای بین گروهی معنادار هستند (P<۰/۰۵). اندازه اثر عضویت گروهی در تبیین تفاوت در سلامت مذهبی و وجودی به ترتیب ۳۷ درصد و ۱۵ درصد بود. مقایسه میانگینهای تعدیل شده نشان داد که شرکت کنندگان گروه آزمایش از سلامت مذهبی و وجودی بالاتری برخوردار بودند.

## بحث و نتیجه گیری

پژوهش حاضر با هدف بررسی اثربخشی آموزههای دینی بر سلامت معنوی دانشجویان انجام شد. یافته ها نشان داد که آموزه های دینی مبتنی بر مهدویت بر افزایش سلامت مذهبی و وجودی و نمره کل سلامت معنوی دانشجویان اثربخش است. در پیشینه پژوهشی مورد بررسی مطالعه ای که اثربخشی آموزه های دینی مبتنی بر مهدویت بر سلامت معنوی را بررسی کرده باشد به دست نیامد. اما نتایج این پژوهش با مطالعاتی که تبعات مثبت آموزه های دینی مبتنی بر مهدویت و انتظار را بررسی کرده اند، همسویی دارد. به طور مثال در مطالعه سعدی پور و همکاران (۱۳۹۴) اثربخشی آموزش معارف مهدوی بر بهزیستی روان شناختی به تأیید رسید. در مطالعه سید کلان و رضایی شریف (۱۳۹۵) نیز اثربخشی سبک زندگی مبتنی بر مهدویت بر بهزیستی روان شناختی و معنوی نشان داده شد. در مطالعات قاسمی و همکاران (۱۴۰۰) و زاهدیان و بهبودی (۱۴۰۲) نیز اثربخش بودن مهدویت بر تبعات مثبت روان شناختی به تأیید رسید.

خدایاری فرد و همکاران (۱۳۹۵) بیان داشتند که باور مذهبی به ظهور منجی، جلوهای از خوش بینی است. مهدویت، با رویکرد مثبت به آینده و با هدف عبور موفقیت آمیز از وضعیت موجود و رسیدن به جایگاه مطلوب، با توسعه آئین توحیدی در سایه انتظار و ظهور منجی، زمینه تحقق هویتی دینی را فراهم می کند که مبتنی بر مفاهیمی تعالی بخش همانند مثبت نگری و امید به آینده و دستیابی همیشگی به عدالت فراگیر جهانی، جهان بدون مرز، جامعه بدون تبعیض، رسیدن به امنیت، آزادی، رفاه، دیانت، فضیلت و توحید است. این هویت بر ارتقای کیفیت زندگی تأثیر مثبت دارد. به نظر میرسد مهدویت، با توسعه نگرش توحیدی، به پرسشهای بنیادین زندگی پاسخ روشن و منطقی داده، به آن معنی میدهد و با ایجاد پذیرش و مقبولیت اجتماعی، رسیدن به وحدت اجتماعی را در سایه وحدت اعتقادی برای انسان امکان پذیر می کند.

به نظر میرسد که دستیابی به سلامت معنوی مستلزم بهرهمندی از یک نظام ارزشی منسجم است. یکی از عالی ترین مفاهیمی که می تواند جامعهٔ را به سوی تعالی و تکامل ببرد و به آن اصالت ببخشد، مکتب انتظار است. انتظار مفهومی سازنده در جهت ارزش دادن به رفتار انسان پیرو و ارجنهادن به حرکتهای جامعه تشیع و راه رسیدن به حکومت عدالت و ایمان اسلامی است. ماهیت انسان با انتظار و امید به آینده عجین شده است. توجه، عهد، انس، توسل و آماده بودن از منتظر جدا نخواهد شد و در نهایت سبب افزایش کیفیت زندگی و سلامت معنوی می شود. انتظار ارتباط فرد با مبدأ هستی و خداوند را افزایش داده و زمینه ساز بعد مذهبی سلامت معنوی است. از سوی دیگر، تعالیم و آموزه های دینی مبتنی بر مهدویت با درنظر گرفتن دیگران و روابط میان منتظران، زمینه ارتقای بعد وجودی سلامت را نیز فراهم می آورند. یافته های این پژوهش موید اثر بخشی این آموزه ها بود.

پژوهش حاضر با محدودیت هایی مواجه بود. نخست آنکه جامعه موردمطالعه محدود به دانشجویان دانشگاه آزاد واحد رودهن بوده و در تعمیم نتایج به سایر دانشجویان یا گروههای اجتماعی دیگر می بایست بااحتیاط صورت گیرد. علاوه بر آن تنها از پرسش نامه برای سنجش متغیر وابسته استفاده شد. گرچه مقیاس بهزیستی معنوی در مطالعات زیادی مورداستفاده قرار گرفته است، اما شاید از نظر محتوایی با آنچه در پژوهش مدنظر بوده است، همخوانی نداشته باشد. در نهایت اینکه به واسطه دشواری های موجود در مسیر اجرای پژوهش و دسترسی به دانشجویان، امکان کنترل اثر متغیرهای اقتصادی و اجتماعی وجود نداشت. به واسطه این محدودیت ها به پژوهشگران آتی پیشنهاد میشود تا به اجرای این مداخله در جامعه آماری بزرگتر بپردازند و از مطالعات کیفی یا آمیخته برای بررسی دقیق تر اثرات آموزههای دینی مبتنی بر مهدویت بر سلامت معنوی استفاده کند.

ملاحظات اخلاقی رضایت شرکت کنندگان جهت شرکت در جلسات آموزشی و تکمیل پرسش نامهها اخذ شد. تمامی پرسش نامهها بی نام بودند و افراد برای ترک جلسات کاملاً آزاد بودند. به شرکت کنندگان اطمینان داده شد که اطلاعات آنان در اختیار پژوهشگران خواهد بود.

**حمایت مالی و سپاسگزاری** این مقاله مستخرج از پایاننامه کارشناسیارشد مشاوره خانواده نویسنده اول در دانشگاه آزاد اسلامی واحد رودهن است. نویسندگان بدینوسیله از تمامی دانشجویانی که در پژوهش شرکت داشتند، تقدیر و تشکر مینمایند.

> **تعارض منافع** در این مقاله هیچ گونه تعارض منافعی وجود ندارد.

منابع

- بابایی، زهرا.، لطیفی، زهره.، و اسماعیلی، مریم. (۱۳۹۴). اثربخشی معنویت درمانی بر کیفیت زندگی و سلامت روان زنان مبتلا به دیابت. روان شناسی و دین، ۱(۲)، ۵۰–۳۷. URL: https://ravanshenasi.nashriyat.ir/node/306
- خدایاری فرد، محمد.، خرمی مارکانی، عبدالله.، غباری بناب، باقر.، سهرابی، فرامرز.، زمانپور، عنایت اله.، ... و تنکمانی، نرگس. (۱۳۹۵). طراحی و تعیین روایی محتوایی و صوری مقیاس هوش معنوی در دانشجویان ایرانی*. پژوهش های کاربردی* ر*وان شناختی،۱*(۲)، ۴۹–۳۹. https://doi.org/10.22059/japr.2017.61079
- زاهدیان، ملیحه.، و بهبودی، معصومه. (۱۴۰۲). اثربخشی آموزش مهدویت بر بهزیستی روان شناختی در دانشجویان دانشگاه آزاد اسلامی واحد رودهن. *پویایی روان شناختی در اختلال های خلقی، ۲*(۴)، ۲۰–۶۳. https://doi.org/10.22034/pdmd.2024.442935.1047
- سعدی پور، اسماعیل.، دلاور، علی.، چیناوی، علی.، و سلمآبادی، مجتبی. (۱۳۹۴). اثربخشی آموزش معارف مهدوی بر بهزیستی روانشناختی و جهت گیری زندگی. *دین و سلامت، ۱*۲(۲)، ۲۸–۱۹ا-۱۹۱-۱۹۱-۱۹۱-۱۹۱-۱۹۱ سلیمان پورعمران، محبوبه. قلی پور، مریم.، و سیاح، مجتبی. (۱۴۰۰). بررسی تأثیر آموزش دوره سبک زندگی منتظرانه بر فرهنگ اعتقاد
- به مهدویت دانش آموزان متوسطه. پژوهش در مسائل تعلیموترییت اسلامی، ۲۹ (۵۲)، ۱۰۸–۱۰۵. :URL: .۱۰۰ https://dorl.net/dor/20.1001.1.22516972.1400.29.52.4.8
- سیدکلان، سید محمد.، و رضایی شریف، علی. (۱۳۹۵). اثربخشی آموزش سبک زندگی مبتنی بر مهدویت در بهزیستی روان شناختی و معنوی دانش آموزان. م*شرق موعود، ۱۰* (۴۰)، ۱۹۰–۱۷۵. URL: https://mashreqmag.sinaweb.net/article\_125970.html?lang=fa
- قاسمی، زهرا.، سجادیان، ایلناز.، نادی، محمدعلی.، و ذوالفقاری، شهابالدین. (۱۴۰۰). اثربخشی بسته روان شناختی انتظار محور مبتنی بر آموزه های مهدویت بر سبکهای هویتی و اهمالکاری دانش آموزان دختر متوسطه دوم. ر*وان شناسی تحلیلی شناختی، ۱۲* (۴۶)، URL:https://dorl.net/dor/20.1001.1.28222476.1400.12.46.1.2
- کلانتری، مهرداد.، روشن چلسی، رسول.، و صدر محمدی، رضوان. (۱۳۹۳). بررسی تأثیر انتظار امام مهدی بر سلامت ذهن و کیفیت زندگی دانشجویان. م*شرق موعود، ۱*(۳۰)، ۱۳۵–۱۳۵. URL: https://mashreqmag.sinaweb.net/article 127130.html?lang=fa
- مرحمتی، زهرا.، و فریده یوسفی. (۱۳۹۵). رابطه ابعاد سبک زندگی اسلامی با بهزیستی روانشناختی در دانشجویان. *روانشناسی* URL:https://dorl.net/dor/20.1001.1.20084331.1395.10.4.4.0 ...
- میرصانع، سید محمدرضا.، میرباقری، سید باقر.، مرادی، مریم.، و موسوی میرکلایی، فاطمه. (۱۴۰۱). حقوق بشر در گفتمان دکترین مهدویت. مطالعات حقوق بشر /سلامی، ۱۳(۱)، ۵۵–۳۳. URL: https://dorl.net/dor/20.1001.1.23225637.1401.11.1.2.9

#### References

- Abdolkarimi, M., Masoomi, M., Lotfipur, S. S., & Zakeri, M. A. (2022). The relationship between spiritual health and happiness in medical students during the COVID-19 outbreak: A survey in southeastern Iran. Frontiers in psychology, 13, 974697. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2022.974697
- Babai, Z., Latifi, Z., & Ismaeili, M. (2015). The Effectiveness of Spirituality Therapy Method on the Quality of Life and the Women of Najaf Abad Who Suffer from Diabetes. *Ravanshenasi Va Din*, 8(2), 37-50 (In Persian). URL: https://www.magiran.com/paper/1456623/
- Bensley, R. J. (1991). Defining spiritual health: A review of the literature. Journal of Health Education, 22(5), 287-290. https://doi.org/10.1080/10556699.1991.10614636
- Besharat, M. A., Ramesh, S., & Moghimi, E. (2018). Spiritual health mediates the relationship between ego-strength and adjustment to heart disease. *Health Psychology Open*, 5(1), 1-8. https://doi.org/10.1177/2055102918782176
- Chirico, F., Batra, K., Batra, R., Öztekin, G. G., Ferrari, G., Crescenzo, P., & Yildirim, M. (2023). Spiritual well-being and burnout syndrome in healthcare: A systematic review. *Journal of Health and Social Sciences*, 8(1), 13-32. http://dx.doi.org/10.19204/2023/sprt2
- Coppola, I., Rania, N., Parisi, R., & Lagomarsino, F. (2021). Spiritual well-being and mental health during the COVID-19 pandemic in Italy. *Frontiers in psychiatry*, 12, 626944. https://doi.org/10.3389/fpsyt.2021.626944

- Ghasemi, Z., Sajjadian, Nadi, M. A., & Zofaghari, Sh. (2021). Effectiveness of Waiting-Oriented Psychological Package Based on Mahdaviat Teachings on the Identity Styles and procrastination of Secondary High School Female Students. *Journal of Analytical - Cognitive Psychology*, 12(46), 1-17 (In Persian). URL: https://dorl.net/dor/20.1001.1.28222476.1400.12.46.1.2
- Hsiao, Y. C., Chiang, H. Y., Lee, H. C., & Chen, S. H. (2012). The effects of a spiritual learning program on improving spiritual health and clinical practice stress among nursing students. *Journal of nursing research*, 20(4), 281-290. https://doi.org/10.1097/jnr.0b013e318273642f
- Jenaabadi, H., & Azarian, A. (2023). The Effectiveness of Emotional Social Learning Training on Students' Academic well-being and Spiritual Health. *Iranian Evolutionary Educational Psychology Journal*, 5(1), 12-27. https://doi.org/10.52547/ieepj.5.1.12
- Kalantari, M., Roshan Chelsi, R., & Sadr Mohammadi, R. (2014). The Impact of Waiting for the Imam Mahdi on Students' Mental Health and Quality of Life. *The Promised East*, 8(30), 135-146 (In Persian). URL: https://mashreqmag.sinaweb.net/article 127130.html?lang=en
- Khodayarifard, M., Khorami Markani, A., Ghobari Bonab, B., Sohrabi, F., Zamanpour, E., Raghebian, R., ... & Tankemani, N. (2017). Development and determination of content and face validity of spiritual intelligence scale in Iranian students. *Journal of Applied Psychological Research*, 7(4), 39-49 (In Pesian). https://doi.org/10.22059/japr.2017.61079
- Kristeller, J. L., & Johnson, T. (2005). Science looks at spirituality. Zygon, 40(2), 391-407. URL: https://philpapers.org/rec/KRISLA
- Marhemati, Z., & Yousefi, F. (2017). Relationship between dimensions of Islamic life style and psychological well-being. *Applied Psychology*, 10 (4), 329-346 (In Persian). URL: https://dorl.net/dor/20.1001.1.20084331.1395.10.4.4.0
- Mir Saneh, S. M. R., Mirabbasi, S. B., Moradi, M., & mousavi mirkalaei, T. (2022). Human rights in the discourse of the doctrine of Mahdism. *Jornal of Eslamic Human Rights*, 13(1), 33-55 (In Persian). URL: https://dorl.net/dor/20.1001.1.23225637.1401.11.1.2.9
- Paloutzian, R.F. and Ellison, C.W. (1982). Loneliness, spiritual well-being and the quality of life. In L.A. Peplau and D. Perlman (Eds.), *Loneliness: A sourcebook of current theory, research and therapy*. N.Y.: Wiley, pp. 224-237. URL: https://www.westmont.edu/psychology/raymond-paloutzian-spiritualwellbeing-scale
- Saadipour, E., Delavar, A., Chinavi, A., & Salmabadi, M. (2016). Effectiveness of Mahdavi Teachings in Psychological Well-being and Life. Journal of Religion and Health, 3(2), 19-28 (In Persian). URL: http://jrh.mazums.ac.ir/article-1-191-en.html
- Seyyed Kalan, S. M., & Rezaei Sharif, A. R. (2016). Effectiveness of lifestyle training based on Mahdism on spiritual and psychological well-being in students. *The Promised East*, 10(40), 175-190 (In Persian). URL: https://mashreqmag.sinaweb.net/article\_125970.html?lang=en
- Solaimanizadeh, F., Mohammadinia, N., & Solaimanizadeh, L. (2020). The relationship between spiritual health and religious coping with death anxiety in the elderly. *Journal of religion and health*, 59(4), 1925-1932. https://doi.org/10.1007/s10943-019-00906-7
- Soleymanpour Omaran, M., Gholipour, M., & Sayyah, M. (2021). The Effect of Education on the Culture and Lifestyle Expectantly Beliefs of the Mahdism Students. *Research in Islamic Education Issues*, 29(52), 105-128 (In Persian). URL: https://doil.net/doi/20.1001.1.22516972.1400.29.52.4.8
- Zahedian, M., & Behboodi, M. (2024). The Effectiveness of Mahdavi Education on Psychological Wellbeing in Students Islamic Azad University, Rodhen Branch. *Journal of Psychological Dynamics in Mood Disorders (PDMD)*, 2(4), 63-70. https://doi.org/10.22034/pdmd.2024.442935.1047