

Journal of Athar, Volume 44, Issue 102, Autumn 2023 DOI: 10.22034/44.3.380 Document Type: Research Paper

# Semiotics approach and Comparative study of Zarin Ahmed Biglou cup of Meshginshahr city

#### Siavash Abdollahi

Ph.D. Student in Archeology, Faculty of Social Sciences, University of Mohaghegh Ardabili, Ardabil, Iran.

#### Behrouz Afkhami\*

Professor, Department of Archeology, Faculty of Social Sciences, University of Mohaghegh Ardabili, Ardabil. Iran.

#### Reza Rezaloo

Professor, Department of Archeology, Faculty of Social Sciences, University of Mohaghegh Ardabili, Ardabil. Iran.

#### Mehdi Hosseni niya

Ph.D. Student in Archeology, Faculty of Social Sciences, University of Mohaghegh Ardabili, Ardabil, Iran.

#### Abstract

The present study deals with the analysis of motifs and relative comparison of the exposed gold cup from Ahmad-Bigelo village, Meshginshahr city with samples obtained inside and outside of Iran. This object was discovered and recorded through unauthorized excavations in 2013. Due to the fact that no research work has been done on this object, therefore, conducting such a research in this field in order to determine the function, construction technique, comparison, relative dating, analysis of the symbolic motifs used on this work of art. It seems necessary. The methodology of this article is in the form of a comparative and analytical-descriptive study, and the method of gathering information is also in two library and field methods. The analysis of the dating of the Meshkinshahr gold cup with domestic and foreign examples has been done in two cases: 1- the form and material of the container, 2- the decorations used on the cup. The results of the research indicate that the way of thinking and beliefs of the artists had a significant impact on the use of motifs on the cup. In fact, these motifs are ritualistic and express concepts It has been like fertility. Comparable samples of Meshkinshahr golden cup; There are Marlik Winged Cow Gold Cups, Hassanlou Cups. According to the analysis of motifs and its comparison with the samples found, the results obtained from the research show that the relative chronology of the Mushkoofeh cup belongs to the end of the 3rd millennium to the beginning of the 2nd millennium BC. And the illustrations and symbols engraved on the Meshkinshahr cup are a representation of the customs of welcoming spring in Azerbaijan with the presence of the Mehri ritual.

**Keywords:** Gold Cup, Mashgin-Shahr city, Ahmad Biglou cemetery, symbolic motifs.

<sup>\*</sup> Corresponding Author, Email: bafkhami@uma.ac.ir



فصلنامه علمی اثر، دوره ۴۴، شماره ۳ (پیاپی ۱۰۲)، پاییز ۱۴۰۲ DOI: 10.22034/44.3.380 نوع مقاله: پژوهشی

## رویکرد نشانه شناسی و مطالعهٔ تطبیقی جام زرّین احمدبیگلو شهرستان مشگین شهر

#### سياوش عبدالهي

دانشجوی دکتری، گروه باستانشناسی، دانشکده علوم اجتماعی، دانشگاه محقق اردبیلی، اردبیل، ایران.

#### بهروز افخمي\*

استاد گروه باستانشناسی، دانشکده علوم اجتماعی، دانشگاه محقق اردبیلی، اردبیل، ایران.

#### رضا رضالو

استاد گروه باستانشناسی، دانشکده علوم اجتماعی، دانشگاه محقق اردبیلی، اردبیل، ایران.

#### مهدى حسينينيا

دانشجوی دکتری، گروه باستانشناسی، دانشکده علوم اجتماعی، دانشگاه محقق اردبیلی، اردبیل، ایران.

#### چکیده

پژوهش حاضر به تحلیل نقوش و مقایسهٔ نسبی جام زرّین مکشوفه از روستای احمدبیگلو شهرستان مشگین شهر با نمونههای به دست آمده در داخل و خارج از ایران می پردازد. این شیء از طریق حفاری های غیر مجاز درسال ۱۳۹۳ کشف شد. با توجه به اینکه هیچ گونه کار پژوهشی روی این شئ صورت نگرفته، لذا انجام چنین پژوهشی در این زمینه به منظور مشخص نمودن کارکرد، تکنیک ساخت، مقایسه، تاریخ گذاری نسبی، تجزیه و تحلیل نقوش نمادین به کار رفته روی این اثر هنری ضروری به نظر می رسد. روش شناسی این پژوهش به صورت مطالعهٔ تطبیقی و تحلیلی – توصیفی بوده و شیوهٔ گردآوری اطلاعات آن نیز به دو روش کتابخانهای و میدانی است. نتایج پژوهش حاکی از آن است که در به کارگیری تزیینات نقوش روی جام، طرز تفکر و اعتقادات هنر مندان تأثیر بسزایی داشته است. درواقع این نقوش به صورت آیینی و بیانگر مفاهیمی همچون حاصلخیزی و باروری بوده است. نمونه های قابل مقایسه با جام زرّین مشگین شهر، جام طلای کاو بالدار مارلیک، جام حسنلو و جام کلاردشت را شامل می شود. درز مینهٔ مقایسه عناصر تزئینی سینه بند بزرگ زیویه، حلقهٔ مفرغی مکشوفه از سرخدم، تیردان به دست آمده از لرستان، محوطه ربط ۲، بشقاب نگهداری شده در موزهٔ بریتانیا و آثاری در خارج از ایران که نمونه های آشوری از آن جمله است. با توجه به تحلیل نقوش و مقایسهٔ آن با نمونه های یافت شده، نتایج به دست آمده از پژوهش نشان می دهد که گاهنگاری نسبی جام مشکوفه متعلق به اواخر هزاره سوم تا اوایل هزاره دوم ق.م. بوده و تصویرسازی و سمبل های نقش شده بر روی جام مشکین شهر بازنمایی از آداب ورسوم استقبال از بهار در آذربایجان با حضور آیین مهری است.

كليدواژهها: جام زرين ، شهرستان مشگينشهر ، گورستان احمدبيگلو ، نقوش نمادين .

نويسنده مسئول مكاتبات با پست الكترونيك: bafkhami@uma.ac.ir

#### ۱ - مقدمه

موضوع این پژوهش جام زرینیست که در سال ۱۳۹۳ طی کاوشهای غیرمجاز در منطقهٔ مشگینشهر در روستای احمدبیگلو در گورستان قیزیل قیه ازطریق حفاری غیرمجاز به دست آمده است. تعداد زیادی اشیای تاریخی این منطقه توسط مأموران سیاه یاسداران انقلاب اسلامی کشف و مورد ثبت وضبط قرار گرفتند. این آثار ارزشمند که در جنسهای مختلف بودند، چشم انداز جدیدی را بهروی باستان شناسان گشود و موجب آغاز فصل جدیدی از مطالعات باستان شناسی در منطقهٔ مشگینشهر شد. برخیاز این اشیای مکشوفه درنوع خود بینظیر بوده و دلالت براهمیت باستانشناختی منطقهٔ مشگین شهر در ادوار مختلف پیشاز تاریخ و تاریخ دارند. هدف این مقاله مطالعه و تاریخ گذاری نسبی جام زرّین بوده که با نگاهی توصیفی- مقایسهای به گاهنگاری نسبی این شیء پرداخته است. نقوش جام زرّین طلایی به دست آمده از منطقهٔ مشگین شهر می تواند در شناسایی و درک بهتر عقاید، افکار و اعتقادات مردمان شمال غرب ایران زمین در دورهٔ عصر آهن ما را یاری کند و راهگشای بسیاری از پژوهشها و تحقیقات آینده در این زمینه باشد؛ لذا این پژوهش درنظر دارد، به بررسی و مطالعه نقوش نمادین به کار رفته و تاریخ گذاری شیء مورد نظر بپردازد و ارتباط آن را با باورها و اعتقادات مردمان این دوره از تاریخ بشر تجزیهوتحلیل کند. پرسش های اصلی این پژوهش عبارتاند از: ۱-شیوه تزئین و تجزیهوتحلیل حاصل از نقوش به کار رفته چگونه است؟ ۲-با توجه به تحلیل نمونههای مشابه از مناطق داخل و خارج ایران، تاریخگذاری قدمت نقوش شيء مورد مطالعه در چه محدودهٔ زماني بوده است؟ تحقيق حاضر با روش توصيفي ـ تحليلي و رويكرد نشانه شناسی انجام شده است. بدین منظور برای گردآوری مطالب از روش اسنادی کتب و مقالات و دیگر یافته های هنری برای نتیجهٔ مطلوب استفاده شده است. روش میدانی برای تهیه عکس و طرح از شیء مورد نظر بهصورت موزهای بوده است. ازروش تطبیقی با رویکرد نشانه شناسی و با توجه به تصاویر جام زرین مشگین شهر، خصوصیات و ویژگی های بصری نقوش جام استخراج شده و سپس نقوش تزئینی آنها با نگاهی مقایسهای و تطبیقی با دیگر یافتههای مشابه درسایر مناطق ازقبیل حسنلو، زیویه، کلاردشت ازلحاظ فرم و شکل کلی و تزئینات، مورد بررسی قرار گرفته است.

#### ٢- پيشينيهٔ پژوهش

فعالیتهای متعدد پژوهشی درارتباط با شناخت و مطالعهٔ اشیای تزئینی عصرآهن انجام گرفته است. این پژوهشها با رویکرد نمادشناسی، زیبایی شناسی تزئینات و مقایسهای، صورت گرفته که از مهمترین آنها می توان به پژوهشهای زیر اشاره کرد؛ دانتی در مقالهای باعنوان «جام طلایی حسنلو: زمینه همهچیز درخشان است» بهبررسی چگونگی به دست آوردن جام و مدفون شدن آن می پردازد (Danti, 2014). و ینتر در مقالهای تحت عنوان: «جام طلای حسنلو؛ سی سال بعد» به توصیفوتحلیل جام مذکور پرداخته است (Winter, 1989). کالمهیر (۱۹۶۹، ۱۹۸۲، ۱۹۸۷) در چندین مورد یافته های مارلیک را تحلیل کرده و معتقد است که نفوذ فرهنگ ایلام و بین النهرین در اشیای مارلیک انعکاس یافته است. بارنت در کتاب خود باعنوان: «گنجینه زیویه» بهبررسی آثار زیویه، تاریخ قدمت آثار و مقایسه جام زرین زیویه با تابوت مکشوفه از بابل که هماکنون یکی در موزهٔ بیرمنگام و دیگری در موزهٔ لندن است میپردازد. بارنت تاریخ پیشنهادی را برای این تابوتها پایان قرن هفتم و آغاز قرن ششم قبل از میلاد میداند (Barnett, 1956). ساعدموچشی در مقالهای تحت عنوان: «ارزیابی مجدّد گاهنگاری آثار زیویه»( موچشی، ۱۳۸۸) به واکاوی نقوش و تزئینات جام و عاجهای مکشوف از زیویه پرداخته است. نگهبان در پژوهشی تحت عنوان: «جام افسانهٔ زندگی مکشوفه در حفاری مارلیک» (نگهبان، ۱۳۵۵) به معرفی جام مارلیک پرداخته است و همچنین در ادامه وحدتی در دو مقاله با عنوان: «نگاهی به نقش مایههای جام زرین «افسانه زندگی» در مارلیک» (وحدتی، ۱۳۸۴) و «ارزیابی تاریخهای پیشنهاد شده برای گورستان مارلیک» به تحلیل و واکاوی نقش مایههای به کار رفته در اثر مذکور با رویکرد نمادشناسی و زیبایی شناسی، تزئینات آن را به بحث گذاشته و همچنین به ارزیابی تاریخهای پیشنهادی برای گورستان میپردازد و درنهایت تاریخ هزاره دوم پیش از میلاد را برای حجم بیشتر آثار پیشنهاد می کند. هرمان در مقالهای تحت عنوان: «عاجهای نیمرود مکتب شعله وآتش» به مطالعه عاجهای موجود در نیمرود می پردازد و ضمن مطالعه و تحلیل برخیاز نقوش آن، چنین نتیجه می گیرد

که این عاجها متعلق به دو سنت هنری اصلی، شمال سوریه و فینقیه است (Herman, 1996) یداللهی در پژوهش زیورآلات فلزی عصرآهن باعنوان: «شناخت و تحلیل مقایسه ای زیورآلات فلزی عصرآهن ایران، ۵۵۰-۰-۱۵۰ ق.م.» به صورت مفصل به بررسی و تحلیل زیورآلات و کاربست تزئینی آثار مذکور پرداخته و سایر پژوهش گرانی که در متن و مآخذ مقاله حاضر به نام آنان اشاره شده است. دربارهٔ جام زرین مکشوفه از روستای احمدبیگلو شهرستان مشگین شهر تاکنون پژوهشی انجام نشده و این مطالعه برای نخستین بار به ارائه گاهنگاری نسبی و تحلیل نقش مایه های آن می پردازد.

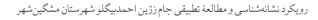
#### ۳- توصیف و بررسی

#### ۱ -۳- مبانی نظری پژوهش

در اواخر هزارهٔ دوم قبل از میلاد استفاده از ظروف فلزی که با استفاده از ورقهای فلزی ساختهشدهاند؛ در جغرافیای ایران معمول بوده است. پیشینهٔ ساخت این ظروف فلزی به هزارههای قبل برمیگردد. در ایران استفاده از ورقههای فلزی در ساخت اشیایی از قبیل آیینههای مسی به هزاره پنجم قبل از میلاد برمی گردد. ورقه فلزی را ابتدا قالب گیری باز بهصورت نسبتاً ضخیم تهیه میکردند و در مراحل بعدی از طریق چکشکاری بهصورت ورقههای نازکتر درمیآوردند. در اواخر هزاره دوم و اوایل هزاره اول قبل از میلاد در ساخت ظروف فلزی از طلا، نقره، مفرغ و آهن استفادهشده است (احسانی ، ۱۳۶۸: ۱۷-۳۵) با توجه به اینکه ظروف و جامهای فاخر ساخته شده از طلا عمدتاً از مناطق آذربایجان، و شمال جغرافیای ایران؛ در محوطهٔ های همانند حسنلو و مارلیک کشفشده، به نظر میرسد استفاده از فلزات گرانبها همچون طلا و نقره در ساخت ظروف، بیشتر در این مناطق رواج داشته است. در عصر آهن ظروف فلزی منحصراً از ورقههای فلزي ساخته مي شد. فقط دسته و قسمتهاي افزودهٔ ظرف كه عموماً به شكل سر حيوانات بوده از طريق قالب گيري تهيه و بهوسیله پرچ به بدنه ظرف متصل می شده است. فلزات گرانقیمت از طلا و نقره و فلزات مصرفی از مفرغ و آهن ساخته مي شده است. ضخامت ظروف مصرفي بيشتر از ظروف تزئيني بوده است (Venter, 1989) برخلاف ظروف مصرفي، تزئینات زیادی روی ظروف تزئینی مشاهده می شود که بهترین نمونه های آن را می توان روی ظروف زرّین و سیمین مارلیک و حسنلو مشاهده كرد. فلزكاران هنر مند در تزئين اين ظروف با استفاده از نقطه چين كردن خطهاي روان، برآمده، فرورَفته و برجسته، نقوش موردنظر را روی بدنه ظروف به وجود می آوردند. در تزئین ظروف شیراز نقوش افسانه ای از نقشهای طبیعت پیرامون نیز استفاده می کردند که بازنمایی کننده باورها و اعتقادات مردمان آذربایجان در طول اعصار است. در منطقهٔ آذربایجان ایران تاکنون مواد فرهنگی ارزشمند مختلف که بهعنوان «جامهای روایتگر» از آنها می توان نام برد بهدستآمده که جام مشکوف از محدودهٔ روستای احمدبیگلو یکی از این نمونه هاست. این اثر هرچند در کانتکست باستان شناختی به دست نیامده بااین حال می توان با استناد به شیوهٔ ساخت و نقش مایه های تزئینی آن به گاه نگاری و تحلیل نقوش آن پرداخت. این جام به شیوهٔ چکش کاری و ریخته گری ساخته شده، دارای اصالت بوده و روی آن تزئینات نمادین فرهنگ مردمان کوچ رو یا بهاصطلاح عشایری که امروز بهمثابه فرهنگ و سنت زنده در مشکین شهر و دامنههای کوهستان سبلان موجودیت دارند، ایجادشده است.

#### ١-١-٣- محدودة موردمطالعه

محوطهٔ باستانی قیزیل قیه و محدودهٔ مشکین چایی که شیء موردنظر در این منطقه توسط حفاران غیر مجاز حاصل شده است، در استان اردبیل در شهرستان مشکین شهر در ۱۶کیلومتری غرب مشکین شهر و ۲کیلومتری شمال غربی روستای احمدبیگلو و در ساحل چپ رودخانه مشکین چایی قرارگرفته است. رودخانه مشکین چایی در شریان حیاتی منطقه درگذشته و حال اهمیت بسزایی داشته است. محوطه باستانی قیزیل قیه در کنارهٔ رودخانه مشکین چای در یک کیلومتری شمال غربی روستای احمدبیگلو در کنار جاده قدیم ابریشم که درگذشته جاده قفقاز را به شمال غرب و غرب ایران متصل می کرده، قرارگرفته است. منطقه از نظر سوق الجیشی و اقلیم و فراوانی آبوخاک حاصلخیز، بهترین مکان برای اطراق گلهداران و کشاورزان محسوب می شود. موقعیت جغرافیایی و زیست محیطی منطقه و اشیاء مکشوفه، حاکی از پراهمیت

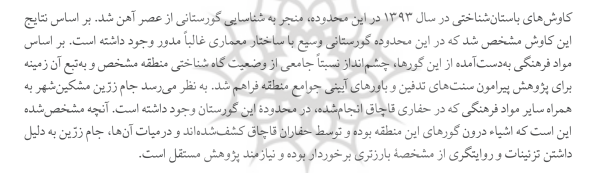




بودن و غنای آثار باستانی این منطقه است (رنگ قرمز محدودهای است که گفته می شود جام از آنجا به دست آمده است و رنگ زرد محدوده تقریبی محل یافت شدن جام) (شکل ۱).



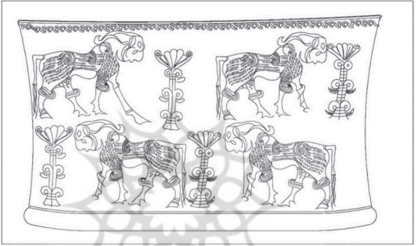
شكل ١. موقعيت محدوده موردمطالعه



توصیف نقوش جام زرّین احمد بیگلو: جام طلایی آیینی به شکل یک ظرف دهانه باز با لبهٔ به بیرون متمایل با دو ردیف حیوان افسانهای با ترکیب نقش «بز نر و گاو» یا به زبان تورکی آذربایجانی «تکه» با سرهای به بیرون آمده، دارای تزیینانی در بدن و همچنین با داشتن شاخهای بزرگ با غرور و هیبت مثالزدنی در مقابل گل لوتوس چهار برگ که تمثیل ابدیت و تداوم زنگی است، تسلیم و قربانی شدن را به نمایش می گذارد. نقوش افزوده بهشکل بسیار ظریفی کار شده و به بدنه پرچ شده است. شاخ این «بز- گاوهای نر» برروی پیشانی و به صورت برجسته کار شده است. همانگونه که عنوان شد نقوش روی این جام متشکل از دو ردیف نقش است که درردیف فوقانی نقوش شامل چهار بز نر بوده است که بهصورت ردیفی و پشت سر هم آمده است. حدفاصل نقش این چهار بز- گاو نر نقش دو درخت زندگی یا گل نیلوفر چهار برگ که چهار مرحله رشد را نیز در ساقه نشان دادهاند، به نمایش گذاشته می شود. ولی در دو طرف نقش یکی از این بزهای نر نقش دو درخت زندگی یا درخت آسوریک به صورت برجسته كار شده است. نقوش رديف زيرين برعكس نقوش رديف فوقاني و درجهت عكس آن قرار دارد. اين ردیف نقشها نیز متشکل از چهار بز -گاو نر بوده که بهصورت ردیفی و بهصورت برجسته کار شده و در حدّفاصل میان نقوش بزهای نر و در این ردیف نقش یک درخت زندگی دیده می شود.









شکل ۲. نقوش روی جام، تصویر بز نرها و درخت زندگی بر روی بدنه آن

این نقوش در میان دو ردیف نقوش یکی دالبری در نزدیکی لبه و دیگری نزدیک به کف محدودشده است. کف جام با گلهای چهار پر با گلبرگهای مشترک که با نوار نازکی شبیه یک ریسمان در دایرهای محصورشده، تزئین شده است. فلز لبه آن به منظور استحکام بیشتر به صورت نوار مفتولی درآمده و در محل اتصال بدنهٔ جام به کف دارای برآمدگی تقریباً زاویه داری است. طلای به کاررفته در ساختن جام نسبتاً خالص بوده و به اندازهٔ کافی نرمش مناسب برای ساختن شکل و تزئینات جام را که مشکل و کم نظیر بوده، داراست. نقوش برآمده و برجستهٔ جام در قسمت سر حیوانات یعنی در قسمت سر، به بیرون رانده شده و با تزئینات ظریف و دقیق قلم زنی سر آنها به نحو جالبی از بدنه جام به وسیله تکنیک خاص چکش کاری و پرچ به بیرون رانده شده است. سر حیوانات به طرف جلو رانده شده و در حالت روبه رو به نمایش درآمده اند؛ در صورتی که بقیهٔ بدن حیوان در حالت نیمرخ نشان داده شده است. ارتفاع این جام ۲۱ قطر دهانه ۱۱۷/۵ گرم است.



شکل ۳. نقش گلهای چند پر در کف شیء

#### ۳-۲-۱ - تحلیل و بحث نماد شناسی نقشهای روی شیء

محوریت نقوش برروی این جام، نقوش «بز- گاو نر » بههمراه نقش درخت زندگی است. گاو نر نماد قدرت و نیروی تولید مثل و حفاظت كننده است. بز نر نقش رهبري گله را بر عهده داشته و به اصطلاح « ارگج» ناميده مي شده و همچنين در مراسم آغاز بهار با نذری های مختلف تزئین می شده که امروزه نیز در فرهنگ سنتی مردمان آذربایجان به صورت « تکم چی» بازنمایی می شود. نقش بز با شاخ های بزرگ همانند نقش های جام مشکین را برای اول بار در گورستان های سلطنی اور ۳ در بین النهرین متعلق به فرهنگ سومر شاهد هستیم. این نقش بهصورت شاخدار در سفالهای سیلک و همچنین در اشیای برنزی لرستان و بهخصوص در آثار هنری گورستانهای شمال ایران خصوصاً در مارلیک یافت میشود. گاو از حیوانات مقدس سومری ها نیز بهشمار می رود. همچنان که در اوستا نیز و در «ریگودا» به کرات به آن اشاره شده است. این حیوان در فرایند تکوین نظام آفرینش نقش اساسی و برجسته ای دارد (Darmesteter, 1898: 10-13). تقدس این حیوان در باورهای هندی تا بدان جاست که آن را همسان مادر دانسته و از کشتار آن پرهیز می کنند. اقوام هند و ایرانی بهسبب سبک زندگی دامیروری خود همواره نقش مهمی برای گاو قائل بودند. این اهمیت نقش گاو در فرهنگ هندی، بسیار افراطی و بهشکل پرستش گاو بروز کرده است. اما در ایران، گاو به عنوان نمادی از رویش، زندگی و طبیعت و باروری ایفای نقش می کند. گاو نر دو خصلته است؛ گاو نر ذاتاً مظهر اصل مذکر و نیروی زایش خورشیدی است و برای ایزدان به کار می رود، اما درضمن نماد زمین و نیروی مرطوب طبیعت نیز است. در آیین مهر که خواستگاه آن ایرانی ست، گاو نر قربانی می شود. عمل اصلی زندگی مهر، قربانی گاو نخستین است؛ یعنی اولین موجود زنده که توسط اهورامزدا آفریده شده است؛ ایزدمهر پساز رامکردن گاو نخستین، آن را به دخمهاش آورد و بهدستور خورشید آن را ذبح کرد. بهرغم کوشش مار و عقرب، عوامل اهریمن، برای به دست آوردن سرچشمه حیات یعنی خون و نطفه زندگی بخش گاو، از مغز استخوان و تخمهاش گیاهان و جانوران به وجود آمدند. گاو نمادی از قدرت و نیروی تولید مثل است. آن را با خورشید-خدايان و آسمان مربوط دانستهاند (Hal, 1987: 85).

در جام طلایی مشکین شهر، نقش درخت زندگی با سه شاخه باز نشان داده شده که روی شاخههای آن گل و برگهای تزئینی نقش شده است. از دیرزمانی درختان در نزد انسان گرامی بودهاند. انسان اعصار کهن گمان می کرده است که درختان نیز مانند جانوران و مردم دارای رواناند. این امر را نه تنها می توان در اعتقادات مردم مصر و بین النهرین در اعصار باستان دید، بلکه در عصر حاضر نیز وجود دارد . همچنین یکی از موضوعات رایج در نقاشی های تزئینی ایران، درخت زندگی است که آن را درمیان دو حیوان روبهروی هم ترسیم کرده اند؛ از جمله آثاری که در گنجینهٔ زیویه یافت شده می توان به «یک لوحه زرّین با طرحی برجسته از دو دسته حیوانات و جنیان بالدار که به سوی درخت زندگی مسبک حرکت می کنند، اشاره کرد» این نقش در بین النهرین نیز از دوران ماقبل تاریخ تا دورهٔ بابل نو، به طور گسترده ترسیم شده

#### سياوش عبدالهي

رویکرد نشانه شناسی و مطالعهٔ تطبیقی جام زرّین احمدبیگلو شهرستان مشگین شهر



و موجودات فراطبيعي محافظ آن، بهمنظور دوركردن ارواح شيطاني از اطراف درخت هستند (:Black & Grein, 1983 283). برخیاز محققان مانند کوپر نمایش نمادین گردهافشانی و تطهیر درخت زندگی را رمز، ادامهٔ حیات و باروری طبیعت دانستهاند (Cooper, 1979: 14). درخت، نمایش تجلّی و ظهور و ترکیب آسمان، زمینوآب، و نماد زنانه و پشتیبان و حمایت کننده و مادر اعظم است. او به عنوان مرکز جهان، ریشه در اعماق زمین و ارتباط مستقیم با آبها دارد (Cooper, 1968: 165). برخى از اشياء تپه مارليک که متعلق به حدود ۱۲۰۰ ق.م. است داراي نقوش نمادين بز کوهی و درخت زندگی است، ازجمله «جام افسانه زندگی». برروی این جام، داستان تولد تا مرگ یک بز کوهی همراه با درخت زندگی به طرز نمادین به تصویر کشیده شده است (نگهبان، ۱۳۵۵: ۴۲). درخت را بسیاری از اقوام باستانی مى پرستيدند. علاوهبر اين نماد كيهان، منبع باروري و نماد دانش و حيات جاوداني بود (Hal, 1983: 258). در آثار متعلق به لرستان، مارلیک، املش، زیویه، مادها، هخامنشیان و پارتیان تصویر آیینی درخت زندگی را همچنان می بینیم. در اوستا از درختانی سخن رفته که نزدیک چشمه می رویند، نگهبانانی دارند و نماد سرچشمه حیات، خیروبرکت، تقدس، همدلی، انس، باروری، زایش، سرسبزی، آبادانی، طراوت و مظهر زیبایی، سربلندی، نشاط و الگوی جهانگیری، استواری و استقامتاند. در فرهنگ مذهبی، این درختان نمادی از نور و نیروی الهی، دانش، خردورزی، اصل خیر و بهعنوان نمادی از تکامل انسان مورد ستایش قرار گرفتهاند. درخت درمعنای کهن الگویی خود، برحیات کیهان، تداوم آن و رشد و تکثیر فرایندهای زایشی دلالت دارد و باززایی درخت زندگی نشانه حیات تمامنشدنی و بنابراین همسان با فناناپذیری. ازطرفی دیگر، نقش یک گل ششپر (روزت یا لوتوس) در کف این شیء قرار گرفته که گاهی از آن به نیلوفر یا روزت تعبیر شده است و به دفعات به عنوان گیاهانی مقدس در هنرهای دوران باستان مورد استفاده قرارگرفته است. هال در مورد این گیاه بیان می دارد: «لوتوس یا نیلوفر آبی، هم در اسطوره و هنر مصری و هم هندی، گلبرگهایش درحال شکفتگی، یک خدای آفریننده را نشان می دهد. از آنجاکه در سپیده دم، باز و درهنگام غروب بسته می شود، به خورشید شباهت دارد. نیلوفر نشانهٔ مصر عليا بود و در سرستونها و نقوش مربوط به رع، خورشيد- خدا تجلى يافته است» (Hal, 1983: 309-310). با ورود نقش لوتوس به ایران، لوتوس به عنوان گیاهی مرتبط با خورشید، تبدیل به گیاه مقدس در آیینهای میتراییسم و زردشتی شده است. در نمونه های مورد بررسی، گل لوتوس به سه شیوه طراحی شده است: گل لوتوس از زاویهٔ دید کناری که به دو صورت غنچه و گل است و گل لوتوسی که از زاویهٔ دید بالا دیده می شود. این نوع لوتوس، یک گل گرد و چندپر است و شامل گلبرگهاییست که حول یک دایرهٔ کوچک قرارگرفتهاند. دربرخی منابع، بهویژه منابع تصویری به گل روُزت نامیده شده است.



## تاریخگذاری نسبی جام زرّین مشگینشهر

تجزیه و تحلیل اطلاعات مرتبط در زمینهٔ تاریخ گذاری جام زرّین مشگین شهر با نمونه های داخلی و خارجی در سه مورد انجام گرفته است: 1 – فرم و جنس کلی ظرف 1 – تزئینات به کار رفته در روی جام و 1 – نقش روی کف شیء. در زمینهٔ مقایسه شکل کلی و تزئینی جام با سایر اشیای فلزی که در ضمنِ کاوش های علمی باستان شناسی به دست آمده اند. هم اکنون این آثار در داخل و خارج ایران نگهداری می شوند (جدول 1). به طور کلی نمونه های قابل مقایسه با جام زرّین مشکین شهر عبارت اند از: جام طلای گاو بالدار مارلیک، جام حسنلو و جام کلارد شت.

جام طلای گاو بالدار مارلیک، اولین نمونه ای ست که ازلحاظ جنس و نقش های به کار رفته با جام زرّین مورد بحث، قابل مقایسه است. این جام با ارتفاع ۱۸سانتی متر ساخته شده و ارتفاع نقش برجستهٔ روی جام ۲سانتی متر از جام است (نگهبان، ۱۳۵۵: ۵۸). در این جام سر گاو به جای پرچ شدن از خارج، تنها با قلم زنی از داخل و با استفاده از طلای بدنه ساخته شده است. بدنهٔ جام نسبتاً بلند و لبهٔ آن مفتولی و قسمت پایین آن کمی مقعر یا زاویه دار است. به علت عیار بالای طلای به کار رفته در آن، بدنه ای بسیار نرم و قابل انعطاف دارد، به همین دلیل بر اثر فشار خاک کمی از شکل اصلی خود خارج شده است. برجستگی نقش ها به ویژه سر گاوها از بدنهٔ ظرف بیرون است. در جام طلای گاو بالدار مارلیک نقش وسط جام، درخت زندگی است و در دو سوی درخت دو گاو بالدار دیده می شوند که در حال بالارفتن از درخت

هستند. صحنه کلی این جام دو جفت گاو بالدار است که در نزدیکی یک درخت تزئینی و روبهروی هم به صورت قرینه، قرارگرفته اند. این دو گاو برروی پاهای عقب بلند شده اند و دو پای جلویی خود را برروی شاخه ها و تنهٔ درخت قرار داده اند (Hamrang, 1989: 77). در کف جام، یک گل تزئینی زیبا نقش شده و درمیان گل، نقش خورشید دیده می شود که شعاعهای خود را به طور منظم پراکنده است (نگهبان، ۱۳۵۵: ۲۱۶).

درروی تزئینات جام حسنلو تصاویر مختلفی ازجمله، تصویر دو گاو نر که درحال حمل خدای ماه هستند دیده می شود. این جام نیز ازلحاظ جنس و نوع نقش به کار رفته (گاو) با جام زرّین مورد بحث قابل مقایسه است. «درصحنه بالایی جام خدای ماه سوار بر ارابههایی که دو گاو نر آنها را می کشند، به پهلوان درحال جنگ کمك می کند. به فرمان خدای ماهٔ آب باران از او نازل می شود و از دهان گاو سیلابی می ریزد که صخره هیولا را بشکند. «تیشتر» نازل کنندهٔ باران تحت فرمان خدای ماه است که جزرومد را از او می دانند و بدون قربانی کردن نمی تواند کار کند. درکنار او دو نفر برایش قربانی می آورند تا او بتواند باران ببارد. خدای ماه در جرگه دو خدای خورشید و زمین است. صحنه بالایی جام نشان از این سه خدای درحال حرکت دارد که هریك بر ارابههایی نشسته اند.» جام معروف به جام کلاردشت نیز یکی از جامهای زرّین است که ازلحاظ شکل و جنس فلز به کار رفته با جام مورد بحث قابل مقایسه است. با این تفاوت که در این جام به جای گاو، نقش سر شیر به بدنه جام پرچ شده است. این جام با بلندی ۱۰ سانتی متر دارای نقش برجستهٔ سه شیر است که سر آنها به صورت جداگانه کار شده و برروی بدنه جام پرچ شده است. برروی ران و گونههای شیرها نقش گردونهٔ خورشید و نیز تزئینی شبیه دو گل کوچک برروی پای جلوی آنها دیده می شود. بالاوپایین جام با یک ردیف نقش زنجیرهای تزئین شده و در کف آن نقش ترنج هندسی محصور در نوار زنجیره ای که درون آن گلهای شش پر حک شده، دیده می شود. این جام ازنظر سبک به دورههایی بین ۱۰۰۰ تا ۲۰۰ پیش از میلاد تعلق دارد (http://irannationalmuseum.ir).

جدول ۱. مقایسه شکل کلی جام و نقش ها با نمونههای خارج و داخل ایران

| توضيحات                                                                                                             | گاهنگاری                                 | تصوير                                    | نقش                                                                                                              | نام شيء                                                            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| اثر بسیار زیبای هنری موسوم به «بز نر در بیشه زار» که بیانگر آغاز سال خورشیدی است.                                   | هزاره سوم ق. م                           | JU J | نشانگر برج حمل<br>یا نوید آغاز سال و<br>فروردین ماه که به<br>اصلاح «Ram in» ما<br>بین باستان شناسان<br>معروف است | بز نر از اور ۳ در<br>قبرستان سلطنتی<br>سومر در جنوب<br>بین النهرین |
| نقش وسط جام، درخت<br>زندگی است و در دو سوی<br>درخت، دو گاو بالدار دیده<br>میشوند که درحال بالارفتن<br>از درخت هستند | اواخر هزاره دوم و اوایل هزاره<br>اول ق.م |                                          | دو گاو همراه با<br>درخت زندگی                                                                                    | جام طلای گاو<br>بالدار مارلیک                                      |

#### سياوش عبدالهي

رويكرد نشانه شناسي و مطالعهٔ تطبيقي جام زرّين احمدبيگلو شهرستان مشگين شهر



| توضيحات                                          | گاهنگاری               | تصوير | نقش                             | نام شيء     |
|--------------------------------------------------|------------------------|-------|---------------------------------|-------------|
| تصویر دو گاو نر که درحال<br>حمل خدای ماه هستند   | قرن هفتم تا چهارم ق.م. |       | نقشهای مختلف<br>تصویر دو گاو نر | جام حسنلو   |
| نقش درخت زندگی (نخل)<br>مابین دو گاو دیده می شود | هزاره دوم              |       | سه شیر                          | جام کلاردشت |

به طور کلی نمونه های قابل مقایسه جام زرین مشگین شهر سینه بند بزرگ زیویه، حلقه مفرغی مکشوفه از سرخ دم، تیردان به دست آمده از لرستان، بشقاب نگهداری شده در موزهٔ بریتانیا و آثاری در خارج از ایران که نمونه های آشوری از آن جمله است (حدول ۲).

سینهبند بزرگ زیویه نیز ازجمله اشیای قابل توجه این گنجینه است که روی آن تصویر دو ردیف جانور افسانهای و موجودات خیالی نقش شده که از طرفین به سوی درخت زندگی در میان سینهبند در حرکت هستند. این سینهبند ازجمله اشیایی است که نفوذ صنعتگران غربی را می توان در آن مشاهده کرد. در این آویز هلالی شکل که دراصل با یک زنجیر به درون گردن آویخته می شده، نقوش روی آن به دو ردیف نقسیم شده اند و هر دو ردیف در مرکز خود نقش درختی را دارد. این درخت در ردیف بالایی به وسیله بزهای کوهی در میان گرفته شده و در پایین با گاوهای بالدار و هیولاها که از هر دو سو نزدیک می شوند. در ردیف بالا در هرسو یک اسفنکس، یک گاو بالدار با سر انسان با قیافه آشوری و تاج شاخ دار از پر و نیز یک گرفون آشوری و با سر شیر قرار دارند (پرادا، ۱۳۵۷: ۱۳۸۸). در نمونه ای از یک حلقه مفرغی که از لرستان به دست آمده، طرح درختی را با شاخ و برگ متشکل از برگههای پیضی و کنگرهای و نوک دار شبیه به یک مهر استوانه ای عیلامی نشان داده است. در روی این حلقه، درختی در میان دو گاو نر قرار گرفته است. در روی یک بشقاب مکشوفه از غاری در کرمانشاه (پرادا، ۱۳۵۷: ۱۳۵۸). تصاویری از درخت زندگی به همراه نقش دو گاو به دست آمده است. در قسمت غیلامی نشش شده است که در دو طرف این درخت زندگی، تصویر مرکزی بیرون این بشقاب، درخت زندگی (درخت آسوریک) نقش شده است که در دو طرف این درخت زندگی، تصویر (جدول ۱). در قسمت کف این شیء مورد نظر نقش یک گل لوتوس شانزده پره حک شده است. این شیء در موزه بریتانیا رخیل می شود و ازنظر تزئینات به کار رفته (تصویر گاو - درخت زندگی و نقش گل چندپر) با جام زرّین مشگین شهر نقابل مقایسه است.

درروی تیردان که از سرخدم لرستان به دست آمده، نقش دو گاو نر همراه با درخت زندگی بهروش تجریدی ترسیم شده وو بدن آنها با یراقهای جواهرنشان محدود شده است. یراقهای مشابه بیشتری دورتادور بدن و مخصوصاً به دور پاها کشیده شدهاند. تصویر شبیه طرحی از یک کاشی عیلامی و درحالت نقشها و بهویژه در گردن حیوانات با سبک تزئینی ظریف مارلیک قابل مقایسه است. همچنین با قطعه کاشی به دست آمده از شوش کمی بدترکیب به نظر می رسد. ممکن است اندکی جدیدتر از هر دوی آنها باشد. بنابراین امکان دارد آغاز هزاره اول تاریخی را برای این نقش و دیگر نقش های مشابه پیشنهاد کرد. در دو طرف گلدانی با بدنه مسطح که ازنظر تاریخ گذاری به دورهٔ آشور میانه تعلق دارد؛ روی پایهای جداگانه نقش درخت زندگی (نخل) مابین دو گاو دیده می شود. و تصویر این گلدان قابل مقایسه با جام زرّین مشگین شهر است. در روی قطعات عاجی آشور تزئیناتی به صورت حکاکی صورت گرفته است. در روی عاجی ازدورهٔ آشور میانه تصویر گاو بالدار به ارتفاع حدود ۲ سانتی متر حک شده است. این شیء در موزهٔ برلین؛ بخش موزهٔ محلی







قرار داده شده است. مورتگات ساخت این اشیا عاجی را به قرن چهاردهم نسبت می دهد. چراکه به گفته وی، به عاجهای حکاکی شده آرامگاه ۴۵ نزدیکتر خواهند بود (مورتگات، ۱۳۹۰: ۲۱۲) درروی مهرهای استوانهای آشوری به تصاویری برخورد می شود که از نظر نقوش با جام مشگین شهر قابل مقایسه اند. درروی مهری استوانه ای پرندهٔ شکاری به گاوی که در حال نزدیک شدن به در ختی است حمله کرده است. این اثر مذکور احتمالاً در قرن چهاردهم ایجاد شده است، چراکه درروی لوحهای گلی مکشوفه به دست آمده است.

| توضيحات                                                                                                             | گاهنگاری                                    | نقش                                      | تصوير                                  | نام شيء                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|------------------------------------------|----------------------------------------|-----------------------------------|
| در دو ردیف، در هر دو ردیف<br>درخت در مرکز نقش قرار گرفته،<br>در ردیف بالایی بزکوهی و در<br>ردیف پایین گاوهای بالدار | قرن هفتم<br>ق.م. برابر با<br>عصرآهن۳        | بز کوهی، گاوهای<br>بالدار و درخت زندگی   |                                        | سینهبند زرّین<br>زیویه            |
| طرح درختی را با شاخ و برگ<br>متشکل از برگههای بیضی و<br>کنگرهای و نوکدار درمیان دو<br>گاو نر                        | عصرآهن ٢                                    | گاوهای نر و درخت<br>زندگی                | 10000000000000000000000000000000000000 | حلقه مفرغی<br>کشفشده از<br>لرستان |
| نقش درخت زندگی به همراه نقش<br>دو گاو، در کف این بشقاب نقش<br>گل چندپر حکشده است.                                   | ۰۰۲۱ پیشاز<br>میلاد                         | نقش درخت زندگی و<br>دو گاو. گل چندپر     |                                        | بشقاب به دست<br>آمده از نهاوند    |
| شیوه تزئین همانند نمونهٔ<br>پیشانی بند مکشوف از خلخال<br>بهصورت مروارید نشان<br>(نقطهچین) برجسته است.               | اواخر هزاره دوم<br>و اوایل هزاره اول<br>ق.م | درخت زندگی و بز<br>کوهی و پرنده          |                                        | قطعه عاج دوره<br>آشور             |
| پرنده شکاری به گاوی که درحال<br>نزدیک شدن به درختی است حمله<br>کرده است.                                            | قرن چهاردهم                                 | گاو همراه با درخت<br>زندگی و پرنده شکاری |                                        | مهر استوانهای<br>آشور میانه       |

جدول ۱. اشیای قابل مقایسه با جام زرّین مشگینشهر

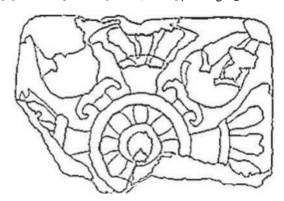
نقش گل چهار پری که در کف این جام وجود دارد، در اشیای دیگر نیز به دست آمده است. نمونههای اشیانی که نقش گل چندپر در کف آنها ازلحاظ بازهٔ زمانی با جام زرّین قابل مقایسه و تاریخ گذاری بوده، در محوطه ربط ۲ بوده است. «با توجه به ماهیت تاریخی و محل قرارگیری محوطهی ربط در حدّفاصل دو امپراتوری آشور و اورارتو، تأثیر انکارناپذیر این دو حکومت در محوطهٔ ربط ۲، بهوضوح دیده می شود». در محوطهٔ ربط ۲، شیوهٔ طراحی گلهای لوتوس، نقش گل و غنچهٔ لوتوس به صورت یک در میان طراحی شده اند (حیدری ، ۱۳۸۶: ۲۱۰-۲۱۲).

#### سياوش عبدالهي

رويكرد نشانه شناسي و مطالعهٔ تطبيقي جام زرّين احمدبيگلو شهرستان مشگين شهر



دراینجا، گلها به وسیلهٔ بند به هم وصل نیستند، بلکه حول یک شکل گردِ چرخ مانند و یا شاید طرح گل گرد لوتوس قرارگرفته اند. شیوهٔ بعدی طراحی گل لوتوس در ربط ۲ را می توان برروی گل میخها دید. این شیوهٔ طراحی، هم برروی گل میخهای گل میخهای تخت اجرا شده است. بر سطح نقش گل هشت پر با لعاب سفید بر گل میخهای محدب، عموماً زمینه فیروزه ای و یا نقش گل هشت پر با لعاب زرد بر زمینهٔ فیروزه ای تصویر شده است. (اشکال ۴ و ۵).



شكل ۴. نقش غنچه و گل لوتوس در آجر ربط



شکل ۵. نقش گل چندپر رزت بر گل میخهای سفالی محدب و تخت مکشوفه از ربط ۲ (حیدری ، ۱۳۸۶: ۲۱۰)

ويشكاه علوم النابي ومطالعات فرسيح

گل رزت یک نقشمایهٔ تزئینی متداول در خاور نزدیک باستان بوده است. تعداد زیادی از این نقش دردورهٔ آشور میانی در معبد آشور دیده شده است. در دورهٔ آشورِنو، رزت یک موضوع مرسوم تزئینی برروی مچبندها، رداهای سلطنتی و دهان بند اسبها بود (Green and Blak, 1992: 156). در شکل (۱۹) یک نمونه از گل میخهای سفالی دورهٔ آشورِنو متعلق به قرن ۸ قبل از میلاد نشان داده شده است.

#### ۴- نتیجهگیری

امروزه در جشن سال نو برای تداوم حیات و ابدیت زندگی در مناطقی از آذربایجان؛ گاوها و بزهای نر که قبلاً تبرک و تزیین شده قربانی می شوند؛ به نظر می رسد تصویر سازی و سمبلهای نقش شده بر روی جام مشکین شهر بازنمایی از آداب ورسوم استقبال از بهار در آذربایجان با حضور آیین مهری بوده باشد. حضور حیوان ترکیبی بز - گاو که بیشتر در نگاه اول بز نر را تداعی می کند نشانگر برج «حمل» است که تقریباً برابر با فروردین ماه در نظر گرفته می شود. تصویر سازی چهار بز نشانگر آگاهی انسان ساکن در آذربایجان از فصول سال حداقل در هزاره سوم قبل از میلاد است. در آذربایجان برخلاف فرهنگ هندواروپایی که برخی حیوانات همانند گاو جاودانه و مقدس هست، همهی حیوانات از جمله گاو و بز



و آنهم از نوع بهترین آن قربانی حیات و ابدیت، اعتقادات و باورها می شود. رشد چهار مرحله ای گل نیلوفر یا درخت زندگی و گلبرگهای چهار عددی آن تداعی کننده فصول سال و تداوم حیات و جاودانگی و گردش فصل ها است. در کف ظرف طلایی مشکین شهر نیز شاهد گلبرگهای چهار پر نیلوفر هستیم که حول محور خورشید احتمالاً بازنمایی کننده آیین مهری در آذربایجان و نشانگر حیات ابدی و پس از مرگ را به نمایش می گذارد. درواقع جام مشکین شهر نشانگر آگاهی از زندگی دنیوی و اخروی مردمان ساکن در آذربایجان است که همزمان حیات دنیوی و اخروی را بازنمایی می کند. با استفاده از رویکرد نشانه شناسی و تحلیل نقوش و با نگاهی تطبیقی با یافته های دیگر و همچنین آگاهی از میراث مادی و معنوی مردم آذربایجان می توان تاریخ نسبی برای ساخت جام مذکور ارائه داشت، ازلحاظ تحلیل نقوش بر روی این جام این واقعیت معلوم شد که در به تصویر کشیدن نقوش روی شیء، طرز تفکر و اعتقادات هنرمندان منطقه تأثیر بسزایی داشته و مطالعات انجام شده درزمینهٔ تکنیک ساخت، شیوهٔ تزئین و تجزیه و تحلیل حاصل از مقایسه نقوش با موارد مشابه، می توان استنباط نمود که جام زرین احمد بیگلو شهرستان مشکین شهر در آذربایجان ساخته شده و زمان ساخت آن احتمالاً در محدودهٔ زمانی بین اواخر هزاره سوم تا اوایل هزاره دوم ق.م. می باشد.

### سپاسگزاری

از جناب آقای روح اله محمدی/ مسئول باستان شناسی اداره کل میراث فرهنگی، صنایع دستی و گردشگری استان اردبیل بهیاس در اختیار گذاشتن برخی مستندات و راهنمایی شان تشکر و قدردانی می شود.

#### منابع مالي

منابع مالي اين پژوهش توسط خود نويسندگان تأمينشده است.

### تعارض منافع

مابین نویسندگان این مقاله تعارض منافعی وجود ندارد.

#### فهرست منابع

- امیری حسینی، احمد (۱۳۸۷). پژوهشی در زیورآلات منتشر نشده موزه ملی ایران، پایاننامه کارشناسیارشد، دانشگاه تهران، دانشکده ادبیات و علوم انسانی.

كاه علوم النباقي ومطالعات

- احسانی، م.، (۱۳۶۸). هفت هزار سال فلزکاری ایران، تهران: علمی فرهنگی
- پرادا، ادیت. (۱۳۵۷). هنر ایران باستان، ترجمه: یوسف مجیدزاده، انتشارات دانشگاه تهران.
- حیدری، رضا (۱۳۸۶). نتایج دومین فصل پژوهش های باستان شناختی در محوطه ی باستانی ربط سردشت آبان ودی در سال ۱۳۸۵، گزارشهای باستان شناسی ۷، جلد اول، مجموعه مقالات نهمین گردهمایی سالانهی باستانشناسی ایران پژوهشکدهی باستان شناسی، صص ۲۳۰ - ۲۱۰
- موچشی، امیرساعد. (۱۳۸۸). ارزیابی مجدّد گاهنگاری آثار زیویه، مجله مطالعات باستانشناسی دانشگاه تهران، دوره ۱، شماره ۲، زمستان، صص ۱۴۱-۱۲۱
  - نگهبان، عزت الله. (۱۳۴۳). گزارش مقدماتی حفریات مارلیک، تهران، میراث فرهنگی
  - نگهبان، عزت الله. (۱۳۵۵). «جام افسانه زندگی مکشوفه در حفاری مارلیک»، مجله دانشکده ادبیات دانشگاه تهران، صص ۴۲-۶۷.
- وحدتی نسب، علی اکبر. (۱۳۸۴). «نگاهی به نقش مایههای جام زرین «افسانه زندگی» در مارلیک، مجله باستان پژوهی، سال اول، شماره ۱، صص مع در ۱۳۸۵ میلات ۱۳۹۰ میلات ۱۳۸۰ میلات ۱۳۸۱ میلات ۱۳۸۱ میلات ۱۳۸ میلات ۱ میلات ۱۳۸ میلات ۱ میلات ۱۳۸ میلات ۱۳۸ میلات ۱۳۸ میلات ۱۳۸ میلات ۱۳ میلات ۱۳ میلات ۱۳۸ میلات ۱۳۸ میلات ۱۳ میلات ۱۳۸ میلات ۱۳۸ میلات ۱۳ میلات
- مورتگات، ا.، (۱۳۹۰). هنر بین النهرین باستان: هنر کلاسیک خاور نزدیک، ترجمه: زهرا باستی و محمد رحیم صراف، سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاه ها (سمت).

#### سياوش عبدالهي

رویکرد نشانه شناسی و مطالعهٔ تطبیقی جام زرّین احمدبیگلو شهرستان مشگین شهر



- Barnett, R.D., (1956). The Treasure of Ziwiye, Vol. 18, pp. 111-116.
- Black, Jeremy and Green, A., (1992); *Gods, Demons and Symbols of Ancient Mesopotamia an Illustrated Dictionary*, University of Texas Press, Texas.
- Cooper, J, C., (1979). *An illustrated collection of traditional arts*, translated by: Mohammad Bagapour, Tehran, Farshad Publishing House.
- Cooper, J.C., (1968). Illustrated Encyclopedia of traditional symbols, Thames and Hudson, London.
- Darmesteter, J., (1898). Vendidad (Vidēvdād) or Laws against the Demons, From Sacred ooks of the East, American Editio.
- Dnti, Michael D., (2014). *The Hasanlu* (*Iran*) *Gold Bowl in Context*. *All That Glitters*. Department of Archaeology, 675 Commonwealth Avenue Boston, MA 02215 USA
- Hall, J., (1980). *An Illustrated Dictionary of Symbols in Eastern and Western Art*, translated by Roghieh Behzadi, Tehran, Contemporary Culture Publications.
- Hermann, G., (1989). *The Nimrud Ivories, Published by: British Institute for the Study of Iraq Stable*, Vol. 51, pp. 85–109 URL.
- Prada, E., (1957). Ancient Iranian art, translated by Yusuf Majidzadeh, Tehran University Press.
- Winter, Irene J., (1989). The 'Hasanlu Gold Bowl; Thirty Years Later

#### **COPYRIGHTS**

Copyright for this article is retained by the author(s), with publication rights granted to Journal of Architecture and Urban Planning. This is an open-access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).





نحوه ارحاع به ابن مقاله

عبدالهی، سیاوش؛ افخمی، بهروز؛ رضالو، رضا و حسینی نیا، مهدی (۱۴۰۲). رویکرد نشانه شناسی و مطالعهٔ تطبیقی جام زرّین احمدبیگلو شهرستان مشگین شهر. فصلنامه علمی اثر، دوره ۴۴، شماره ۳ (۱۰۲). ۳۹۳-۳۹۳.

DOI: 10.22034/44.3.380

URL: https://athar.richt.ir/article-2-1652-fa.html

ل حامع علوم ان الي

