

# The Appliance of the Multifaceted Concept of 'Dunya' in Nahj al-Balaghah (The Peak of Eloquence) and Its Valuationary Outcome \*

Abdullah Mirahmadi ' and Mona Amanipour '

#### **Abstract**



The term 'Dunya' (world) represents a multifaceted concept in Nahi al-Balaghah (The Peak of Eloquence). Paying attention to the multidimensional nature of this oncept provides a comprehensive perspective on the statements of Amir al-Mu'minin (Peace be Upon Him) and prevents the selective interpretation of his words that may lead to either excessive worldliness or neglect of worldly matters. The practical domains of 'Dunya' in Nahj al-Balaghah (The Peak of Eloquence) sometimes refer to signs of the created world and at other times elucidate its instrumental nature. In certain instances, it highlights the material existence in comparison to the divine essence, and occasionally it strives to describe the relative value of the worldly life related to the Hereafter. At times, it employs various rhetorical styles to emphasize the goal-oriented approach to a world separated from the Hereafter. Careful examination of these diverse approaches to 'Dunya' in Nahi al-Balaghah (The Peak of Eloquence) reveals that the criteria for evaluating the worth of the world and praising or condemning it cannot be simplified to fit all perspectives. For instance, the sign-oriented approach is considered one of the modes of argumentation and is related to metaphysical and cosmological aspects. The relativistic mode, as opposed to the application of the relativistic approach, indicates a general and natural state, pointing to an evident reality outside and familiar within the mind. The centrality of instrumental, goal-oriented, and relativistic perspectives versus the truth-oriented relativistic approach relies on the quality of human interaction with the world and is therefore subject to evaluation. In this regard, the instrumental perspective defines an esteemed world, contrasting with the goaloriented view, which highlights a disparaged world. The relativistic approach against the truth is also ambivalent, as the world can be portrayed as esteemed or disparaged based on either a linear relationship of human actions with the Hereafter or a fundamental relationship of human behavior with the world. This research employs a content analysis approach to elucidate the existing perspectives on 'Dunya' in Nahi al-Balaghah (The Peak of Eloquence) and the manner in which praise and condemnation are applied to them. condemnation are applied to them.

Keywords: Nahj al-Balaghah (The Peak of Eloquence), Worldview (Dunyashenasi), Concept of Dunya, Admired World, Condemned World, Human-World Relationship.

<sup>1.</sup> Ássistant Professor of Quran and Hadith Sciences, Kharazmi University, Tehran, Iran, "Corresponding Author"; (mirahmadi\_a@khu.ac.ir).

Y. Assistant Professor of Quran and Hadith Sciences, Allameh Tabataba'i University, Tehran, Iran; (mona.amanipour@atu.ac.ir).



مقاله علمي \_ يژوهشي

# کاربست مفهوم چندوجهی «دنیا» در نهج البلاغه و برونداد ارزشگذارانهٔ آن\*

# $^{\prime}$ عبدالله میراحمدی $^{\prime}$ و مونا امانی پور



چکیده

واژهٔ دنیا در نهج البلاغه از مفاهیم چندوجهی است. توجه به ذووُجوهبودن این مفهوم، نگاه جامعی نسبت به سخنان امیر مؤمنان در ایجاد می کند و از بر خورد گزینشی با سخنان ایشان که منجر به آسیب افراطِ دنیایرستی یا تفریطِ ترک دنیا میشود، پیشگیری میکند. حوزههای کاربردی دنیا در نهج البلاغه، گاهی متوجه نشانه های عالم است و گاه ماهیت ابزاری دنیا را تبیین می کند. در مواردی به وابستگی موحودات مادی در مقایسه با ذات الهی ا شاره دارد و گاهی در صدد تو صیف نسبت ارزش دنیا با آخرت است. در مواضعی نیز با اسلوبهای بیانی متنوع، به هدف محوری دنیای جدای از آخرت اشاره می کند. دقّت در رویکردهای گوناگون دنیا در نهج البلاغه و کشف معنای جامع آنها، نشان میدهد که معیار ارزش گذاری دنیا و ستایش و نکوهش آن، قابل تسری به تمام نگرشهای موجود نیست. چنان که رویکرد آیت اِنگارانه، از اقسام شیوهٔ استدلال محسوب شده و به ذاتیات و تکوینیات مرتبط است. گونهٔ نسبیت در مقابل اطلاق رویکرد نسبی انگارانه نیز بیانگر حالت کلّی و طبیعی و تذکّر به واقعیتی مبرهن در خارج و آشنا در ذهن است. محوریت نگرشهای ایزارانگارانه، هدفانگارانه و گونهٔ نسیبت در مقابل حقیقت رویکرد نسبی انگارانه، بر پایهٔ کیفیت تعامل انسان با دنیا بوده و از این روی قابل ارزیابی هستند. در این میان، رویکرد ابزاراِنگارانه، معرِّف دنیای ستوده بوده و به عکس نگرش هدفانگارانه، نمایانگر دنیای نکوهیده است. گونهٔ نسبیت در مقابل حقیقت نیز حایگاهی دو وجهی دارد؛ به صورتی که دنیا در آن واحد و مطابق رابطهٔ طولي اعمال انسان با آخرت، يا بر اساس رابطهٔ غايي رفتار انسان با دنيا، مي تواند هم جلوه ستوده پیدا کند و هم جلوهٔ نکوهیده. در این پژوهش به شیوهٔ تحلیل محتوا به تبیین رویکردهای موجود به دنيا در نهج البلاغه و نحوهٔ تطبيق ستايش و نكوهش بر آنها پرداخته مي شود.

واژگان كليدى: نهج البلاغه، دنياشناسى، مفهوم دنيا، دنياى ستوده، دنياى نكوهيده، رابطه انسان با دنيا.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠٢/٠٢/٠٢ و تاریخ تأیید: ۱٤٠٢/٠٥/٢٨.

استادیار علوم قرآن و حدیث دانشگاه خوارزمی، تهران، ایران، (نویسندهٔ مسئول)؛ (mirahmadi\_a@ khu.ac.ir).

استادیار علوم قر آن و حدیث دانشگاه علامه طباطبایی، تهران، ایران؛ (mona.amanipour@atu.ac.ir).



#### مقدمه

امیر مومنان پیچ به عنوان الگوی جامع و تمامنمای اسلام، در معرفی ارزش و ماهیت دنیا، سخنان ارزش سمند و گهرباری به یادگار گذاشته اند. با مطالعه و دقّت در این روایات، می توان به رمز جاودانگی شخصیت ایشان پی برده و از همه مهمتر، نگرش ایشان را در خصوص ضرورت آگاهی از ماهیت دنیا به عصر کنونی عرضه کرد. با مراجعه به بیانات امام علی این در نهج البلاغه با فراوانی سخنان حضرت در زمینهٔ دنیا روبهرو شده و در می یابیم که بخش قابل توجهی از نهج البلاغه بر تبیین حقیقت دنیا اشاره دارد. هر چند تبیین حضرت از دنیا یکنواخت نبوده و بر گونههای متنوعی قابل تقسیم است؛ گاه حضرت به نکوهش دنیا پرداخته و انسانها را از تمایل بدان بازمی دارد؛ در مواردی نیز به ستایش دنیا و مظاهر آن پرداخته و آدمی را به بهرهوری از دنیا تشویق می کند؛ گاهی نیز تضاد دنیا و آخرت و ناهمسانی آنها را ترسیم و دوری آنها را به منزلهٔ مشرق و مغرب تشبیه می کند؛ در مواضعی نیز بر تعامل دنیا و آخرت پای فشرده و درهم تنیدگی آنها را یادآور می شود؛ مواقعی نیز با نگر شی کیفی و روان شنا سانه به نوع ارتباط انسان با دنیا توجه کرده و جهتگیری های مثبتی را ارائه می کند. البته در این میان سهم نکوهش دنیا بیشتر بوده و امیرمؤمنان پیچ به جهت وابستگی روحی انسانها به دنیا و مادیات، رویکرد آسیبشناسانه را گسترش داده و شاخصههای اصلی دنیای مذموم را نمایان می سازد.

آنچه در بیانات امام علی در باب حقیقت دنیا و تبیین کیفیت تعامل با آن بیش از هر چیز اهمیت دارد، معرفی سیرهٔ عملی حضرت در دنیا و تبیین نگرش ایشان است. امری که کم و بیش در لابلای تحقیق بدان اشاره شده است. ارزش دانستن سیرهٔ عملی امیرمؤمنان افزون بر شناخت شخصیت وجودی آن حضرت، ما را در الگو برداری و نوع ارتباط با دنیا یاری می رساند. در این مجال ما با شیوه ای مفهوم شناختی به تبیین رویکردهای موجود به دنیا در نهج البلاغه پرداخته و در نهایت به تطبیق ستایش و نکوهش بر رویکردهای یاد شده در نگاه امام علی این اشاره می نماییم.

با مراجعه به آثاری که در زمینهٔ نهج البلاغه نگاشته شده اند، پی می بریم در برخی آثار مانند کتاب «سیری در نهج البلاغه» استاد مرتضی مطهری در کنار سایر موضوعات به تبیین جایگاه دنیا و دلایل تشویق به ترک دنیا و زهد در نهج البلاغه اشاره شده است. در برخی آثار نیز با در نظر گرفتن تمامی مفاهیم ناظر به دنیا به تبیین رویکرد کلی امام علی در این زمینه پرداخته اند. کتاب «سرای گذر: دنیا از منظر امام علی این خانم عزیزه فروردین که تو سط مرکز پژوهشهای اسلامی صدا و سیما انتشار یافته، نمونه ای از چنین آثار است. در این میان، برخی از نویسنده ها با تمرکز بر رویکردی خاص و ویژه به تبیین دنیا در نهج البلاغه پرداخته اند. مقالهٔ آقای علیرضا میرزام حمد در شمارهٔ دوم سال ۱۳۹۱ مجلهٔ پژوهش نامهٔ علوی با نام «دنیا در پرداخته اند.



مکتب موعظه ای امام علی از آقای سید اکبر غضنفری و مقالهٔ «بررسی و تحلیل استعارههای شناختی نهج البلاغه در حوزه دنیا و آخرت» از آقای سید اکبر غضنفری و همکاران با رویکردی ادبی در شمارهٔ ٥٦ مجلهٔ پژوهشهای نهج البلاغه در سال ۱۳۹۷، نمونه ای از این آثار هستند. برخی از صاحب نظرها نیز با نگر شی بسیار جزئی نگر و خیلی خاص بر یکی از ابعاد مورد نظر دنیا در نهج البلاغه متمرکز شده اند. مانند علی محمدر ضایی هفتادر و علی اکبر کمالی در مقالهٔ «دنیای مذموم در نهج البلاغه» که در سال ۱۳۹۶ در کنفرانس ملی هزارهٔ سوم و علوم انسانی ارائه شده است. حال آنکه در پژوهش حاضر، با مراجعهٔ مستقیم به نهج البلاغه و شروح و آثار پیرامونی آن، به کاربرد های مختلف مفهوم دنیا در نهج البلاغه و برون داد ارزش گذارانهٔ آن از جهت ستایش و نکوهش می پردازیم.

### الف. رویکردهای موجود به «دنیا» در نهج البلاغه

نگرش به دنیا در نهج البلاغه به چهار صورت: آیتانگاری، ابزارانگاری، نسبی انگاری، هدف انگاری قابل مشاهده است. در ادامه به تبیین این رویکردها پرداخته می شود.

#### آیتانگاری

نخستین دیدگاه مطرح دربارهٔ دنیا در نهج البلاغه، استدلال به آیات تکوینی و سیر آفاقی در جهان آفرینش جهت اثبات صانع است. امری که به عنوان یکی از بر هانهای محکم عقلی نزد متکلمان و فلاسفهٔ اسلامی برای اثبات وجود خداوند برشمرده می شود. با دقت در قرآن کریم و روایات اهل بیت شدرمی یابیم که دنیا در معنای آیتانگارانه به ذاتیات و تکوینیات مرتبط بوده و مفهوم مثبتی نسبت به آن ارائه شده است، بی آنکه نکوهشی صورت پذیرد. از نظر برخی پژوهشگرها، قرآن کریم، آسمان و زمین و کوه و در یا و صحرا و نبات و حیوان و انسان را با همهٔ نظام ها و حرکت هایی که دارند، با طل نمی شمارد؛ بلکه به عکس، این نظام را نظام راستین و حق می داند و می فرماید: ﴿وَ مَا خَلَقْنَا السَّماءَ وَ الْأَرْضَ بِالْحَقِّ ﴾ (ابراهیم: ۱۹). الْأَرْضَ وَ ما بَینَهُما باطِلاً﴾ (ص: ۲۷)؛ ﴿أَ لَمْ تَرَ أَنَّ اللَّه خَلَقَ السَّماواتِ وَ الْأَرْضَ بِالْحَقِّ ﴾ (ابراهیم: ۱۹). از این رو، خدای متعال به موجودات و مخلوقات عالم از جماد و نبات و حیوان گرفته تا خورشید و ماه و شب و روز سوگند می خورد و این نشان دهندهٔ ارزش و اعتباری است که خدا برای آنها قایل است. بر این اساس، بدبینی به آفرینش و نظام هستی، با توحید سازگار نیست. این گونه نظریهها یا بر ماتریالیسم و انکار مبدأ حکیم مبتنی است و یا بر اساس اعتقاد به ثنویت است. اما در اسلام که بر اساس توحید و انکار مبدأ حکیم مبتنی است و علیم بنا شده، جایی برای این افکار باقی نمی ماند (مطهری، ۱۳۲۱).



رویکرد آیتانگارانه حضرت علی ایم مظاهر عالم و توجه ای شان به سیر آفاقی برای اثبات وجود خداوند، بخش بزرگی از مسائل مربوط به الهیات و ماوراء الطبیعه را در نهج البلاغه تشکیل می دهد. چنانکه شهید مطهری پیرامون اهتمام حضرت به سیر آفاقی چنین می نویسد: «بحثهای نهج البلاغه در این زمینه مختلف و متنوع است. قسمتی از آنها از نوع مطالعه در مخلوقات و آثار صنع و حکمت الهی است. در این قسمت گاهی نظام کلی آسمان و زمین را مطرح می کند. گاه موجود معینی را، مثلاً «خفاش» یا «طاووس» یا «مورچه» را مورد مطالعه قرار می دهد و آثار آفرینش یعنی دخالت تدبیر و توجه به هدف را در خلقت این موجودات ارائه می دهد» (همو، ۱۳۷۲: ۶۹).

اساس استدلال به آیات تکوینی در سخنان حضرت علی این است که عقل از مصنوع به صانع پی می برد؛ به دیگر سخن، عقل وقتی به پدیده ای می نگرد که در آن علائم مصنوعیت وجود دارد، صانع را اثبات می کند؛ همان طور که وقتی به یک بنای بلند و رفیع می نگرد، در می یابد که سازنده ای آن را ساخته است، اگر چه او را مشاهده نمی کند. حضرت در خطبهٔ ۱۸۵ پس از توصیف آفرینش مورچه، با رویکردی آیت انگارا نه چنین می فر ما ید: «آیا هیچ بنایی بی ساز نده ای تواند بود و هیچ جنایتی بی جنایتکاری صورت بندد» (سیّد رضی، ۱۳۸۳: خطبهٔ ۱۸۵). انسان با رویکرد آیت انگارانه، همچنین با دقت و تعقل در پدیده های عالم، به نظم و به هم پیوستگی اجزای آن پی می برد و در می یابد که چنین هماهنگی شگفتی نمی تواند خود به خود و تصادفی رخ داده باشد. بنابراین، عقل به وجود صانعی در نهایت علم و قدرت و حکمت پی می برد. در حقیقت، چنان که امام علی پیچ می فرماید: «با نشانه های تدبیر درست و قضای نافذ و استوار خود بر خردها آشکار گردید» (همان: خطبهٔ ۱۸۲).

حضرت در فرازی از نهج البلاغه به توانایی عقل در شناخت خدا و استدلال از مخلوقات به وجود خالق، اشاره کرده و می فرماید: «خداوند از راه آفریدگانش بر عقول انسانها تجلی کرده است» (همان: خطبهٔ ۱۸۲) در روایت دیگری از امیرمؤمنان شیخ شیوهٔ پیامبران الهی در خدا شنا سی، استدلال به آیات تکوینی معرفی شده است: [خدایی] که از انبیا در مورد او سؤال شد و ایشان به اندازه یا مقدار جزئی از او تو صیفش نکردند، بلکه او را با افعالش تو صیف کردند و با آیات و نشانههایش نشان دادند (کلینی، ۱۳۲۵: ۱۲۱۸). نگرش آیتانگارانهٔ حضرت علی پیج به دنیا موجب شده که نسبت به کل هستی احساس مسئولیت کرده و همهٔ هستی را نماد قدرت خداوند بداند، از این رو عشقِ فعلیت یافتهٔ او نسبت به خدا، سرازیر شده و تسرّی یافته و گسترهٔ گیتی مانند زمین و ستوران را پوشش داده است (سیّد رضی، ۱۲۱۵: خطهٔ ۱۲۷).



### ۲. ابزارانگاری

دومین نگرش موجود به دنیا در نهج البلاغه، نگاه وسیلهای و ابزاری به دنیاست. بر اساس چنین رویکردی، انسان دنیا و هر آنچه در آن است را وسیلهای برای رسیدن به سرای جاوید پنداشته و تعامل خویش را با دنیا بر اساس غایتی مهم تنظیم می کند. شاخصهٔ اصیل رویکرد ابزاری، تعامل معتدل و میانه با دنیاست. ارتباطی که در آن نشانی از مادی گرایی و دنیازدگی مطلق یا رهبانیت و دنیاگریزی مشاهده نمی شود و سهم آدمی از دنیا مطابق هدف آفرینش فراهم می گردد.

از نظر برخی اندیشمندان در اسلام، رابطهٔ انسان و دنیا منفی کامل نبوده و از نوع رابطه زندانی و زندان و چاه و در چاه افتاده نیست که انسان در آن هدفی جز رهایی نداشته باشد. بلکه دنیا مدرسهٔ انسان و محل تربیت و جایگاه تکامل اوست. از این روی، آدمی بهجهت پیوندی که با جهان دارد، نمی تواند نسبت به آن بیگانه باشد و پیوندهایش را بگسلد. زیرا از دیدگاه اسلام، نه جهان بیهوده آفریده شده و نه انسان به غلط آمده است و نه علاقههای طبیعی و فطری انسان اموری نبایستنی است (مطهری، ۱۳۷۱: ۲۸۸-۲۲۲). آنچه در اسلام ناپسند و نبایستنی است و آفت و بیماری انسان تلقی می شود و اسلام در آموزههای خویش مبارزهای بی امان با آن دارد، وابستگی انسان به دنیاست نه علاقه و ارتباط او به دنیا، اسیر زیستی انسان است نه آزاد زیستی او، هدف و مقصد قرارگرفتن دنیا ست نه و سیله و راه واقع شدن آن (همان: ۲۲۲).

امیرمومنان بیخ در بیانی پر محتوا، نگرش آلی به دنیا را چنین توصیف می کند: «وَ مَنْ أَبْصَرَ بِهَا بَصَرَتْهُ وَ مَنْ أَبْصَرَ إِلَیهَا أَعْمَتْهُ»: هر که به چشم عبرت در آن نگرد، دیده بصیرتش روشن گردد و هر که به دیده تمنا در آن بیند، دیدگانش را کور گرداند (سیّد رضی، ۱٤۱٥: خطبهٔ ۸۲). از نظر شارحان نهج اللبلاغه، منظور از جمله «أَبْصَرَ بِهَا» نگاه کردن به عیوب دنیا و ناپایداری آن و درسهای عبرتی که در آن نهفته ا ست، میبا شد. به یقین چنین نگاهی سبب بینایی و هو شیاری ا ست و منظور از جملهٔ «أَبْ صَرَ إلَيهَا» چشم دوختن به زرق و برق و مظاهر فریبنده آن است که چشم باطن انسان را کور می کند (مکارم شیرازی، ۱۳۷۹: ۳۲۱/۳ -۳۲۲).

مطالعهٔ سیرهٔ حکومتی حضرت علی ایش نشان می دهد که در نگاه امام، حکومت وسیلهٔ اجرای عدالت است و نه هدف. ایشان در نامه به اشعث بن قیس فرماندار آذربایجان ماهیت حکومت را امانت برای اجرای عدالت یاد کرده که زمامدار باید آن را پاس بدارد (سیّد رضی، ۱٤۱۵: نامهٔ ۵).

حضرت على الله در فرازى ديگر تعامل ابزارى انسان با دنيا را از نوع رابطه اسب دونده با ميدان مسابقه توصيف كرده و مى فرمايد: «أَلَا وَ إِنَّ الْيُوْمَ الْمِضْمَارَ وَ غَداً السِّبَاقَ وَ السَّبَقَةُ الْجَنَّةُ وَ الْغَايةُ النَّارُ»:



بدانید که امروز، روز به تن و توش آوردن اسبان است و فردا روز مسابقه. هر که پیش افتد، بهشت جایزه او ست و هر که واپس ماند، آتش جایگاه او (همان: خطبهٔ ۲۸). چنان که شارحان گفته اند واژهٔ «ضمر» به معنی لاغری ا ست و «مضمار» زمانی ا ست که چهار پا را علف می دهند تا چاق شود، بعد از آن به حالت و غذای سابق برمی گردانند تا قدری لاغر شود و گو شتی که از علف به هم ر سانیده کم شود، پیدا ست که استعداد چنین چهار پایی برای دویدن بیش از چهار پای فربه است. میدان را نیز «مضمار» می گویند، از این جهت که ورزش دویدن و لاغری در آن واقع می شود.

حضرت علی این دوره اسب لاغر می شود تا به هنگام مسابقه چابک و سبک سیر باشد، انسان نیز در مدت کوتاه در این دوره اسب لاغر می شود تا به هنگام مسابقه چابک و سبک سیر باشد، انسان نیز در مدت کوتاه عمر خود باید به وسیله تقوی و عمل صالح برای پیشی جستن به لقاءالله و نزدیکی و تقرب به حضرت حق آماده شود. منظور از «غد» جهان پس از مرگ و منظور از «مسابقه» تهفاوت آدمیان در میدان دوستی دنیا و روی گرداندن از آن است که موجب دوری یا نزدیکی انسان به آخرت می شود. بنابراین هر کس مستعدتر با شد بعد از مرگ مانعی برای و صول به حق و ر ضوان الله ندارد (خویی، ۱۳۵۸: ۱۲۶۶ خوانساری، ۱۳۱۶: ۱۳۲۸؛ راو ندی، ۱۳۱۶: ۲۱/۱۲۱). در حقیقت ا مام این با به کار گرفتن واژهٔ «مضمار» دنیا را به میدان تربیت و آمادگی برای مسابقه ای بزرگ تشبیه کرده است؛ مسابقه ای که نیاز به آمادگی سوار دارد.

از دیگر تعاملاتی که حضرت علی این در زمینهٔ رابطهٔ انسان با جهان و ماهیت ابزاری دنیا توصیف کرده اند، رابطهٔ عابد با معبد است. امام در فرازی دنیا را نمازگاه دوستان خدا معرفی کرده است (سید رضی، ۱۶۱۰: حکمت ۱۳۱) رابطهٔ سوداگر با بازار تجارت از دیگر تعاملاتی است که بر هویت ابزاری دنیا اشاره دارد (همان: حکمت ۱۲۱). عبارت: «الاَعمالُ فِی الدُّنیا تجارةُ الآخرةِ» از دیگر سخنانی است که بر رابطهٔ بازرگان با بازار و و سیلهانگاری دنیا تأکید دارد. مرحوم خوان ساری در شرح این روایت از حضرت علی شخصمن ترجمه چنین می نویسد: کردارها در دنیا، بازرگانی آخرت است یعنی به منزلهٔ متاعی چند است که مردم در دنیا تمام می کنند تا به آخرت ببرند و در آنجا بفروشند. پس باید در تحصیل متاعی چند که مظنّه شود و ربح باشد نه زیان و خسران، بکوشند (خوانساری، ۱۳۲۸: ۱۳۵۱: ۳٤۵۱).

#### ۳. نسبیانگاری

از دیگر رویکردهای موجود به دنیا که در نهج البلاغه با ظرافت هرچه بیشتر مورد توجه قرار گرفته، نسبیت و نسبی انگاری است. البته مراد از نسبیت موجود در سخنان حضرت علی این نه نسبیت معرفت است که بر نسبی بودن فهم انسان ها و انکار مطلق واقعیت یا انکار توانایی انسان برای نیل به واقعیت



دلالت دارد و نه نسبیت اخلاق است که معیارهای خوب و بد اخلاقی را نسبی دانسته و اخلاق را بر اساس زمانها و مکانهای مختلف متغیر می داند و نه نسبیت زمانِ مطرح در فیزیک است. نسبیت مورد توجه نهج البلاغه که به کاربردهای گوناگون دنیا اشاره دارد به دو گونه قابل تقسیم است: یکی نسبیت در مقابل اطلاق و دیگری نسبیت در مقابل حقیقت.

#### ۱-۳. نسبیت در مقابل اطلاق

مراد از نسبیت در مقابل اطلاق، وابستهبودن موجودات مادی به ذات لایزال الهی است که در وی هیچگونه وابستگی و نیازی راه ندارد؛ زیرا او کمال مطلق و منشأ تمام خیرهاست؛ چنان که فلاسفهٔ اسلامی بر این باورند که در سلسلهٔ موجودات، خداوند که وجودش بی نیاز مطلق است، کمال مطلق است و آفریدگانش هر یک به اعتبار مرتبهٔ وجودی خود دارای کمال است. البته ذات باری تعالی، خارج از دنیا و جهان خلقت است، اما در مراتب وجود، در اعلا مرتبهٔ آن قرار دارد و دیگر موجودات همه وابسته به اویند (مطهری، ۱۳۷۲: ۱۵۰۸).

با توجه به چنین تعریفی، در جهان مادی نمی توان موجودی یافت که کامل و تام باشد، بلکه نسبیت در تمام آنها جاری است. خوانساری ذیل این فرمایش امام علی هی که: «الکّمالُ فِی الدُّنیا مَفقُودٌ» چنین آورده است: «کمال و تمامی در دنیا نایاب است، یعنی خواهشهای دنیا را تمامی نباشد، همین که کسی راه خواهش دنیا به خود داد، دیگر خلاصی ندارد، هر خواهشی که به عمل آمد، خواهش دیگر کند و همیشه در رنج و زحمت باشد. پس چارهٔ آن سدّ راه خواهش است و ممکن است مراد این باشد که نعمتها و لذّتهای دنیا هیچیک کامل و بی نقص نیست هر لذّتی با المی باشد و هر سروری آن که آمیخته به اندوهی، به خلاف نعمتهای اخروی که از شوائب نقص، خالص و فرح و سرور آن که به هیچوجه آمیخته کدورتی نباشد. پس هر که را اندک عقلی باشد باید که عمده سعی او از برای آخرت باشد نه دنیا» (خوانساری، ۱۳۱۲: ۹۱۱).

در تعبیر دیگری امام علی پی نقصها، وابستگی و نسبی بودن مظاهر دنیوی را چنین ترسیم کردهاند: «دنیا نزد خردمندها همانند سایه زوال ظهر است که هنوز گسترده نشده، رو به کوتهی نهد و هنوز افزون نشده، نقصان پذیرد» ( سیّد ر ضی، ۱۳۸۳: خطبهٔ ۲۳). اندیشمندان در وجه شبه تشبیه دنیا به سایه احتمالهایی مطرح کردهاند: یکی غیرحقیقی و وابسته بودن. بدین صورت که دنیا همانند سایهای است که در حقیقت نبود نور است و گمان می شود که موجودی است (خوانساری، ۱۳۲۹: ۱۳۲۱) دیگری زوال پذیری. بدین شرح که دنیا همانند سایهای است که انسان برای استفاده از راحتی و آسایش آن بدو پناه می برد تا از حرارت شدید در امان باشد و پرواضح است که زوال پذیر و نابود شدنی است (ابن میشم بحرانی، ۱۳۲۲: ۲۳۷۲).



دقت در نهج البلاغه نشان می دهد که حضرت علی برای نسبیت دنیا در مقابل اطلاق، ویژگی هایی کلّی برمی شمارد که به نوعی انسان را به وابستگی و نیاز مندی موجودات مادی به خداوند و از همه مهم تر به محدودیت دنیا رهنمون می سازد. این ویژگی های عام، قابل تخصیص نیست و از سنتهای دنیا و سرشت آن شمرده می شود. سنت هایی برخاسته از هدف آفرینش که در طول تاریخ حیات بشر حاکم بوده است. شاخص ترین ویژگی های نسبی دنیا در مقابل اطلاق در نهج البلاغه عبارت اند از: دگرگونی و تغییر، رنج و سختی و زوال و فنا.

دگرگونی احوال دنیا در نهج البلاغه به «اقبال» و «ادبار» تعبیر شده است. حضرت در فرازی روی آوردن و پشت کردن دنیا را چنین ترسیم می کند: «إِذَا أَقْبَلَتِ الدُّنیا عَلَی أَحَدٍ أَعَارَتُهُ مَحَاسِنَ غَیرِه وَ إِذَا أَدْبَرَتْ عَنْهُ سَلَبَتْهُ مَحَاسِنَ نَفْسِهِ»: وقتی دنیا به قومی روی آورد، خوبی های دیگران را به آنها عاریت دهد و چون پشت کند، خوبی هایشان را از ایشان بستاند (سیّد رضی، ۱۶۱۰: حکمت ۹). همچنین در سخنان امام چپ به درهم تنیدگی دنیا با حوادث سخت و مصائب گوناگون ا شاره شده ا ست. مانند: «وَ اعْلَمْ أَنَّ الدُّنیا دَارُ بَلِیةٍ لَمْ یَفْرُغُ صَاحِبُهَا فِیهَا قَطُّ سَاعَةً إِلَّا کَانَتْ فَرْغَتُهُ عَلَیهِ حَسْرَةً یؤمَ الْقِیامَةِ»: و بدان که دنیا سرای بلاهاست. کسی را در آن، ساعتی آسودگی نیست، جز آنکه آسودگیش سبب حسرت و دریخ او در قیا مت گردد (همان، نا مهٔ ۹۵). همچنین در نهج البلاغه فنا و زوال، از ویژگی های مقدر و سر شته شده عالم خلقت معرفی شده است و تمام ساکنان دنیا به ناچار جام فنا را سر خواهند کشید (همان، خطبهٔ ۱۱۱).

### 

نسبی بودن در مقابل حقیقت، مربوط به آنگونه از ویژگی ها یا حالت های یک شیء است که در قیاس با شیء دیگری نمود پیدا می کند. برای نمونه بزرگی و کوچکی، صفت نسبی است برای اجسام که در مقایسه و نسبت به یکدیگر به کار برده می شود. به طور کلی از نظر پژوهشگرها، ویژگی هایی که اشیاء به آنها و صف می شوند دو گونه ا ست: حقیقی و نسبی. وقتی یک صفت برای چیزی در هر حال و با قطع نظر از هر چیز دیگر ثابت با شد، آن را «صفت حقیقی» می نامند. بنابراین صفت حقیقی آن ا ست که برای امکان اتصاف یک ذات به آن صفت، فرض خود آن ذات و آن صفت کافی ا ست. اما صفت نسبی آن ا ست که فرض موصوف و فرض صفت، بدون فرض یک امر سوم که طرف نسبت و مقایسه قرار گیرد، برای امکان اتصاف موصوف به آن صفت کافی نیست. بر این اساس، هرگاه صدق یک صفت بر چیزی منوط به در نظر گرفتن امر ثالث و مقایسه این با آن با شد، در این صورت، صفت را «نسبی» بر چیزی منوط به در نظر گرفتن امر ثالث و مقایسه این با آن با شد، در این صورت، صفت را «نسبی»



مراجعه به نهج البلاغه نشان می دهد که نسبیت دنیا در مقابل حقیقت مورد توجه حضرت علی به بوده است. بی ارزشی دنیا به نسبت امور دیگر در سخنان حضرت به دو گونه مطرح شده است: گاهی دو امر از دنیا با یکدیگر مقایسه شده اند که یکی نسبت به دیگری کم ارزش تر است؛ به گونه ای که اگر انسان میان آن دو مخیر با شد، به کم ارزش تر بودن یکی نسبت به دیگری اذعان می کند. در مواردی نیز ارزش دنیا نسبت به آخرت سنجیده شده است تا بی ارزشی دنیا در برابر آن نمایان شود.

مراد امیرمؤمنان هر مورد نخست از بی ارزشی دنیا این است که وقتی یک امر دنیوی نسبت به انسان، خواسته ها، گرایش ها و کمال او سنجیده شود، ملاحظه می گردد که این امر دنیوی با کمال او منافات دارد و او را از رسیدن به کمال و هدف خلقتش باز می دارد. بنابراین آن امر دنیوی برای انسان بی ارزش خواهد بود و شر به شمار می آید. آشکار است که این نوع از بی ارزشی، تنها در افعال اختیاری انسان وجود دارد. زیرا در فرهنگ وحی، جهان خلقت، سراسر خیر است و هیچ شیء و پدیدهٔ شرّی که با کمال انسان منافات داشته با شد، وجود ندارد. هر شری از افعال اختیاری انسان برمی خیزد. چنان که قرآن کریم می فرماید: ﴿الَّذَی أَحْسَنَ کُلَّ شَیءٍ خَلَقَهُ ﴾ (سجده: ۷)؛ ﴿إِنْ أَحْسَنْتُمْ لِأَنْفُسِكُمْ وَ إِنْ أَمْسَنْتُمْ الْمُنْقُمْ لِأَنْفُسِكُمْ وَ إِنْ الله فَلَها ﴾ (اسراء: ۷).

چیزهای ارزشمند برای انسان در مقایسه با یکدیگر، از ارزش یکسانی برخوردار نیستند. مانند ارزشمندتر بودن سلامتی نسبت به ثروت که سبب می شود انسان برای حفظ سلامتی خود، از ثروتش بگذرد. از این روست که حضرت هنگام مقایسه دنیا با کرامت انسان می فر ماید: «آیا آزادهای نیست که این تهمانده غذای در دهنمانده را برای آنان که در خور آن هستند، بیفکند. نفسهای شما را بهایی جز بهشت نیست، پس خود را جز به آن بها مفروشید» (سیّد رضی، ۱۳۸۳: حکمت ۵۶۱).

آری، کسی که مراقب نفس خویش باشد و آن را به ارزشهای انسانی بیاراید، هرگز حاضر نیست گوهر وجود خود را آلوده به خواسته های دنیوی کند و خود را فراتر از آن می داند که به نیرنگ مطامع دنیا فریفته شود. چنانکه امام علی پی در سفارش خویش به امام حسن پی می فرماید: «نفس خود را از آلودگی به فرومایگی گرامی دار، هر چند تو را به آروزیت برساند. زیرا آنچه از وجود خویش مایه می گذاری دیگر به دستت نخواهد آمد. بنده دیگری مباش، خداوندت آزاد آفریده است» (همان: نامهٔ ۳۱).

شهید مطهری در تبیین عبارت یاد شده چنین می آورد: «امام علی همی می فرماید: در روح خودت این گونه احساس زیبایی کن، احساس عظمت کن، احساس شخصیت کن که قطع نظر از هر مطمعی و هر خیالی و هر حاجت مادی، اصولاً خودت را بزرگتر از این بدانی که تن به پستی بدهی. مقام انسانیت بالاتر از این است که انسان حاحت خودش را از دیگری به صورت التماس بخواهد» (مطهری، ۱۳۸۲: ۲۰۸).



در مواردی نیز حضرت علی الله به بی ارزشی دنیا در مقایسه با آخرت پرداخته، چنین می فرماید: «هرچه دنیایی است، شنیدنش بزرگتر از دیدن آنست و هر چه آخرتی است، دیدنش بزرگتر از شنیدن آن» (سیّد رضی، ۱۳۸۳: خطبه ۱۱٤). شارحان نهج البلاغه در تبیین این فرمایش امام نوشته اند: گاهی انسان گمان می کند که فلان لذت و دستیابی به آن کمال مطلوب و هدف غایی و اصیل است. با علاقه زیاد برای رسیدن به آن لذت تلاش می کند، اما همین که به آن رسید سست می شود و آن را آنگونه که تصور می کرد نمی یابد (ابن ابی الحدید، ۱۳۷۷: ۷۷/۷؛ خویی، ۱۳۵۸: ۸۲/۸).

#### ٤. هدفانگاري

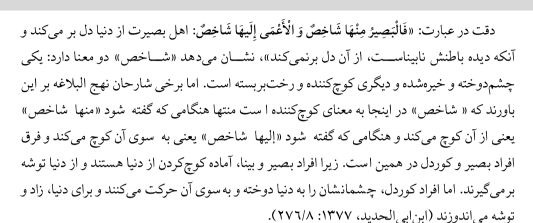
یکی دیگر از نگرشهای موجود به دنیا در نهج البلاغه که بهصورت مذموم از آن یاد شده است، هدف قراردادن دنیا و آخرتگریزی است. واضح است که چنین رویکردی نتیجهٔ مادهاندیشی، معناگریزی، کوتهبینی، ظاهرنگری و ناشی از رویکرد حیوانی و غریزی به دنیاست. چنین بینش و منشی به دنیا موجب می شود که آدمی مملوکِ ساز و کارها و عوامل طبیعی و تصنّعی گشته و اسیر و زمین گیر شود و از همه مهمتر به عجل بینی و اجل گریزی، اَمَل گرایی و عمل گریزی مبتلا گردد.

حضرت علی این نگاه غایی به دنیا را در تنافی با هدف خلقت انسان و بازدارنده از مسیر کمال می داند. هدفانگاری سبب می شود که انسان ها فراتر از دنیا را نبینند و همهٔ استعدادها و امکانات خود را در راه و صول به آن کار گیرند و دیدگانشان کور و بصیرتشان بمیرد: «مَنْ أَبْصَرَ إِلَیهَا أَعْمَتْهُ: هر که به دیدهٔ تمنا در آن بیند، دیدگانش را کور گرداند» (سیّد رضی، ۱٤۱٥: خطبهٔ ۸۱).

لازم به ذکر است از تقابل موجود در تعبیر «وَ مَنْ أَبْصَرَ بِهَا بَصَّرَتُهُ وَ مَنْ أَبْصَرَ إِلَيهَا أَعْمَتُهُ» (همان) که یکی به رویکرد ابزارانگارانه و دیگری به رویکرد هدفانگارانه به دنیا اشاره دارد، حصر تام بردا شت نمی شود و به نوعی تمام رویکردهای موجود به دنیا بازگو نشده است. به بیان دیگر، دلیل تقابل ایجاد شده میان دو رویکرد فوق، عمومیت و برجسته بودن آنها نسبت به سایر رویکردها بوده است نه تضاد و حصر مطلق.

در سخنان امام علی الله هدفانگاری به منزلهٔ رویکردی رایج و ناپسند در تعامل انسانها با دنیا یاد شده است. چنان که امام، دنیاطلبی را کوری و آخرتاندیشی را بصیرت آدمی میخواند و می فرماید: «دنیا منتهای دیده نابینا ست که نگاهش از آن در نمی گذرد و آنچه در آن سوی آن است، نمی بیند. آنکه اهل بصیرت است، دیدگان گشوده و می داند که در آن سوی آن، سرای آخرت است. اهل بصیرت از دنیا دل بر می کند و آنکه دیده باطنش نابینا ست، از آن دل برنمی کند. بینا برای آخرت توشه بر می گیرد و نابینا برای زندگی دنیا» (همو، ۱۳۸۳: خطهٔ ۱۳۳۳).





هدفانگاری سبب می شود انسان فریفتهٔ زینتهای دنیوی گردیده، شعاع دیدگانش فراتر از لذتهای مادی نرود و سودایش دنیا شود. حضرت علی پی نتیجه دلباختگی به دنیا و آخوربینی منهای آخربینی را «کمه»، یعنی کوری مادرزاد بیان می کند: «مَنْ رَاقَهُ زِبْرِجُهَا أَعْقَبَتْ نَاظِرَیهِ کَمَهاً: کسی را که به زیورها و آرایههای دنیا فریفته شود، نابینایی در پی است» (سیّد رضی، ۱٤۱۰: حکمت ۳٦۷).

# ب. برونداد ارزش گذارانهٔ رویکردهای موجود به دنیا در نهج البلاغه

پس از تحلیل رویکردهای چهارگانه به دنیا در نهج البلاغه، ضرورت دارد این رویکردها از منظر ارزش گذارانه به لحاظ ستایش و نکوهش، سنجیده شود. در پایان نیز بر پایهٔ چنین سنجه و معیاری، مفهوم دنیای ستوده و نکوهیده استخراج گردد. این مفهوم شناسی سبب جامعیت نگاه نسبت به سخنان امام علی این در زمینهٔ دنیاشناسی می شود.

# ١. ارتباط ستایش و نکوهش با رویکردهای موجود به دنیا در نهج البلاغه

بر مبنای سیرهٔ علمای اخلاق، ستایش و نکوهش از معیارها و ابزارهای سنجش یک واقعیت خارجی به شمار می آیند و از حیطهٔ امور و قضایای کلی و ذاتی خارجند. بنابراین از میان رویکردهای چهارگانه موجود به دنیا، نگرش نخست، یعنی رویکرد آیتانگارانه و گونه نسبیت در مقابل اطلاق در رویکرد نسبی انگارانه، در مقام ارزیابی نیستند.

گونه نسبیت در مقابل اطلاقِ رویکرد نسبی انگارانه از آن روی قابل ستایش و نکوهش نیست که بیانگر حالت کلّی و طبیعی و تذکّر به واقعیتی مبرهن و آشکار در خارج و آشنا در ذهن است و به اصطلاح بر توصیف منطقی منطبق است. به عبارت دیگر در چنین رویکردی به معلول یا نتیجه یک واقعیت، همچنین به توضیح امتیازهای ارزشی حقیقت خارجی پرداخته نمی شود. نمونه چنین توصیف



منطقی در این فرمایش امام ایک مشاهده می شود: «چه بگویم درباره سرایی که آغازش رنج است و پایانش زوال و فنا. حلالش را حساب ا ست و حرامش را عقاب. هر که در آن بی نیاز شود در فتنه و بلا افتد و هر که نیازمند بود، غمگین شود. هر که برای به چنگ آوردنش تلاش کند، بدان دست نیابد و آنکه از تلاش باز ایستد، دنیا خود به او روی نهد. هر که به چشم عبرت در آن نگرد، دیده بصیرتش رو شن گردد و هر که به دیده تمنا در آن بیند، دیدگانش را کور گرداند» (همو، ۱۳۸۳: خطبهٔ ۸۲).

از دیدگاه علامه جعفری، اگر بخواهیم رابطه انسان را با آن همه استعدادها و نیروهایش، با جهانِ گذران توصیف کنیم، بهتر از این نمیتوان توصیف کرد. این توصیف جهان هستی نیست که سرتاسر آن آیات الهی و مشمول قوانین است، قوانینی که جلوهگاه مشیت خداوندی است، بلکه این توصیف درباره زندگی انسان در این دنیا است و رابطه وی با آن است، لذا از این زندگی، به حیاة دنیا تعبیر شده است (جعفری، ۱۳۷۱: ۱۷۵/۱۹).

با وجود آنکه رویکرد آیتانگارانه از دایرهٔ توصیف منطقی خارج است، اما همچنان قابل ارزیابی نیست، زیرا این نگرش از گونههای شیوهٔ استدلال و برهان به شمار میآید. این رویکرد که به ذاتیات و تکوینیات مرتبط است، تجلّی نظم و به هم پیوستگی پدیده های عالم و از شیوه های اثبات صانع شمرده می شود. محور داوری در رویکرد آیتانگارانه، ذات دنیا، یعنی اجزا و پدیده های جهان هستی از جمله خود انسان می باشد. ملاک سنجش نیز کمال و نقص است. مطالعهٔ جایگاه دنیا در چنین رویکردی، در برهان نظم و شناخت عظمت آفرینش سودمند است. روشن است که سنجش بر مبنای کمال و نقص با ارزیابی بر اساس ستایش و نکوهش متفاوت است؛ زیرا اطلاق ستایش و نکوهش بر دنیا به ارتباط انسان با دنیا بازمی گردد، نه به ذات دنیا. چنان که گفته اند: «اطلاق دم بر دنیا، نادرست و غیردینی است، می رود. بنابراین تمام نکوهش هایی که از «دنیا» شده و همهٔ تکذیب هایی که دربارهٔ آن وارد شده است و زشت می رود. بنابراین تمام نکوهش هایی که از «دنیا» شده و همهٔ تکذیب و طرد جهان پست و زشت نفس گمراه آدمی ا ست زیرا جهان و مظاهر ه ستی، جز نشانه ای از رحمت وا سعه و هدایت پروردگار نفست» (دلشاد تهرانی، ۱۳۷۷: ۱۳۷۱).

امیر مومنان این شخصی که دنیا را نکوهش کرده و می پنداشت دنیای نکوهیده همین جهان عینی مادی مرتبط با ذاتیات و تکوینیات است، سرزنش می کند و در تصحیح دیدگاه اشتباه او می فرماید: «دنیا برای کسی که گفتارش را راست انگارد، سرای راستی است و برای کسی که حقیقت آن را دریابد، سرای عافیت است و برای کسی که از آن برای آخرتش توشه برگیرد، سرای توانگری است و برای کسی



که از آن پند پذیرد، سرای اندرز و موعظه است. دنیا نمازگاه دوستان خداست، مصلای ملایکه خداست، محل نزول وحی خداست، بازارگاه دوستان خداست که در آن کسب رحمت کنند و سودشان بهشت است» (سیّد رضی، ۱۳۸۳: حکمت ۱۳۱).

در ارتباط انسان با دنیاست که شخص در بهره مندی از نعمتهای مادی گرفتار افراط و تفریط می شود و نتیجه آن فراموشی آخرت یا کناره گیری از دنیاست و در کمیت معطوف داشتن همت خویش از دنیا و کیفیت بهره مندی از دنیاست که با ملاک ارزش یابی همچون پسند و ناپسند مواجه می شود. از این روی اگر دنیا برای انسان و سیلهٔ د ستیابی به کمال و ابزار ر سیدن به آخرت با شد، به یقین چنین ارتباطی با دنیا ستوده و پسندیده است. اما اگر دنیا غایت و هدف انسان و مانع از فرجام اندیشی و رسیدن او به کمال شود، چنین تعاملی با دنیا نکوهیده و ناپسند است. در روایتی از امام سجاد به این رابطهٔ دو وجهی از دنیا، چنین اشاره شده است: «دنیا دو دنیاست: دنیای رساننده و دنیای نفرین شده» (کلینی، ۱۳۵۰: ۱۳۰۸).

البته لازم به ذکر است مقصود از رابطه و برخورد ناشایست انسان با دنیا کارهایی مثل خوردن، آشامیدن و مانند آنها نیست که برای زندگی انسان لازمند و در تأمین سعادت اخروی و آینده ما نقش کلیدی دارند. همچنین، منظور از آن، رابطه فیزیکی انسان با دنیا و فعل و انفعال هایی نیست که به مقتضای قوانین جبری و تکوینی و طبیعی بین بدن و انسان و دیگر پدیده های موجود در طبیعت مثل گازها، ویتامین ها، خوردنی ها و نوشیدنی ها و نور و حرارت و جاذبه و غیره برقرار است، بلکه منظور، رابطه قلبی و روحی ما با دنیاست که باید تحت نظم بوده و از شکل خاصی و کیفیت ویژه ای برخوردار باشد (مصباح یزدی، ۱۳۷۷: ۲۲۳/۱).

امیر مومنان پی گرچه در بسیاری از سخنان خود خطر دنیا را گوشیزد می کند که دنیا مغرورکننده و فریباست، ولی در برخی سخنان دیگر این مطلب را تحلیل کرده، می فرماید: «به راستی، دنیا تو را نفریفته، تو خود فریفته آن شدهای. دنیا هر چیزی که از آن عبرتی توان گرفت، برایت آشکار ساخت و از فواید عدالت آگاهت نمود. دنیا که تو را به دردمندشدن تن و نقصان نیرو وعده می دهد، صادقتر و وفادارتر از آن است که به تو دروغ گوید یا فریبت دهد» ( سیّد ر ضی، ۱۳۸۳: خطبهٔ ۲۲۳). این تعبیرها بیانگر آن ا ست که دنیا فریب نمی دهد، این انسان است که فریب می خورد. دنیا زمانی فریبنده است که با ظاهر زیبای خود، درون تلخش را کتمان کند. اما اگر هم ظاهر زیبا را نشان دهد و هم درون تلخ را، هم بعد نشاطآور و هم بعد اندوهبار، فریبکار نیست بلکه ابزار فریب است نه عامل آن. باید عامل فریب را جستجو کرد. باید سبب فاعلی نیرنگ را کاوید و ابزار را از دست او گرفت و او را طرد کرد (جوادی آملی، ۱۳۸۳: ۱۶۰).



آری امام علی است عبارت فوق را گوشزد کردند. دنیا هر دو روی سکه را نشان می دهد و علاقه دارد انسان فریب نخورده به راه بیاید. دنیا را خدا آفرید و نیکو آفرید. برای شناخت دنیا باید صفحهٔ دیگرش را ورق زد. اگر کسی صفحه دیگر دنیا را نبیند و سر به گورستانها نزند، دلیل بر این نیست که دنیا چهره دیگرش را نشان نداده است. برای کسی که دنیا را وطن قرار ندهد و در آن آرام نگیرد، جای خوبی است و چون خود را عابر دانست و دنیا را مسیر، پویا می شود و اگر پنداشت دنیا وطن است، ایستا خواهد شد (همان: ۱۲۳–۱۲۶).

بر اساس چنین نگرشی از تعامل انسان با دنیا، می توان دنیا را محل انتخابها دانست. انتخابی که اگر اعمال ما در آن زمینهٔ فراهم آمدن توشهٔ اخروی شود، پسندیده است و اگر موجب شقاوت و غفلت از خدا گردد، نکوهیده است. بنابراین مسیر زندگی دنیوی را اعمال انسانها مشخص می کند. از این روست که در بیانی از امام علی دنیا به سرای آزمایش، محل اندوختن ثواب و کسب رحمت الهی معرفی شده است (مجلسی، ۱۹۷۸).

در سرای امتحان بودن دنیا همین بس که اگر آدمی دلدادهٔ زندگی و جاذبه ها و لذت های آن باشد، دنیازده است و اگر زهد ورزد و سرگرم توشه اندوزی برای زندگی اخروی باشد، به سر منزل مقصود می رسد. چنان که از پیامبر اکرم شخ نقل شده است: «دنیا شیرین و دو ست دا شتنی ا ست، هرکه از آن مطابق حق بهره گیرد، بر او مبارک باد و بسا کسان که در خواهش های خود فرو روند و روز قیامت نصیبی جز آتش ندارند» (پاینده، ۱۳۲۳: ٤٨٦).

بر اساس آنچه گذشت آشکار می شود که نگرش ابزارانگارانه، معرِّف دنیای ستوده بوده و به عکس رویکرد هدفانگارانه نمایان گر دنیای نکوهیده است. در این میان با وجود آنکه گونه نسبیت در مقابل حقیقتِ رویکرد نسبی انگارانه، در مقام ارزیابی و سنجش است، جایگاهی مبهم دارد و نمی توان به راحتی آن را بر ستایش یا نکوهش حمل کرد. دقت در دو بُعد نسبیت دنیا در مقابل حقیقت نشان می دهد که ملاک ارزشگذاری در این رویکرد دو وجهی است، به گونهای که دنیا در آنِ واحد می تواند هم جلوهٔ ستوده پیدا کند هم جلوهٔ نکوهیده. در بُعد نخست این رویکرد که دو امر ارزشمند از دنیا با یکدیگر مقایسه می شود، امری که نسبت به دیگری کم ارزش تر است، مورد نکوهش بوده و از مصداقهای دنیای مذموم شمرده می شود. در مقابل، امری که نسبت به دیگری ارزشمندتر است، مورد ستایش بوده و از مصادیق دنیای ممدوح به شمار می آید. در بُعد دوم نیز که ارزش دنیا با ارزش آخرت مقایسه می شود، آن بخش از تعاملهای انسان با دنیا که در مقابل آخرت دارد و با خشنودی خداوند همراه نامیده می شوده خوانده می شود.





#### ۲. مفهوم دنیای ستوده

پس از آنکه مشخص شد ارزیابی پسند و ناپسند از دنیا به رابطهٔ انسان با دنیا باز میگردد، می توان دنیای ستوده را به رابطهٔ ابزاری و آلی انسان با دنیا، همچنین تعامل ارزشمند میان صفات فعلی آدمی در دنیا و رابطهٔ ارزشمند طولی وی با قیامت تعریف کرد. به بیانی دیگر، دنیای پسندیده، رابطهٔ طولی اعمال انسان با آخرت، و نگرش وسیلهای وی به دنیاست.

بنابراین، از مهم ترین نشانه های دنیای ستوده این است که رابطهٔ انسان با دنیا بر مبنای قواعد الهی باشد و معاش در آن هماهنگ با هدف آفرینش، یعنی پرورش گوهر شریف انسانیت و سیر و صعود و تقرب الی الله، صورت گیرد. چراکه اگر آدمی هدف آفرینش خود و جهان را بشنا سد و در ست در همان مسیر حرکت کند، اهل آخرت خواهد بود، هر چند در دنیا زندگی کند. از این رو در روایات، از دنیایی که وسیلهای برای آخرت بوده و یا تصرفات انسان در آن مشروع باشد، به دنیا تعبیر نشده، بلکه نام آخرت بر آن گذاشته شده است که «به امام صادق یک عرض کردم، ما دنیا را دوست داریم، آن حضرت به من فرمود: با آن، چه می کنی؟ گفتم: مخارج ازدواجم را می دهم؛ حج به جا می آورم؛ خرج زندگی خانواده ام را می دهم و به دوستانم کمک می کنم و صدقه می دهم. آن حضرت فرمود: این از دنیا نیست، بلکه از آخرت است» (مجلسی، ۲۲/۷۰).

شهید مطهری در کتاب سیری در نهج البلاغه، مطلبی با عنوان «تابع و متبوعگرایی» در تبیین تضاد دنیا و آخرت مطرح می کند که تاییدی بر این تفسیر از مفهوم دنیای ستوده است. از نگاه ایشان، در برخی سخنان امام علی هیپ منافع دنیوی در گرو منافع اخروی معرفی شده است، به گونهای که از طریق هدف قرار دادن آخرت به بهترین نحو می توان به منافع دنیوی نیز دست پیدا کرد. در این میان، دنیا و آخرت تابع و متبوعند و دنیاگرایی، تابعگرایی و مستلزم محرومیت از آخرت است. به عکس، آخرت گرایی متبوعگرایی است و خود به خود دنیا را به دنبال خود می کشد. (مطهری، ۱۳۷۲: ۲۹۲) فرمایش زیر از امام علی هیپ به «تابع و متبوعگرایی» اشاره دارد:

«مردم در دنیا دوگونه کار کنند: یکی در دنیا، برای دنیا کار می کند و دنیا چنانش به خود مشیغول داشته که به آخرتش نمی پردازد. می ترسید بازماندگانش گرفتار فقر شوند و حال آنکه، خود را از آن در امان می داند. چنین کسی عمر خود را برای سود دیگران تباه می کند. دیگری در دنیا، برای آخرتش کار می کند، پس بهره او از دنیا بی هیچ رنجی به دستش می آید. چنین کسی بهره خود از دنیا و آخرت را همزمان فراهم آورد و مالک هر دو سرا شود. در نزد خدای هم آبرومند است و هر حاجت که از او خواهد، برآورد» (سیّد رضی، ۱۳۸۳: حکمت ۲۲۹).



بر این اساس، دنیا و آخرت منافاتی با هم ندارند و دنبالهٔ یکدیگرند. این دنیا، مقدمهٔ آخرت و کشتزار آن است. بنابراین باید با دنیا رابطهای اخروی برقرار کرد و آن را به در ستی پیمود تا زندگی هر دو جهان نیکو گردد.

امام علی به عنوان الگویی جامع برای تمام انسانها، شیوهٔ برخورد با دنیا و استفادهٔ صحیح از نعمتهای دنیوی را در سخنان خویش یادآور شدهاند. مصداق چنین راه کار عملی در خطاب ایشان به یکی از یارانشان به نام «علاء بن زیاد حارثی» مشاهده می شود. نقل است که حضرت در بصره به عیادت علاء رفت و چون بزرگی خانهاش را دید، چنین فرمود: «سرایی به این فراخی در دنیا به چه کارت می آید و حال آنکه در آخرت نیازت بدان بیشتر است. البته اگر بخواهی، با همین خانه به خانه آخرت هم خواهی رسید، هرگاه در آن مهمانان را طعام دهی و خویشاوندان را بنوازی و حقوقی که به گردن توست ادا کنی. بدینسان، به خانه آخرت هم پرداخته ای» (همان، خطبهٔ ۲۰۹).

علاء پس از شنیدن اندرز حکیمانه ا مام در بارهٔ شیوهٔ بهره مندی از موهبت های دنیوی، از پشمینه پوشی و دنیاگریزی برادرش عاصم به امیر مؤمنان شکایت کرد. پس از آنکه عاصم نزد امام آمد، حضرت با تعابیری توبیخی چنین فرمودند: «ای دشمن حقیر خویش، شیطان ناپاک خواهد که تو را گمراه کند. آیا به زن و فرزندت ترحم نمی کنی؟ پنداری که خدا چیزهای نیکو و پاکیزه را بر تو حلال کرده، ولی نمی خواهد که از آنها بهره مند گردی؟ تو در نزد خدا از آنچه پنداری پست تر هستی» (همان).

## ۳. مفهوم دنیای نکوهیده

بنا بر آنچه گذشت، می توان دنیای نکوهیده را به رابطهٔ غایی و هدفانگارانهٔ انسان با دنیا، همچنین تعامل ناسودمند میان صفات فعلی آدمی در دنیا و رابطهٔ منقطع وی با قیامت تعریف کرد. به تعبیری رساتر، دنیای نکوهیده، رابطهٔ آلوده کردار انسان در مقابل آخرت و نگرش استقلالی وی به دنیاست.

بنابراین دنیای مذموم، نکوهش نشناختن ماهیت دنیا آنگونه که در طرح آفرینش گنجانده شده، می باشد. از مهم ترین نشانه های دنیای نکوهیده، محور قرارگرفتن امور مادی و بهره های حیوانی در حیات انسانها، بدون وجود اثری از خداباوری و فرجام اندیشی در آن زندگی است. به بیانی دیگر، مغایرت عقل معاش آدمی با قواعد الهی و ارزشهای والای انسانیت و محو عقل معاد در زندگی، از نشانه های دنیای مذموم است.

برخی پژوهشگرها در تبیین حقیقت دنیای مذموم، چنین نوشتهاند: «دنیا در معنای نکوهیدهٔ آن، صفت فعل آدمی است؛ آن رابطه آلودهای است که انسان نامهذب با عالم برقرار میکند، آن دلبستگی است که فرد غیرمتقی با مظاهر حق و جهان خارجی پیدا میکند. دنیا در این معنا «فریب» است؛



«غرور» است. تصویر موهوم و خیالی و دروغین از جهان است در ذهن انسان یا جامعه بیمار و کجاندیش و فاسق. دنیا در این معنا نحوه تلقی و برداشتی است که انسان اسیر نفس امّاره، از جهان در ذهن دارد. دنیا در این معنا ست که سخت نکوهش شده است و در بیان قرآن کریم و معصومان به فریب، دروغ، سراب، خواب و نظایر اینها تشبیه شده است و تنها راه نجات، زهد به آن و انقطاع از آن است» (دلشاد تهرانی، ۱۳۷۲: ۲۳٤/۱).

مشابه عبارتهای یادشده، در تفسیر سورهٔ حمد از امام خمینی مشاهده می شود. از دیدگاه ایشان، دنیا همین آمال آدم و توجه به نفس است که تکذیب شده است؛ زیرا انسان را از ساحت قدس و کمال دور می کند. در مقابل، دنیای طبیعت و دنیای خارج تکذیب نشدهاند، بلکه تعریف شدهاند؛ چرا که مظاهر خدا هستند (موسوی خمینی، بی تا، ۳۲-۳۷).

آشکار است آنچه قرآن کریم از ویژگیهای منفی دنیا توصیف میکند، همچون متاع، عرض و غیر ذاتی، لهو و لعب و غیره، همه بیانگر رابطهٔ آلوده انسان با عالم، نگرش استقلالی وی به دنیا، و از همه مهمتر، تقابل دنیا با آخرت است.

در سخنان ائمه معصوم ها، به ویژه حضرت علی ها، تقابل دنیا با آخرت، رویکرد هدف انگارانهٔ آدمی به دنیا و تعامل نامه قرب وی با هستی، در قالب دنیای نکوهیده، با اوصاف منفی مطرح شده است؛ مانند: خوابی که فریفته شدن به آن مایهٔ پشیمانی است (خوانساری، ۱۳۱۸: ۱۳۲۸)؛ بازار زیان (همان، ۲۰۱)؛ مضحکه ای گریه انگیز (همان، ۱۰۸)؛ قربانگاه خرد ها (همان، ۲۳۰)؛ طلاق دادهٔ زیرکان (همان، ۱۲۰)؛ زهری که کسی آن را می خورد که نمی شناسد ش (همان، ۱۳۷۱)؛ معدن بدی و جایگاه فریب (همان، ۳۸۳)؛ ناگوارا برای هر نوشنده ای و بی و فا به هر دوستی (همان، ۲۳۲)؛ کشتزار شمان، ۱۸۰)؛ آرزوی نگونبختان (همان، ۱۸۳)؛ تسلیم کنندهٔ آدمی (همان، ۱۰)؛ خوارکنندهٔ آدمی (همان، ۱۰)؛ آرزوی پلیدان (شیخ الاسلامی، بی تا، ۹۵).



## نتيجهگيري

نگرشهای موجود به دنیا در نهج البلاغه عبارتاند از: آیتانگاری، ابزارانگاری، نسبی انگاری و هدفانگاری. امام علی په با نگرش آیتانگارانه به دنیا، در مقام ارزیابی و نکوهش یا ستایش دنیا نیست. این رویکرد، افزون بر آنکه به ذاتیات و تکوینیات مرتبط است، تجلّی نظم و به هم پیوستگی پدیدههای عالم است و یکی از شیوههای اثبات صانع به شمار می رود. رویکرد ابزارانگارانه نمایانگر تعامل پسندیدهٔ انسان با دنیا ست. بر اساس چنین نگر شی، آدمی دنیا را و سیلهٔ د ستیابی به کمال و ابزاری جهت وصول به پروردگار می شمارد. حضرت علی په، با توصیف دنیا به میدان مسابقه و تمرین، ابزاری جهت وصول به پروردگار می شمارد. حضرت علی په، با توصیف دنیا به میدان مسابقه و تمرین، مسجد، کاروان سرا و... به ماهیت ابزاری دنیا و توشه گرفتن انسان از آن برای آخرت، اشاره کرده است.

رویکرد نسبی انگارانه به دو نوع نسبیت در مقابل اطلاق و نسبیت در مقابل حقیقت، دسته بندی می شود. گونه نسبیت در مقابل اطلاق، از آن روی که بیانگر حالت کلّی و طبیعی و تذکّر به واقعیتی مبرهن در خارج و آشنا در ذهن است، از حیطهٔ مدح و ذم خارج است. ویژگی هایی مانند دگرگونی و تغییر، رنج و سختی، زوال و فنا از شاخص ترین صفات نسبی دنیا در مقابل اطلاق اند. وجود این صفت ها، نمایانگر و ابستگی و مشر و طبودن موجودات مادی در مقایسه با ذات لایزال الهی است.

در نگاه امام علی این نوع نسبیت در مقابل حقیقتِ رویکرد نسبی انگارانه، جایگاهی دو وجهی دارد، به گونه ای که دنیا در آنِ واحد، مطابق رابطهٔ طولی اعمال انسان با آخرت، یا بر اساس رابطهٔ غایی رفتار انسان با دنیا، می تواند هم جلوهٔ ستوده پیدا کند هم جلوهٔ نکوهیده. مقایسهٔ دو امر ارزشمند از دنیا با یکدیگر و سنجش ارزش دنیا نسبت به ارزش آخرت، از برجسته ترین گونه های نسبیت در مقابل حقیقت در نهج البلاغه هستند. رویکرد هدف انگارانه به دنیا در نهج البلاغه، به شدت نکوهش شده است. شیوه های بیانی حضرت علی این در نکوهش دنیا، متوجه ذات دنیا نیست، بلکه رابطهٔ آلوده کردار انسان در مقابل آخرت و نگرش انحصاری به دنیا را شامل می شود.

#### فهرست منابع

- ۱. قرآن کریم، ترجمه، رضایی اصفهانی، محمد علی و همکاران، نخستین ترجمه گروهی قرآن کریم، قم: دار الذکر، ۱۳۸۶ش.
- ٢. ابن ابى الحديد، عزالدين ابو حامد، شرح نهج البلاغة، تصحيح: محمد ابوالفضل ابراهيم، قم:
   كتابخانه آية الله مرعشى نجفى، ١٣٧٧ش.
  - ٣. ابن ميثم بحراني، كمال الدين ميثم، شرح نهج البلاغة، قم: دفتر نشر الكتاب، ١٣٦٢ش.
- ٤. پاینده، ابوالقا سم، نهج الفصاحه (مجموعه کلمات قصار حضرت رسول الها)، تهران: دنیای دانش، ۱۳۶۳ش.
- ٥. جعفري، محمدتقي، ترجمه و تفسير نهج البلاغه، تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلامي، ١٣٧٦ش.
  - ٦. جوادي آملي، عبدالله، حكمت نظري و عملي در نهج البلاغه، قم: نشراسراء، ١٣٨٣ش.
- ۷. خوانساری، جلال الدین محمد، شرح غررالحکم و دررالکلم، تصحیح: میرجلال الدین حسینی ارموی، تهران: انتشارات دانشگاه تهران: ۱۳٦٦ش.
- ٨. خويى، ميرزا حبيب الله، منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، تصحيح: سيد ابراهيم ميانجي،
   تهران: مكتبة الاسلامية، ١٣٥٨ش.
- ۹. دلشاد تهرانی، مصطفی، دولت آفتاب (اندیشه سیاسی و سیره حکومتی امام علی هیچ)، تهران:
   خانه اندیشه حوان، ۱۳۷۷ش.
- ۱۰. دل شاد تهرانی، مصطفی، سیره نبوی (منطق عملی)، تهران: انته شارات وزارت فرهنگ و ار شاد اسلامی، ۱۳۷۲ش.
- ۱۱. راوندى، قطب الدين سعيد بن هبة الله، منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، تصحيح: سيد عبد اللطيف كوهكمرى، قم: كتابخانه آية الله مرعشي نجفي، ١٣٦٤ش.
- ۱۲. سيّد رضى، محمّد بن حسين، نهج البلاغة، تحقيق: صبحى صالح، طهران: دار الأسوة للطباعة والنشر، ۱۴۱۵ق.
- ۱۳. سیّد رضی، محمّد بن حسین، نهج البلاغه امیرالمؤمنین علی این ترجمه: عبدالحمید آیتی، تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلامی، ۱۳۸۳ش.
- ١٤. شيخ الاسلامي، حسين، گفتار اميرالمؤمنين (ترجمه غررالحكم)، قم: انتشارات انصاريان، بي تا.
  - ١٥. كليني، محمد بن يعقوب، الكافي، تهران: دار الكتب الإسلامية، ١٣٦٥ش.
    - ١٦. مجلسي، محمدباقر، بحارالانوار، بيروت: مؤسسة الوفاء، ٤٠٤ق.





- ۱۷. مصباح یزدی، محمدتقی، اخلاق در قرآن، تحقیق و نگارش: محمدحسن اسکندری، قم: مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی، ۱۳۷۷ش.
  - ۱۸. مطهری، مرتضی، سیری در نهج البلاغه، تهران: انتشارات صدرا، ۱۳۷۲ش.
  - ۱۹. مطهری، مرتضی، مجموعه آثار استاد شهید مطهری، تهران: انتشارات صدرا، ۱۳۷۲ش.
    - ۲۰. مطهری، مرتضی، آزادی معنوی، تهران: انتشارات صدرا، ۱۳۸۹ش.
    - ۲۱. مطهری، مرتضی ، بیست گفتار، تهران: انتشارات صدرا، ۱۳۲۱ش.
  - ۲۲. مكارم شيرازى، ناصر، پيام امام اميرالمومنين الله، تهران: دار الكتب الاسلامية، ١٣٧٩ش.
- ۲۳. مو سوی خمینی، روح الله، تفسیر سوره حمد، تهران: مؤ سسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی، بیتا.





#### **Bibliography**

- \. Quran Karim (The Holy Quran).
- Y. Delshad Tehrani, Mustafa, Dowlat Aftab: Andisheh Siyasi wa Sirah Hokomati Imam Ali (The Government of the Sun: Political and Governmental Conduct of Imam Ali), Tehran: House of Young Thought Publishing, YTYY SH (1994 CE).
- Delshad Tehrani, Mustafa, Sirat-e Nabavi: Mantiq A'mali (Prophetic Conduct: Practical Logic), Tehran: Ministry of Culture and Islamic Guidance Publications, YTV7 SH (1994 CE).
- Libn Abi al-Hadid, Izz al-Din Abu Hamid, Sharh Nahj al-Balaghah (The Commentary on Nahj al-Balaghah (The Peak of Eloquence)), Edited by Muhammad Abu al-Fadl Ibrahim, Oom: Ayatollah Marashi Najafi Library, YYYY SH (1994 CE).
- o. Ibn Maytham al-Bahrani, Kamal al-Din Maytham, Sharh Nahj al-Balaghah (The Commentary on Nahj al-Balaghah (The Peak of Eloquence)), Qom: Office for the Publication of Books, 1977 SH (1949 CE).
- 7. Jafari, Mohammad Taqi, Tarjomeh va Tafsir Nahj al-Balaghah (Translation and Commentary of Nahj al-Balaghah (The Peak of Eloquence)), Tehran: Islamic Culture Publication Office, 1877 SH (1997 CE).
- ۷. Javadi Amoli, Abdullah, Hekmat Nazari va Amali dar Nahj al-Balaghah (Philosophical and Practical Wisdom in Nahj al-Balaghah (The Peak of Eloquence)), Qom: Isra Publications, ۱۳۸۳ SH (۲۰۰۶ CE).
- A. Khoei, Mirza Habibullah, Minhaj al-Bara 'ah fi Sharh Nahj al-Balaghah (The Method of Eloquence in the Commentary on Nahj al-Balaghah (The Peak of Eloquence)), Edited by Seyyed Ibrahim Miyanaji, Tehran: Islamic Library Publishing, 1904 SH (1979 CE).
- 4. Khwansari, Jalal al-Din Muhammad, Sharh Ghurar al-Hikam wa Durar al-Kalim (The Commentary on the Pearls of Wisdom and the Pearls of Speech), Edited by Mir Jalal al-Din Husseini Armoi, Tehran: University of Tehran Publications, 1977 SH (1949 CE).
- ۱۰. Kulayni, Muhammad ibn Ya'qub, Al-Kafi (The Sufficeint Source of Narrations), Tehran:

  Dar al-Kutub al-Islamiyyah, ١٣٦٥ SH (١٩٨٦ CE).



- ۱۱. Majlisi, Muhammad Baqir, Bihar al-Anwar (The Seas of Lights), Beirut: Mu'assasah al-Wafa, المراقبة AH (۱۹۸۳ CE).
- Y. Makarem Shirazi, Nasser, Payam Imam Amir al-Mu'minin (The Message of Imam The Leader of Believers (Peace Be Upon Him), Tehran: Dar al-Kutub al-Islamiyyah, YTY4 SH (Y · · · CE).
- Nr. Misbah Yazdi, Muhammad Taqi, Akhlaq dar Quran (Ethics in the Quran), Researched and Compiled by Muhammad Hassan Eskandari, Qom: Imam Khomeini Education and Research Institute, Nrvv SH (1994 CE).
- 14. Mottahari, Murtadha, Azadi Ma'navi (Spiritual Freedom), Tehran: Sadra Publications, NTT SH (T. V CE).
- ۱۰. Mottahari, Murtadha, Bist Goftar (Twenty Discourses), Tehran: Sadra Publications, ۱۳۶۱ SH (۱۹۸۲ CE).
- Mottahari, Murtadha, Majmo'ah Athar Shaheed Motahhari (Collected Works of Martyr Mottahari), Tehran: Sadra Publications, YMAN SH (1997 CE).
- ۱۷. Mottahari, Murtadha, Sairi dar Nahj al-Balaghah (A Study of the Nahj al-Balaghah (The Peak of Eloquence)), Tehran: Sadra Publications, ۱۳۷3 SH (۱۹۹۷ CE).
- 1 ^.Mousavi Khomeini, Ruhollah, Tafsir Surah Hamd (Commentary on Surah al-Hamd), Tehran: Institute for Compilation and Publication of Imam Khomeini's Works, n.d.
- ነዓ. Payandeh, Abu al-Qasim, Nahj al-Fasahah: Majmoa h Kalimat Qisar Hazrat Payambar (The Peak of Fashah: Collection of Short Sayings of Holy Prophet), Tehran: Donyaye Danesh Publishing, ነፕፕኖ SH (ነዓላኔ CE).
- Rawandi, Qutb al-Din Saeed ibn Hibatullah, Minhaj al-Bara'ah fi Sharh Nahj al-Balaghah (The Method of Eloquence in the Commentary on Nahj al-Balaghah (The Peak of Eloquence)), Edited by Sayyid Abd al-Latif Kohkamari, Qom: Ayatollah Marashi Najafi Library, ۱۳٦٤ SH (١٩٨٥ CE).
- Y1. Sayyid Razi, Muhammad ibn Husayn, Nahj al-Balaghah (The Peak of Eloquence), Edited by Sabhi Saleh, Tehran: Dar al-Uswah Printing and Publishing, 1510 AH (1995 CE).

Yr. Sheikh al-Islami, Husayn, Qoftar Amir al-Mu'minin: Tarjomah Ghurar al-Hikam (The Sayings of The Leader of Believers: Translation of Pearls of Wisdom), Qom: Ansarian Publications, n.d.

