## سازو کار (فرایند و روششناسی) پژوهش میان رشته ای قر آن کریم

احمد آکو چکیان ': دانشیار، گروه جامعه شناسی، مرکز تحقیقات استراتژیک توسعه (رشد) رضوانه دستجانی: دانشجوی دکتری، گروه علوم قرآن و حدیث، دانشگاه علامه طباطبایی

دو فصلنامه تخصصی پژوهشهای میان رشته ای قر آن کریم سال نهم، شماره اول، بهار و تابستان ۱۳۹۲، صص ۸۳ – ۱۰٦

تاریخ دریافت مقاله: ۱۹/۰۹/۰۹

تاریخ پذیرش مقاله: ۹۷/۰۲/۱۳

#### چکیده

پرسش از روش شناسی رویکر دیژوهش میان رشته ای، پرسشی معطوف به مسئله پیشرفت است که در منظری سیستمنگر و سازو کار، سطوح مبانی پارادایمی، نظریهای، مدلوارهٔ مفهومی، عملیاتی و سطح گفتمانی را دربردارد و در متن منظومهٔ جامع ادراکات معطوف به رشد توسعه، در سند مرجع الگوی راهبری تحول در دو ضلع راهبردی نقشهٔ جامع علم و علمی، با میانداری اصل ولایت تفقه در دین قابل جريان است. در ميان آمدن انتظار رشد توسعه از دين و به تعبيري بر آمدن مسأله پيشرفت همه جانبه، اقتضای روش شناسی مطالعات بین رشته ای و چند رشته ای مبتنی بر فرار شته ای پیشرفت شناخت را دارد که به ناگزیر، سه سطح مسأله شناسی، دین شناسی و آینده نگاری راهبردی را نیازمند است تا با این رهگذر بتوان از روش شناسی تفقه در دین و ولایتمندی آن در عرصه مدیریت فرهنگ و تحول سخن گفت. گذار از رویکر د جزءنگر حوزههای دانشی و رشته ای به رویکر دبین رشته ای به ویژه در مطالعات قرآني، واسط يا مفصل بإرادايمي خويش را نيافته است؛ اين مفصل بإرادايمي انديشه و دانش پيشر فت است. از جمله علتهای ناتوانی ورود این دانش ورزی به عرصه کار آمدی، عدم اهتمام به این حوزه واسط و مفصلی است. مقالهٔ پیشرو مستند به رویکرد مرجع قرآنی (اصل هدایت به رشد)، به مدد روش شناسی پیشرفتنگر، بازخورند استنتاجی تا استنباطی و تحقیق و توسعه ای و روش شناسیهای یشتیبانی چون روش شناسی سیستمی در ضمن ماتریس و الگوریتمی فرایندی، بر آن است تا با پی افکنی اندیشهٔ قر آنشناخت پیشرفت (بنیان معرفت شناخت مکتب تفسیری بایستهٔ قر آنی) منظری از روش شناسی پژوهش آیندهنگار راهبردی پیشرفت قرآنی را به همراه بهسامان آوری سه نظام ترتیبی، تنزیلی و موضوعی آیندهنگار تفسیر به دست دهد؛ بر این مدار، ظرفیت این مکتب تفسیری در سامان بخشى سند الگوى يايه ييشرفت اسلامي ييشرو مي آيد.

كليد واژهها: تفسير قرآن كريم، مطالعات ميان رشتهاى، پيشرفت، روش شناسى، سازو كار، تفقه در دين.

a\_ akoochekian@yahoo.com ) . نویسنده مسئول: ۱

#### ١. مقدمه

انقلاب اسلامی ایران به خاستگاه معرفت شناخت خویش نزدیک می شود و در کانون این بازخوانی، اندیشه دین شناخت پیشرفت در وجه قرآن شناخت آن، در نقطه کانونی این خاستگاه است و به طور مشخص این فرخوانی را دارد که اندیشه دین شناخت مضمون معرفت شناخت اندیشه و دانش تفسیری است. روش شناسی این نظام اندیشه ای و دانشی چیست؟ دورهٔ خودآگاهی به «فراروش و ایدهٔ فرارشته ای دریژوهش تفسیری» آغاز شده است و رویکر د به

دورهٔ خود اکاهی به «فرا روش و ایدهٔ فرارشته ای در پژوهش تفسیری» اغاز شده است و رویکرد به نظریه و روش در این عرصه در آستانهٔ پیوستگی و امتداد منطقی ویژه ای است؛ لیکن همچنان: عرصهٔ قر آنپژوهی و بیشتر صنف قر آنپژوهان به «کار کرد این اصل پارادایمی» ناخود آگاه هستند؛ و صنف آگاه ان به ضرورت روش شناسی به «رویکرد مسئله محور» ناظر به اصل تناسب پایبندی با شأن نزول، تفطن ندارند و بسیاری از صنف آگاه به پژوهش مسئله محور، «خواهانی پیشرفت (رشد با شاف نرول، تفطن ندارند و بسیاری از صنف آگاه به پژوهش مسئله محور، «خواهانی پیشرفت (رشد با شاه انتظارات با جمع بندی اصل معنی داری زندگی، متعلق روش پژوهش

۱. پیشرفت به مفهوم جریان تغییر به سمت وضعیت بهتر برگیدهٔ هر ملت دولتی است و دارای دو سطح مفهومی است؛ نخست، رشد یعنی سیر تغییر مجموعهٔ انسانی به سمت آرمان مطلوب فراتاریخی با اوصاف تصویری منابع دینی، برآیندیافته در اسماء و صفات الهی که در ذیل یک مدل مفهومی در دو سطح مبانی نظری و الگوی ارزشداورانه سامان می یابد؛ دوم، توسعه یعنی فرایند برنامهای، زمان مند متناسب با مقدورات در اختیار در چارچوبهٔ الگوی فراتاریخی رشد در فرایندی از هدف گذاری، تا سیاست گذاری تا برنامه ریزی راهبردی و نظارت و پایش مورد نیاز. توسعه، رشد برنامه ای در چارچوبهٔ یک نظام مدیریتی معین است.

تفسیری نمی دانند و به همین علت رویکرد، ۲ نقطهٔ عزیمت، مقصد و زاویه دید پیشرفت شناخت

به پژوهش تفسیری و بنیان نظریهٔ تفسیر و تفسیری ندارند و بر این مدارِ فرارشتهای، تناسب میان رویکردهای فلسفی و نظری، با رهیافتهای روششناختی مبتنی و منطبق بر آنها پدیدار نگردیده است و چه بسا آگاهان به مسئلهٔ پیشرفت و ضرورت رویکرد پیشرفتشناخت، دارای «سامانهٔ جامع روششناسی مورد نیاز تفسیری» با ار کان لازم آن مانند روششناسی سیستمی چندگانه نیستند. و چه بسا توانمند در روش تحقیق و آگاه به سه روش تحلیلی، تاریخی و تطبیقی باشند و چه بسا مدرس آن، اما روششناسی و چارچوب نظری راهبری تحقیق رشد ـ توسعه نگر را نداشته باشند و دستاوردهای دانشی شان رهسپار تدبیر قرآنی عینیت نباشد و بدین سان پژوهش تفسیری و زایش اثر تفسیری در این روش شناسی به میان نیامده است و نتوانسته است به سطوح بالادستی نظام مدیریت و مدنیت معاصری و ج.ا.ا، به ویژه در دوبخش نقشهٔ جامع علم و علمی دست دهد. و در را راند خویش در راستای تصویر فرا روش نظام مدیریت ملی معاصری تحول باشد.

بدین سان پرسش از روش شناسی با شش شاخصهٔ پردازش خود آگاه معطوف به مسئلهٔ پیشرفت در راهبری سازو کاری تغییر و تحول جریان در نگاشتهای مسیری نقشه جامع علم و نقشه جامع علمی نرسیده است.

اقتدار توسعهای تفسیر میان رشتهای قرآن کریم، در گرو تلقی به مثابه روش شناسی تفسیر پیشرفت شناخت است. رویکر دبه پاسخ این پرسش بنیادین در مجامع دانشی کشور آغاز شده است و همچنان و حجم عمدهای از این مباحث اکنون به مباحث پارادایمی این موضوع معطوف است و همچنان راهگذری به منطق تفسیر میان رشتهای و تولید دانش میان رشتهای قرآن کریم به سامان نرسیده است. فرارشتهای مرجع و سازو کار (فرایند و روش شناسی مرجع) این تفسیر و تولید چیست؟ پرسش از سازو کار و به طور مشخص روش شناسی تفسیر و پژوهش میان رشتهای قرآن کریم، پرسشی معطوف به پژوهش مسئله محور پیشرفت نگر است که در منظری سیستمنگر و سازو کاری، از سطح مبانی پارادایمی، تا نظریهای تا مدلوارهٔ مفهومی و عملی و تا سطح گفتمانی را در بردارد و در سند مرجع الگوی راهبری تحول در دو ضلع راهبردی نقشهٔ جامع علم و نقشهٔ جامع علمی، با میانداری اصل ولایت تفقه در دین قابل جریان است.

مقالهٔ پیشرو به مدد روش شناسی پیشرفتنگر و بازخورند استنتاجی تا استنباطی و تا تحقیق و توسعه ای، و روش شناسی های پشتیبانی چون روش شناسی سیستمی بر آن است تا در چارچوب رویکرد هماهنگ متن (آموزه های هدایتی دین) و زمینه (خواهانی و مسئله پیشرفت فراگیر پایدار)، با پیافکنی اندیشهٔ قرآن شناخت پیشرفت به مثابه بنیان معرفت شناخت مکتب بایستهٔ تفسیری قرآن کریم، بر وفق فلسفهٔ وجودی آن، روش شناسی فرآوری شدهٔ پژوهش آینده نگار راهبردی رشد توسعه ای قرآنی را به همراه به سامان آوری سه نظام ترتیبی، تنزیلی و موضوعی آینده نگار تفسیر به دست دهد و بر این مدار، ظرفیت این مکتب تفسیری را در سامان بخشی سند الگوی پایهٔ پیشرفت اسلامی در مقتضیات جهان معاصری به دست دهد. روش شناسی مزبور در یک نمونهٔ پژوهش سوره ای به معرض آزمون می آید.



#### ١,١. مقاله در شش فراز بهسامان آمده است:

نخست: باز خوانی ساختار مفهو می نظام پژوهش میان رشته ای قرآن کریم؟

دوم: فرايند برآمدن مطالعات ميان رشته أي قرآن كريم؛

سوم: اندیشهٔ دین شناخت پیشرفت، بنیان معرفت شناخت و فرار شته ای مطالعات میان رشته ای قرآن کریم؛

چهارم: باز خوانی سه نظام مرسوم پژوهش تفسیری؛

پنجم: الگوی سازو کاری فرارشتهای برساخت اندیشه و دانش میان رشتهای قر آنی ؟

ششم: ساختاري پيشنهادي براي به ساماني روش شناسي مطالعات ميان رشتهاي قرآن كريم.

نگرهٔ پیشنهادی مبتنی بر ساختار الگوریتم فرایندی، به سامان آمده است. این الگوریتم برای یک سیستم چند پردازشی که باید در فرایندهایی با اولویتهای مختلف به کار گرفته شود، مناسب است (محمد آبادی، ۱۳۹۵) و دارای ویژگیهای ذیل است:

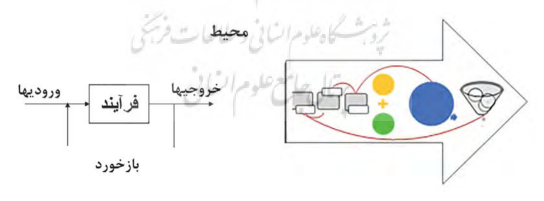
۱) در این ساختار فرایندی، کار کردها نقش ساختار را به وجود می آورند؛

۲) در این ساختار ممکن است، یک فرایند دنباله فرایند دیگری نباشد هر چند ممکن است با آن بازخوردی داشته باشد؛ اما در مجموع یک هدف دنبال می شود؛

۳) فرایندها یک طرفه نیستند و می توانند به صورت بازخوردی عمل کنند؛ به گونهای که ارتباط فرایند یک عمل، به اجزای حاشیهای و اجزای پیرامونی و نیز اجزای بسیار دور معطوف باشد؛

۴) ارتباط بین اجزای یک سیستم براساس تأثیر گذاری و تأثیر پذیری فرایندها مشخص می شود؟

۵) نگرش فرایندی به سیستم امکان می دهد تا ارتباط بین تک تک فرایندهای موجود در مجموعه ای از فرایندها و نیز ترکیب و تعامل آنها، کنترل مستمر داشته باشد (غفاریان،۱۳۸۳). کاربرد این الگوریتم پیشنهادی در مقاله دیده می شود.



شكلا:ساختار فرايندي

## ١,١,١. ساختار مفهومي پژوهش ميان رشته اي قرآن کريم

مطالعهٔ میان رشته ای، دانش ورزی و پژوهش مبتنی بر تعامل اثر بخش بین گستره ها و رهیافت های

دانش های مختلف در مقام حل مسئله واحد به مدد منظومهٔ تعریف شدهای از روش ها در ذیل یک الگو و برنامهٔ پویای (چونان الگوی گفتگوهای برافزایی مؤثر) معین (قراملکی، ۱۳۹۲) است. به اعتقاد کلاین مفهوم مطالعات میانرشتهای نقطه عطفی در دهههای ۱۹۶۰ و ۱۹۷۰ تجربه کرده است (نیکول، ۱۳۸۸، ص. ۱۲). ً طی نیم قرن اخیر در زمینه ضرورتها و منافع فعالیت میان رشته ای مطالبی مطرح شده است؛ از جمله:

۱) کاربردی و عملی تر بودن یافته های پژوهش میان رشته ای نسبت به پژوهش های درون رشته ای؛

۲) تولیدگر و خلاق بو دن پژوهشهای بین رشته ای (گیبونز، ۱۹۹۴).

از نظر پالمر، با توسعه مطالعات ميان رشتهاي، امكان از بين بردن فاصله و فضاي خالي بين علوم مختلف فراهم مى شود. (پالمر، ١٩٩٩، صص. ٢٤٢-٢٥٣).

این نوع از مطالعه در عرصهٔ قرآن پژوهی، وصف ویژهای دارد که به کثرت گرایبی روش شناختی در تحلیل مسئلهٔ واحد محدود نمی شود. پژوهش های بین رشته ای برای حل مسائلی به کار گرفته می شُود که در آنها دستیابی به شناخت، فراتر از میدان فعالیت هر یک از رشتههای تخصصی سنتی است. پژوهشهای بین رشتهای در روش و تمرکز کثرت گرا هستند و با انگیزههای مختلف اجرا می شوند (آراسته، ۱۳۸۸). برای حل مسائل پیچیده و توسعه پاسخ برای پرسشهای چندوجهی پژوهشهای بین رشتهای به یک ضرورت واقعی در دنیای علم، دانش و فناوری تبدیل شده است. در واقع پاسخ به نیازهای نوین بشری و حل مسائل امروزی با روشها و ابزارهای سنتی امکان پذیر نیست. (مهدی، ۱۳۹۲، ص. ۱۰۳). در دانش و پژوهش میان رشته ای مستند به یک فراروش، معطوف به مسأله ای معین از وجوه معین موضوع نظر در حوزه های معرفتی گوناگون و به مدد روش شناسی های پشتیبان این حوزه ها، دانش مبنای مدیریت حل مسألهٔ مزبور پیشنهاد می شود. در عرصهٔ پژوهش بین رشته ای قرآنی با لحاظ آرمان رشد قرآنی \_اوصیایی، مؤلفه های مسأله، دانش میان رشته ای مبنا، فراروش، گستره های شناختی و روش شناسیهای مربوط به آن، مستند به خاستگاه معرفت شناخت ناظر به آرمان مزبور یعنی اندیشه دین شناخت پیشرفت شکل می گیرد.

پنج مؤلفهٔ راهبر دی پژوهش میان رشته ای عبارت اند از:

١) خاستگاه معين معرفت شناخت اين دانش ناظر به بر آيند نظام انتظارات كه به نوبه خود ريشه در مبانع فلسفه دینی معینی دارد؛

۲) دانش فرارشتهای و فرا روش مربوط به آن، فراگیر مساحت پژوهش میانرشتهای و بنیان الگوی جامع مديريت حل مسأله؛

۳) گسترههای دانشی پشتیبان و روش شناسیهای مربوط به آن در مدیریت حل مسأله؛

۴) مسألهٔ معین پیشرو در سطوح از مسأله جامع تا نظام مسائل پیرامونی به مثابه نمایگان نظام انتظارات از دین؛

۵) فرایند مدیریت حل مسأله و موقعیت مسألهای.

با نظر به تعریف مبنا و ارکان تحلیلی آن، در این مجال با سؤالات محوری چندی روبرو هستیم:

١) فرايند بر آمدن شناخت و يزوهش ميان رشتهاي چيست؟



۲) در بنیان این فرایند و ناظر به اصل هویتبخش ایدهٔ میانرشتهایهای قرآنی و در نسبت با نظام
 مسائل، اندیشهٔ مبنای معرفتشناخت این منظومهٔ میانرشتهای ها چیست؟

۳) پژوهشهای بین رشته ای به توسط چه نظامهای پژوهشی پشتیبانی می شوند؟

۴) الگوی فرارشتهای برساخت اندیشه و دانش میانرشتهای قرآنی که منجر به تولید دانش بنیان مدیریت تغییر میشود،

دارای چه سازو کاری است؟

۵) روش شناسی پژوهش میان رشته ای قرآن کریم، دارای چه سرفصل هایی است؟

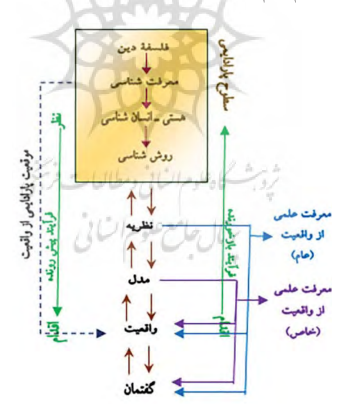
#### ١,١,١. فرايند بر آمدن پژوهش ميان رشتهاي قرآن كريم

فلسفهٔ تفسیر قرآن کریم و پارادایم حاکم بر مطالعات تفسیری پیشرفت شناخت، زمینه گرایی تفسیری در بلوغ سطح داد و ستد زمینه، متن و تفسیر متن، معطوف به مسئلهٔ مشتر ک هدایت به رشد و پیشرفت است. مفسر با توجه به بر آیند نیازها و پرسش ها در هرم نیازهای پیشرفت، به سراغ متن می رود و تفسیری از سطح متن مدل مفهومی، به مدد تفسیر تزیبی، تا مدل عملیاتی آینده نگار، به مدد تفسیر تنزیلی ارائه می کند. این رویکرد مطالعاتی (منه ج تفسیری) میان رشته ای، رکن اول مکتب و نظریهٔ تفسیری است. معرفت تفسیری، معطالعاتی (منه ج تفسیری) میان رشته ای، رکن اول مکتب و نظریهٔ تفسیری است. معرفت تفسیری، متن واقعیت تجربی جامعهٔ هدف است. در تفسیر قرآن کریم، چنان هر معرفت علمی، پیش فرضهای واقعیت تجربی جامعهٔ هدف است. در تفسیر قرآن کریم، چنان هر معرفت علمی، پیش فرضهای زیباشناخت و روش شناخت، ارزش شناخت، معرفت شناخت، ارزش شناخت، از روش شناسی و معرفت شناخت، از روش شناسی و معرفت شناسی)، زیباشناخت و روش شناسی و معرفت شناخت، بر اساس این پیش فرض ها (هستی شناسی و معرفت شناسی)، از روش شناسی خاصی بر خوردار است. روش شناسی در معرفت علمی روایی و پایایی معرفت را بر عهده دارد. از نظر اندیش مندان، روش شناسی، مدلی است که در آن اصول نظری و چارچوبی که یک تحقیق علمی چگونه باید در یک بستر پارادایمی خاصی انجام شود، ارائه می شود (لاتر، ۱۹۹۲، ص. ۲).

تجربهٔ ایدهٔ میان رشته ای ها (از اندیشه مبناتا منظومهٔ دانشی)، دومین موج بازخوانی معرفت شناخت اندیشهٔ معاصری به مثابه ذکر مکرری (دوباره خوانی ایده پس از دور اول بر آمدنش در میانهٔ قرن نوزدهم) برای تغییر (کلاین، ۱۳۹۸)، با میانداری بر آمدن فکر ترقی بوده است (کاپرا، فریتیوف، ۱۳۹۲) که در عرصهٔ پژوهشهای میان رشته ای قرآن کریم نیز به نوبهٔ خود بر بنیان خودویژهٔ فرارشته ای «اندیشهٔ دین شناخت پیشرفت» شکل گرفته و منظومهٔ دانشهای میان رشته ای بر آمده از آن که بنیان نظام مدیریت دین شناخت پیشرفت است؛ در چارچوبهٔ ساختار کلان الگوی راهبری تحول و در ضمن نگاشت دانشی نقشهٔ جامع اندیشه و دانش قرآنی، به سامان کاربردی می رسد. برای تولید معرفت قرآن شناخت که از مسیر استنباط و استنتاج، میسر است، اجزاء و عناصر متعددی چون فلسفه، پارادایم علم، نظریه تفسیریا تفسیری، مدل

مفهومی و تجربی و واقعیت مورد مطالعه در یک ارتباط مرتبهای، نقش آفرینی می کنند. (ایمان، ۱۳۹۱) مکتب تفسیری برگزیده مبتنی بر این بنیان فلسفهٔ دینی معرفت شناختی، به صورت پیشرونده و بازخورنده به عینیت در دستور تدبیر رشد ـ توسعه، در این شش سطح تحلیلی به سامان می آید: هر کدام از مراحل یاد شده شش گانه این فرایند، در ذیل روش شناسی جامع پیشرونده و بازخورنده حاکم بر کل فرایند دارای روش شناسی خود و یژهای دارد.

روش شناسی مزبور چه در سطح نظام جامع و چه در سطح لایه های فرایند، به اضلاع ماتریسی این فرایند (مانند سازو کار مدیریت تغییر) ناظر هست و باید باشد. اصل ظهور ایده میان رشته ای ها، چند رشته ای ها و ترارشته ای ها از ظهور اندیشه ترقی و مدیریت تغییر بر آمده است؛ پس به منظور سامان بخشی درونزای آن بایستی در اولین گام فرا اندیشه، فرادانش و فرا روش مورد نیاز آن را به تناسب مکتب برگزیدهٔ الهیاتی خویش (مکتب قرآنی رشد) معین کرد تا بتوان مستند به آن در چار چوبهٔ نظام مدیریت پیشرفت و در ذیل دو یال نقشه جامع علم و نقشه جامع علمی، در راستای بازخوانی مستمر نظام مسائل پیرامونی پیشرفت، به میان رشته ای های مورد نیاز حل این نظام مسائل اهتمام ورزید. که البته با دگرگونی در این نظام مسائل در دیگری ضروری افتد.



شكل ٢: سلسله مراتب معرفت تا اقدام

نخست: سطح پارادایمی؛ این سطح، مبانی نظری و پیش فرضهای فلسفهٔ دینی، تا هستی شناختی تا انسان شناختی، معرفت شناختی ارزش شناختی، زیبا شناختی و روش شناختی را در برمی گیرد که به مثابه پشتوانه فلسفی و پارادایمی تفسیر معطوف به فلسفهٔ وجودی رسالت و وحی قرآنی (فلاح و هدایت به رشد و صلاح)، ورود به واقعیت تجربی جامعهٔ هدف را که در حقیقت ماهیت مسیر و عناصری را که در فرایند تولید معرفت تفسیری سهیم هستند (تفسیر معطوف به مسئلهٔ پیشرفت) مشخص می سازند. «اتجاه، منهج و رویکرد تفسیری» در این سطح شکل می گیرد.

طراحی مبانی پارادایمی دانش قرآنی مدیریت تغییر و تحول، با مباحثی مانند «روایت شناسی گفتمان: پارادایمی برای مطالعه میان رشته ای »، «نقش و کارکرد علوم شناختی در مطالعات میان رشته ای قرآن کریم»، «چگونگی رابطه علوم انسانی با معارف وحیانی»، «پدیدار شناسی وحی با تحلیل محتوا در متن قرآنی»، «خاستگاه و زمینه های نارسایی روش شناختی در ایده علوم انسانی اسلامی»، «گونه های زمان و تاریخیت: زمان سنجی روندها و رخدادها در قرآن کریم» تدوین این پیش فرضهاست.

بنیان فرارشته ای منظومهٔ میان رشته ای ها و چند رشته ای های قرآن شناخت در این لایه گذاشته می شود. اینک «تفقه در دین» و ولایتمندی آن در بنیان پردازی دانش مبنای تدبیر تغییر و تحول، خاستگاه معرفت شناخت پردازش نظریهٔ تفسیر و در چارچوبهٔ آن، نظریهٔ دین شناخت پیشرفت می شود؟

دوم: سطح نظریهای تفسیر؛ سطح نظریهای تفسیر و تفسیری، در دومین سطح، همان پیش فرضهای فلسفی و پارادایمی معین معطوف به اندیشهٔ دین شناخت پیشرفت (و به طور خاص فلسفهٔ دینی، معرفت شناختی و روش شناختی اندیشه و دانش تفسیری) است که با شکل بخشیدن به رویکرد معین تفسیری به دنبال انعکاس نظری از واقعیت، در تصویری ارزش داورانه در بیان نظامهای مطلوب و بر مدار آن رویکرد به نقد وضع موجود و پیشنهاد راهبردهای تغییر است. نظریه تفسیری متاثر و منطبق با پارادایم رشدنگر (الهیاتی)، درصدد توضیح و تبیین استنباطی واقعیت رشد و کمال و صلاح و سعادت دین شناخت به نحوی است که بتوان در گذاری استناجی به مدل مفهومی تحول، به لحاظ تجربی و در ضمن یک مدل معین عملیاتی و تطبیقی در چارچوبهٔ نظریهٔ تفسیری بر گزیده به آن واقعیت وارد شد. نظریهٔ دین (قرآن) شناخت پیشرفت در دو سطح داد و ستدی نظری و ارزشی، به مثابه مساحت شکل گیری منظومهٔ رشتهها و میان شکل گیری معرفت علمی از واقعیت است. نظام حاکم بر منظومهٔ رشتهها در این سطح به داوری تحلیلی می آید؛ ورود قرآن پژوه از نظریه علمی به واقعیت، منشأ شکل گیری معرفت علمی از واقعیت است. نظام حاکم بر منظومهٔ رشتهها در این سطح بسط عملی به واقعیت، منشأ

سوم: سطح دانشی؛ فرایند تولید دانش در ذیل نظریهٔ برگزیده را مدّنظر دارد. رشته ها، میان رشته ای میان رشته ای ها و ترارشته ای ها در ذیل منظومهٔ اندیشهٔ دین (قرآن) شناخت پیشرفت (تفقه در دین)، در این سطح فرآوری می شوند. با این معرفت، امکان ورود تجربی به واقعیت

مورد نظر در الگوی فراتاریخی پیشنهادی دین در چارچوبهٔ این گونه مدیریت تغییر (ولایتمندی نفقه دردین» وجود دارد. منظومهٔ معارف یاد شده، در حقیقت بستری هستند تا از سطح دانشهای نظری چون هستی شناسی و معرفت شناسی تا دانشهای اعتباری و ارزشی چون فقه و اخلاق تا دانشهای کاربردی، با لحاظ سلسله مراتب معرفتی، وارد واقعیت شد. اندیشهٔ قرآنی اینگونه و در این بستر بین رشته ای پیشرفت شناخت از سطح رشد نگری وارد تدبیر شأن نزولهای مستمر و مصداقهای پیایندی و سطح تحقیق و توسعه ای می شود؛

چهارم: سطح مدل پردازی؛ سطح پردازش گفتارهای منطقی نظریه به منظور ورود به واقعیت تجربی است که در قالب نمودارهایی که در آن روابط میان متغیرها نشان داده می شود؛ معرفی می گردند؛ مرحله تطبیق لازم است. می گردند؛ مرحله تطبیق لازم است. فرایند جری و تطبیق اینک به درستی معنا می شود.

اندیشمند قرآن پژوه چنانچه میخواهد از عرصهٔ علم به عمل (تفقه به اندار) وارد شود، به ناگزیر بایستی از واقعیتی که سودای راهبری آن را دارد معرفت کسب کند و به الگوی تدبیر آن بیندیشید، پس لازم است از نظریه سازی به سمت مدل پردازی در دو سطح مدل مفهومی و مدل عملیاتی حرکت کند. مجموعهٔ دانشهای بینرشته ای از سطح دانشهای تولید پشتوانهٔ نظری تا الگوهای اقدام آرایش کار کرد خویش را در بوتهٔ آزمون می آورند؛

پنجم: سطوح معرفتی تا تجربهٔ تغییر در ضمن الگوی معین راهبری تحول در متن نظام دانشی معطوف به رشد ـ توسعه، به ناگزیر در فرایند برسازی و بهسازی، نیازمند فر آوری گفتمانی نیز هستند و با ادبیاتی و زبانی خودویژه آرایش مییابند که ترجمه آشکاری همان فضای گفتمانی و سبک زیستی متن قرآن کریم باشد؛

ششم: سطح انبوه افزایی اطلاعات تفسیری در ضمن مدلهای برگزیده، برای توسعهٔ نظام تولید اندیشه و دانش قرآنی است.

در تمامی سطوح نظر به اقدام و اقدام به نظر این فرایند پیشرونده، بازخورانده وجود دارد. تحقیقات کاربردی قرآنی، اساساً در این فرایند و به مدد این رویکرد میانرشتهای در این فرایند، با مدلسازی و توجه به واقعیتی خاص، در خدمت حل مسائل و مشکلات انسانی و اجتماعی قرار دارند؛ در حالی که تحقیقات بنیادی، عمدتاً با اصلاح و بازسازی نظریات علمی، سعی بر گسترش مرزهای دانش دارند. به همین لحاظ، چینش فرایندی این منظومهٔ دانشی از سمت نظریه به مدلسازی و در نهایت واقعیت است.

وجود رابطه میان پارادایم، نظریه ومدل، در پژوهشهای بینرشتهای قرآنی خود موید رابطهای منظم و هماهنگ میان تحقیقات کاربردی و بنیادی است.

بازخوانی منظومه قرآن شناخت نظام مدیریت معاصری دین شناخت پیشرفت، به معنای آن است که وجه دین دارانهٔ نظام مدنیت و مدیریت در نظام ج.۱.۱.، در گرو ارجاع بنیان اندیشهای و سازو کاری این نظام مدیریتی، به سطوح پنج گانهٔ اندیشه و دانش قرآنی است. این اهتمام دست



کم در دو عرصه بایستی انجام پذیرد، یکی: سرهسازی خاستگاه اندیشهای نظام مدیریت ملی (اندیشهٔ مبنای پیشرفت) با ارجاع به نظام آموزههای قرآنی و دیگری اهتمام به کارآمدسازی و ارتقاء اقتدار توسعهای (کارآمدی معطوف به توسعهٔ برنامهای) دانش تفسیر.

## .۳,۱,۱ اندیشهٔ دینشناخت پیشرفت، بنیان معرفتشناخت و فرارشتهای پژوهشهای میانرشتهای قرآن کریم

پیشرفت انسانی اساساً تکاپویی دانش بنیان است. دانش بنیان مدیریت پیشرفت به لحاظ این قابلیت معرفت شناخت به این قرار ولایتمند تغییر است و از حیث موضوعی و کاربردی، موضوع و مبنای دو الگوی پیوستهٔ مدیریت تحول یعنی نقشه جامع علم و نقشه جامع علمی است. «اندیشهٔ ترقی»، اندیشهٔ مضمونی «نقشهٔ جامع علم» است؛ نقشهٔ جامع علم همان «نقشهٔ جامع اندیشهٔ ترقی» است. «نقشهٔ جامع پژوهش معطوف به توسعه» نیز از همین ایده برمی آید و از همین رهگذر می توان رهسپار «دانشهای دینشناخت مبنای راهبری تغییر به سوی آرمان رشد» گردید. عرصههایی میان رشتهای، عرصههای دانشی معطوف به مسأله و نظام مسائل پیشرفت با لحاظ کار کرد در متن فرایند مدیریت تغییر است:

۱) «دین» «آیین رشد» و به این قرار شامل سامانهٔ مبانی بینشی معرفتی، سامانهٔ ارزشها و حقوق و سامانهٔ روشها و الگوهای عملی و برنامهای و الگوهای توسعهای است. متکی بر این چشمانداز، اندیشهٔ دینی اندیشهٔ هدایت و آرمان رشد تعریف می شود و دانش جامع رشد، در ادبیات قرآنی روایت «تفقه در دین» نام دارد.

«تفقه در دین» سامانهٔ جامع ادراکی معطوف به رشد بوده، به سخنی دیگر تفقه در دین جریانِ شناخت هدایت دینی و بر این اساس، تفسیر رشد و فرآیند راهبری به سوی آرمان رشد و جاری در فرآیند مدیریت به سوی آرمان رشد است؛

Y) دانس ایس سامانهٔ جامع منجر به راهبری دانش بنیان تا خود توانمندی قسط بنیان جامعهٔ مخاطب، در پاسداشت خودی رشد یافتهٔ خویش، همان «فقه در دین» است. قرآن کریم و حدیث، این گسترهٔ جامعهٔ دانشی ـ رفتاری را توضیح می دهد. تعبیر «حکمت» معادل همین «فقه در دین» در نظر گرفته شده است. سامانهٔ جامع «تفقه در دین»، فراگیر همهٔ حوزههای ادراکی حقیقی و اعتباری جای گیر در منظومهٔ میان رشته ای ها است. انواع حوزههای ادراکی یادشده از ادراکات حقیقی تجریدی (فلسفی ـ کلامی) تا ادراکات تجربه پذیر حقیقی تا ادراکات غیر علمی غیر حقیقی (مانند علوم انسانی) تا ادراکات اعتباری و تا ادراکات حضوری، به تمامه در این سامانهٔ جامع جغرافیایی حضور دارد؛

۳) آین نظام جامع معرفتی، مستند پرداخت الگوی مطلوب، نقد وضعیت موجود و پرداخت نظام برنامهٔ راهبردی است. به این قرار فرآیند تحقیق و توسعهٔ دین شناختی، درون سامانهٔ جامع تفقه در دین، همان گفتمان برنامهمند اندیشهٔ

دین شناختی ترقی است، از این رو ولایت تفقه در دین به طور خاص در عرصهٔ تحقیق و توسعه دریافته و تجربه شده و به آزمون درمی آید.

قرآن كريم مى آموزد: «...فَلَوْ لا نَفَرَ مِن كُل قِرْقَةٍ مِنْهُمْ طائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَ لِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ» (توبه/١٢٢).

روايات اولياء معصومين توضيح مي دهند:

امام صادق(ع): «إذا أرادَ اللهُ بعبدٍ خَيراً يُفَقِّهُ فِي الدِّين و يُلهِمَهُ رُشدَه: خداوند وقتى كه براى كسى خير و خوبى را اراده كند، او را فقيه در دين مى گرداند و از اين رهگذر رشد و تعالى را به وى الهام مى نمايد.» (مجلسى، ۱۴۰۴، ج ۱، ص. ۱۷۷).

امام صادق (ع): «تَفَقَّهُوا فِي دينِ الله فَإِنَّ الفِقه مِفتاحُ البَصيرةِ و تَهامُ العِبادةِ و السَّبُ إِلَي الْمَنازِلِ الرَّفِيعَة وَ الرُّتَبِ الجَليلَةِ فِي النِين وَ النَّنيا: آى مردمان به تفقه در دين خداوند روى آوريد، چرا كه كليد گشايش روشن بينى و بصيرت و مايهٔ منزلت تمام يافتن عبوديت و عبادت در نزد خداوندگار است و خود موجبيست براى نيل به رتبههاى بلند وجودى و مراتب برجستهٔ رويش و فلاح در دنيا و آخرت.» (همان، ج ۱۰ ص. ۲۴۷).

از این نمونه آموزه ها درمی یابیم که «تفقه در دین»، در حقیقت اندیشهٔ فرارشته ای رشد و مقسم منظومهٔ اندیشه ها و دانشهای درون دینی است. نظام ملی راهبری پژوهش و آموزش قرآنی، براساس این مبانی فرارشته ای بایستی به بازسامانی دانشهای مزبور اهتمام ورزد. ولایتمندی تفقه در دین، بستر جریان دانشهای مزبور به تدبیر واقعیتهای نوبه نو شوندهٔ است. سند الگوی پیشرفت، سند الگوی پیشرفت، سند الگوی پیشرفت،

نقشهٔ جامع اندیشه و دانش قرآنی، بدین سان، برای رهسپاری به کانون نقشهٔ جامع علم و نقشهٔ جامع علمی، همان نقشهٔ جامع تفقه دردین است.

با آنچه ذکر شد؛ کانون فرا اندیشه ای و به این قرار فرا دانشی سامانهٔ میان رشته ای ها به روشنی می گراید. تفقه در دین (اندیشه دین شناخت پیشرفت) این کانون فرا اندیشه ای است که به دلیل ولایتمندی اش، مرجع نظام یابی میان رشته ای های قرآن شناخت و دین شناخت، محسوب می شود.

### ۱,۱,۱ سه نظام مرسوم پژوهشی زیرساز رویکرد پژوهش میان رشته ای

پژوهـش میانرشـتهای پیشرفتشـناخت قرآنـی توسـط چـه نظامهـای پژوهشـی پشـتیبانی میشـوند؟ دو دسـته نظـام پژوهشـی مـورد، نیـاز ایـن رویکـرد میانرشـتهای هـا اسـت:

۱) پژوهشهای مبنا در دو فصل نظام پژهشی ترتیبی و تنزیلی؛

۲) پژوهشهای موضوعی آیندهنگار مسائل پیشرفت.

اندیشهٔ دین شناخت پیشرفت در طی فرایند شش گامی گذار از نظر به اقدام در واقعیت و بازخورندهای مستمر خویش، نیازمند بستر برسازی و فرآوری است. با پذیرش حیث معرفت شناخت مکتب تفسیری پیشرفت شناخت، سه نظام برجستهٔ پیوسته و هماهنگ پژوهش

مساله محور پیشرفت شامل پژوهش پارادایمی تا مدل مفهومی (تفسیر ترتیبی)، پارادایمی تا مدل عملیاتی جامع (تفسیر تنزیلی) و مدل موضوعی راهبرنده (تفسیر سیستمی موضوعی) است که در بر آیندی معطوف به پژوهش فرایندی و سازو کاری، مکتب تفسیری مزبور را از مرحلهٔ طرح اندیشه و دانش پیشرفت تا الگو و نظام مدیریت پیشرفت بسط می دهد. بین رشته ای قرآنی از متن این سه نظام برمی آیند و به بهسازی آنها مدد می رسانند. مکتب بر گزیدهٔ تفسیر پیشرفت شناخت در مرز فارق با دیگر مکاتب تفسیری، ویژگی های ممتاز خویش را در این سه نظام به معرض نقد و نظر می آورد. ضلع دوم این ماتریس روششناسی، دو نظام پژوهشی دادوستدی ترتیبی و تنزیلی ناظر به برآیند تفسیری در هر این سه عرفت تفسیری در هر این سه عرصه یژواک دارد.

این مکتب تفسیری، از سویی به میزان توفیق اصالت اندیشه ای و خلوص معرفتی و از سویی دیگر، از حیث کاربردی افزون تر دستاور دهای تفسیری (به آن میزان که به ماهیت معرفت شناخت مکتب تفسیری بر گزیده پیشرفت شناخت منتسب باشد) اجازه میانداری را در نظام اندیشه و دانش قرآنی می یابد. بایستی تصویری روشن و روش مند از جریان نظام وارهٔ اندیشهٔ ترتیبی و تنزیلی قرآنی در الگوپردازی پیشرفت (رشد ـ توسعه) و تدبیر عینی راهبردی آینده نگار آن داشته باشیم تا الگوی فلسفهٔ هنجارین رشد به گونه ای روش مند و زمان شناس به استناد الگوی ترتیبی قرآن کریم؛ و الگوی عملیاتی و توسعه ای به گونه ای راهبردی و آینده نگار به استناد الگوی تنزیلی قرآن کریم؛ و الگوی عملیاتی و توسعه ای به گونه ای راهبردی و آینده نگار به استناد الگوی تنزیلی قرآن کریم؛ و الگوی عملیاتی و توسعه ای به گونه ای راهبردی و آینده نگار به استناد الگوی تنزیلی

منظومهٔ تفسیری رشد در تفسیر نظام ترتیبی قرآن حکیم با در نظرگرفتن یک چارچوبهٔ خودویژهٔ اندیشهای و روش شناسی تفسیری پیشرف شناخت، سه الگوی جامع «ترتیبی»، «تنزیلی» و «موضوعی مدیریت پیشرفت (رشد ـ توسعه)» را بازخوانی می کند. حاصل اینکه دو نظام پژوهشی ترتیبی و تنزیلی، دو فرایند پشتیبان تولید اندیشه و دانش برای جریان یابی ناظر به مساله و نظام مسائل معینی هستند که در چارچوبه پژوهش های موضوعی آینده نگار می تواند در بسترها و مساحتهای گوناگون دانش میان رشته ای جریای گرفته و از طریق فرآوری پژوهش و مطالعاتی ناظر به آن مسأله یا نظام مسائل، حیث درونزایی آن را نسبت به دو مؤلفه جهان اسلامی و جهان ایرانی، تأمین و ارتقاء بخشد:

۱) الگوی ترتیبی قرآن کریم: پژوهش رشدنگر در منظومهٔ ترتیبی موجود قرآن کریم بر اساس نظریهٔ حداقلی توقیفیت کل قرآن کریم. در این الگوی پژوهش، مدل مفهومی رشد یا الگوی فلسفهٔ هنجارین رشد، استنباط و تبیین می شود؛

۲) نظام تنزیلی قرآن کریم: پژوهش برنامهنگر توسعهای در نظام ترتیب تاریخی تنزیل قرآن کریم بر اساس میانگین نظریات ترتیب نزول آیات و بعضاً سوره ها. در این نظام پژوهشی، ترتیب نزول سوره ها، سیاق های درونی و آیات، به مثابه نظام آیندهنگار مرجع برای راهبری جامعهٔ

۱. ن.ک.به: آکوچکیان، احمد (۱۳۹۲)؛ الگوی تنزیلی قرآنی، اندیشهٔ توسعهای ـ تمدنی؛ بنیاد اندیشه دینی و مطالعات توسعه بـه سفارش مرکز تحقیقات استراتژیک توسعه (رشـد).

هدف در نمونه مصداق های ممکن و قابل پی آیند در روزگار پسین، دیده و تفسیر می شوند، تا به مدد آن در هر موقعیتی با چنین مختصاتی، چنین رویکردی تدبیر شود و نهاد اندیشهای و مدیریت تغییر (فاعلان فردی و اجتماعی و تمدنی) مستند به این الگوی مرجع در فرایند برنامهای تدبیر رشد جامعه هدف در قالب یک نظام تحقیق و توسعهای، روشن بین نقطه های برجسته تربیبی تاریخی در نظام اولویت های مدیریت تغییر (در مثل اولویت تربیت منابع انسانی بر سازماندهی حاکمیت جامعه هدف (مکی مدنی) اولویت ظرفیت شخصیتی بر ادب سلوک ظاهر) باشد. نظام تنزیلی قرآن کریم منطق حاکم بر نظام برنامه ریزی راهبردی آینده نگاری است و سنت آل البیت (ع) این منطق مرجع را توسعهٔ کاربردی بخشیده است؛

۳) الگوی موضوعی مدیریت پیشرفت: پژوهش تخصصی مفهومی ـ توسعهای ناظر به مسائل کلاننگر و جزءنگر پیشرفت جامعهٔ هدف در برآیندگیری از دو الگوی ترتیبی و تنزیلی؛ مانند پردازش منشور مبنای رشد یا سند الگوی پایهٔ توسعه به مثابه مدخلی بر الگوی اسلامی ـ ایرانی پیشرفت.

ساختار آغازین روش شناسی برگزیده، دارای شاکلهٔ زیر است که می تواند در آثار تفسیری پیشنهادی این قلم در مکتب پیشنهادی تفسیر پیشرفت شناخت، به معرض داوری آید:

۱) روش شناسی پژوهش مسئله محور با محوریت اندیشهٔ مبنای پیشرفت شناخت قرآن یا قرآن شناخت پیشرفت؛

۲) پردازش تفسیر ترتیبی از چشمانداز الگوی ترتیبی به مثابه مدل مفهومی الگوی قرآنی رشد در پیوستگی با الگوی تنزیلی به مثابه الگوی برنامهای تحقق بخش آموزه های رشد؛

۳) «تفقه در دین» مبنای معرفت شناسی برگزیدهٔ این شیوهٔ تفسیری است، منظومهٔ آموزه های قرآنی، آموزه های نظام جامع ادراکی رشد (تفقه در دین) محسوب می شود؛ بدین سان، گزاره های تفسیری، فراگیر گزاره های انشائی یا اخباری است. تفقه در دین اندیشهٔ مبنای دین شناخت رشد ـ توسعه است و هر سوره ای در این منظومهٔ جامع، جایگاه خود ویژهٔ خویش را دارد؛

دارد؛ ۴) هـر سـوره بـه مثابـه یـک منظومـه، یـک سیسـتم، بـا یـک ایـدهٔ مبنـا، در جغرافیـای جامـع الگـوی مفهومـی رشـد قـرار دارد؛

۵) قابلیت نظام تعالیم قرآنی برای ورود به نظریه پژوهی پیشرفت، به ویژه در دو سطح مبانی نظری و الگوی مطلوب رشد (منظومهٔ چراییها و چیستیها از سویی و چگونگیها از سویی دیگر) با ملاحظهٔ دربردارندگی اصول ارزش داورانهٔ مدیریت آینده نگار راهبردی؛

۶) جهتبخشی مجموعهٔ دستاوردهای تفسیری در ذیل نگرهٔ رشدپژوه در نظام ملی تولید علم یا نقشهٔ جامع علم و به طور خاص علوم انسانی با نگرهٔ بینرشتهای؛

۷) قابلیت این روش برگزیدهٔ تفسیری برای گذار از فهم سمانتیک و دلالی (مستند به اصول استنباط تفسیری) به تجربهٔ هرمنوتیک (به مفهوم نشانه کردن و زباندار ساختن هنرشناخت فهم

سمانتیک و دلالی خود در متن تجربهٔ زیستی خویش) حاجت مند یک روش شناسی معینی است که از سنت آل البیت (ع) منشأ می گیرد؟

۸) جریانیابی مجموعهٔ آموزههای تفسیری هر سوره در نقشهٔ جامع علمی نظام ج.ا.ا.، (الگوی پیشرفت دانش بنیان) در فضای مقتضیات جامعهٔ هدف (مانند جامعهٔ ایرانی) و در این عرصه در سند الگوی پایهٔ پیشرفت؛

٩) امكان سامانبخشي نظام جامع موضوعات رشد ـ توسعه.

## ۱, ٥,١ الگوى سازوكارى فرارشتهاى توليد انديشه و دانش ميان رشتهاى قرآني

برآیند فرایند ششگانه تفسیر رشد ـ توسعه با مثلث تفسیر ترتیبی، تنزیلی و موضوعی، یک الگوی پیشرونده و بازخورنده است. دراین صورت، فرایند از پارادایم تا تولید گفتمان حیث گزارهای یافته و ظرفیت پردازش فرارشتهای و بر بنیان آن، میانرشتهای، چندرشتهای و ترارشتهای منظومه دانشی مبنای مدیریت تغییر و تحول را می یابد. از مجموعه مباحث تحلیلی معرفت دینی شناسی، روش شناسی و در ذیل آن «روش شناسی پردازش الگوی دین شناختی رشد ـ توسعه» است. خواهانی رشد و پذیرش رشدانگاری و رشد راهبردی دیانت مصطفایی، اساس آموزههای دین مصطفایی است که در یک ساختار نظام بخش مکتب راهنمای عمل رشد ـ توسعه، به دست داده می شود. چار چوبه عمومی نظریه، اینک پیش روست.

در پژوهش تفسیری پیشرو با نمونهٔ سورهٔ حدید، چیستی و کار کرد این الگوی روششناختی را مرور کرده و به آزمون درمی آوریم. مرور و تلاوت مستمر سوره و مطالعهٔ تحلیلی تفسیرهای موجود سوره، سامانهٔ عمومی کلیت سوره را به تدریج روشن و روشن تر، پیشروی پژوهش مسئله محور تفسیری، آشکار میسازد:

۱) سوره با مباحث هستی شناختی و به طور خاص در متن و کانون آن «خداشناسی» آغاز می شود. گزاره های سوره از «سَبَّحَ بِلَهِ...» در آیهٔ اول تا آیهٔ ششم، با دو اشارت خاص انسان شناختی: «..وَهُو مَعَكُمْ أَیْنَ مَا کُنتُمْ وَاللّه بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِیرٌ » و نیز «...وَهُو عَلِیمٌ بِذَاتِ الصُّدُور» و نیز آیات نظری در فرازهای دیگر سوره، گزاره های اخباری اند. آموزه های فلسفهٔ دینی، معرفت شناختی، هستی شناختی، انسان شناختی، و زیبا شناختی و در برآیند آنها، «بود شناسی و فلسفهٔ رشد ـ پیشرفت» در این فراز از سوره، دانستنی اند.

۲) سوره از آیهٔ هفت تا آیهٔ ۲۴، شامل گزاره های انشایی در بردارندهٔ دو مبحث برجستهٔ فراخوانی به «جریان ایمانورزی» در فصل انگیزه ها و احساسات و رویکردهای انگیزشی و سپس و بر مدار آن «عملکرد و رفتار بر مدار انفاق و ایثار»، مبتنی بر آن مبانی نظری است:

در آیهٔ هفت، اشاره به هر دو وجه انگیزشی و رفتاری به اختصار؛

در آیات هشت و نه، تأکید بر وجه انگیزشی و ایمانی جریان وجود؛

در آیات ده تا هجده، تأکید بر وجه رفتاری و عملکردی با میانداری کشش انگیزشی و ایمانی؛

در آیات ۱۹ تا ۲۴، به برآیند کلیت زیست بالغ دیندارانهٔ آدمیان بر مدار همان دو اصل ایمان و انفاق می بردازد.

آیات نشان میدهند که الگوی مطلوب روحی درفتاری پیشنهادی در قرآن و سوره بر بنیان بینش هستی شناختی دانسان شناختی، تصویر شده است.

۳) آیهٔ ۲۵، با تغییر لحن و ادبیات به اصول انبیایی و درونزای الگوی هدایت به رشد خداوندی، نظر دارد.

۴)در آیات ۲۶ و ۲۷، تاریخ انبیا (تاریخ مقدس)، علیت درونی تحول تاریخ و قابلیت ورود الگوی انبیایی رشد به عرصهٔ تحول تمدنی، پیشرو می آید.

۵) در آیات ۲۸ و ۲۹، فراخوانی آیهٔ هفت (آمِنُوا ... وَأَنفِقُوا)، متکی بر کلیت سوره و به ویژه بر بنیان اصول رسالت انبیایی و کامل ترینِ آن (رسالت نبی خاتم)، تفصیلی نظامواره می یابد.

با مروری بر این فرازهای پنج گانه، ساختار اصلی تفسیر سوره شکل می گیرد.

پژوهش کارگاهی سوره و تفطن روشن به نحوهٔ ارائهٔ آموزه های قرآنی و شیوهٔ ترکیب گزاره های اخباری و انشایی درون سوره در قالب الگوی کلان پیشنهادی رشد، تأکید بر این نکتهٔ روش شناختی ارجمند دارد که بر خلاف برخی از آراء اهل نظر، آموزه های دین تنها آموزه های بینشی و ارزشی نیستند، بلکه دربردارندهٔ آموزهٔ روشی نیز هستند. به این قرار در گزارش مثل این نمونهٔ کاربردی سه عیار نقد به کار گرفته می شود:

نخست، آموزههای گزارهای: چه گزارههای اخباری و چه گزارههای انشایی؛

دوم، اصول و روشهای ترکیب بین گزارهای و به تعبیری سامانههای ترکیبی گزارههای اخباری و انشایی در مثل جایگاههای هر آیه، نوع ترکیب آیهها، نوع ترکیب بین سورهها، نوع تقدیم و تأخیر پیامها، بود یا نبود یک پیام؛

سوم، شيوهٔ راهبري كليهٔ لايههاي شناختي و مديريتي منجر به رشد ـ توسعه؛

به اشارت، آیههای سوره مرور میشود و با سه عیار نقد پیشنهادی تحلیل میشود و جایگاه گزارهای آنها در الگوی عمومی اندیشهٔ رشد به شرح شکل آ، معلوم می شود. در این منظومهٔ معرفتی هشت دسته گزاره در اختیار است:

- گزارههای الف: گزارههای حقیقی هستی شناخت انسان شناخت تا زیباشناخت؛
  - \_ گزارههای ب: گزارههای اعتباری ادراک فرانیازها؛
    - ـ گزارههای پ: گزارههای اعتباری نظام مطلوب؛
  - \_ گزارههای ت: گزارههای آمیختهٔ اصول و خط مشی و نظام اهداف؛
    - ـ گزارههای ج: گزارههای حقیقی تجربه پذیر؛

١. مانند عبدالكريم سروش و نوع متفكران سنت گراي حوزهٔ ديني مانند سيدحسين نصر

۲. برای دانستن تفصیل این الگو از جمله نگاه کنید به همین قلم: تفسیر سوره حمد.

۳. به نحوه ترکیب بین گزارهها و انتاج گزارههای مابعدی از طریق فلشها از سطح مبانی نظری به سطح الگوی مطلوب و به سطح مدیریت توسعهای توجه کنید.





شكل ٣: الكوى نظام جامع پيشرونده انديشه پيشرفت

- -گزارههای چ: گزارههای آمیختهٔ سیاستها؛
- ـ گزارههای ح: گزارههای آمیختهٔ راهبردها؛ ـ گزارههای خ: گزارههای آمیختهٔ برنامهها.
- ترکیب این نظام گزارهای را در ضمن ماتریس فرایند رشد ـ توسعه و سازو کار گزارههای پیشرفت شناخت با سورهٔ حدید مرور می کنیم:

- ۱) «بِسْمِ الله الرَّحْمَن الرَّحِيمِ» شامل مجموعة گزاره های هنجاری بپ (۱) و گزاره های اخباری الف (۱) «الف (۲) و الف (۳)؛
- ٢) آيات «سَبَّحَ للهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ...» «...بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ» از زمره گزاره هاى اخبارى السف (١)، الف (٢)؛
  - ٣) «...وَهُوَ مَعِكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ...» گزارِهٔ اخباری الف (٣)، گزارهٔ هِنجاری پ (١)؛
- ۴) آيات «كَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ... يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ...» مربوط به گزارههاي اخباري الف (۱) و الف (۲)؛
- ۵) آیهٔ «آمنُوا بِاللهِ وَرَسُولِه...» و آغاز آیه ۸ «وَمَا لَکُمْ لَا تُؤْمِنُونَ...» ناظر به گزاره های ب، پ (۱) و بخشی از پ (۲) و فراز «وَقَادٌ أَخَذَ مِیثَاقَکُمْ» آیهٔ ۸ دربردارندهٔ گزارِه های ت، الف (۲،۲،۱)؛
- ُ ۶) آیهٔ «هُوَ الَّذِی يُنَّزِّلُ عَلَى عَبْدِهِ ...» و آغاز آیهٔ ۱۰ (وَمَا لَکُمْ أَلَّا تُنفِقُوا...» ناظر به گزاره های ب، پ (۱) و ب (۲) و ث؛
- ۷) آیات «هُوَ الَّذِی یُنَزِّلُ عَلَی عَبْدِهِ...» و فراز «وَلِلَّهِ مِیرَاثُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ » دربردارنده گزاره های النف (۳٬۲٬۱)، ث و جر(۱)؛
- ۸) آیات «وَمَا لَکُمْ مُ أَلَّا تُنفِقُ وا...»، «مَن ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللهُ...» مربوط به گزاره هاى پ (۲)، الف (۳،۲،۱)
   و گزاره هاى تركيبى تحقيق و توسعه اى؛
- 9) آیات «یَوْمَ تَرَی الْمُؤْمِنِینَ وَالْمُؤْمِنَاتِ...»، «یَوْمَ یَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ...»، «یُنَادُونَهُمْ أَلَمْ نَکُن مَّعَکُمْ...» به ضمیمهٔ آیاتی چون آیات ۸ و ۱۰، افزون بر گزارههای پ (۲)، دربردارندهٔ گزارههای اخباری الف (۳٬۲٬۱) و پیوستگی گزارههای اخباری و انشایی (گزارهٔ ترکیبی)؛
- اخباری الف (۳٬۲٬۱) و پیوستگی گزاره های اخباری و انشایی (گزارهٔ ترکیبی)؛

  (۱۰ آیات «یُنَادُونَهُمْ أَلَمْ نَکُن مَّعَکُمْ...»، «فَالْیَوْمَ لَا یُؤْخَذُ مِنکُمْ فِدْیَهٔ...»، «أَلَمْ یَأْنِ لِلَّذِینَ آمَنُوا...»، همان ترکیب گزاره ای را که بیش از ترکیب بر عناصر، بر ترکیب گزاره هاست، نشان می دهند و می آموزند؛

  (۱۱) آیهٔ «...یُحیِی الأرْضِ بَعْدَ مَوْتهٔ ا... » گزارهٔ هستی شناسانهٔ الف (۱) و الف (۲) و نیز گزارهٔ معرفت شناختی، آییات «لعَلَّکُمْ تَعْقِلُونَ۱۷» و «إِنَّ الْمُصَّدِّقِینَ وَالْمُصَّدِّقَاتِ... » گزارهٔ ت و نیز آیهٔ ۱۹ «وَالَّذینَ آمَنُوا بِاللهِ وَرُسُله...»؛
- "واندیس ، منو بسیر در سیست و بسیر در سیست (۱۲) آینه «اعْلَمُ وا أَنْمَا الْحَیَاهُ اللَّنْیَا... ۲۰) نشان گر گزاره های الف (۳٬۲٬۱) به ضمیمهٔ گزارهٔ ت؛ این آیه ، افزون بر گزاره های یادشده، در بردارندهٔ یک گزارهٔ برجستهٔ دیگر یعنی گزارهٔ ج نیز هست؛ (۱۳) آیهٔ ۲۱ در آغاز، مربوط به گزاره های ب، پ (۱)، پ (۲) و با «...وَجَنَّهٔ عَرْضُهَا کَعَرْضِ السَّمَاء وَالأَرْضِ...» مربوط به گزاره های الف (۳٬۲٬۱) و ت و گزارهٔ ث. آیهٔ ۲۱، یک نمونهٔ تمام نمای ترکیب بین گزاره ای است. ۱۲) آیات ۲۴٬۲۳٬۲۲ چونان آیهٔ ۲۱ با همان قابلیت گزاره ای و روشی در اختیار است و مجموعهٔ گزاره های پیشین را در بردارندو تأکید بر قابلیت روشی ترکیبی بین گزاره ای آنها است.
- (۱۵) آیهٔ «لَقُدْ أَرْسَلْنَاً... » در بر دارندهٔ گزارهٔ الف (۴٬۳٬۲۰۱)، ب، پ (۲٬۱)، ت، ث، ج (۲٬۱) و چ؛
- ۱۶) آیات «وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا وَ إِبْرَاهِیمَ...»، « ثُمَّ قَفَّیْنَا عَلَی آثَارِهِلْم..» دربردارندهٔ گزارههای الّف (۳)، ج (۳،۲،۱) و چ است و وجه کاربردی و اقدامی تحقق دینداری را به دست میدهند؛



۱۷) آیات «یَا أَیُّهَا الَّذینَ آمَنُوا… »، «لِئَلَّا یَعْلَمَ أَهْلُ الْکَتَابِ…» سطح کامل تر و بالغ تر پ(۲۰۱)، الف (۳٬۲۰۱)، ت، ث، ج رَا پوشش می دهد. ضمن آنکه، گزاره های ح و خ و نیز آیات ۲۹٬۲۸٬۲۷ قابل مشاهده اسِت؛

۱۸) « وَاللَّهُ ذُو الْفَضْل الْعَظِيم» گزارههای ب، الف (۳٬۲،۱) را شامل است.

ترکیب متنوع بین گزاره آی در آیات ۲۹ گانهٔ سوره، همان گونه که صورت آیه ها نیز معین هستند، نشانگر آنند که: روح و منطق حاکم بر آموزه های سوره بیش از آنکه بر اجزای گزاره ای تکیه ورزیده باشد، بر نوع ترکیب بین گزاره ای و برآیند آموزه های جزء به جزء سوره که برآمده از همان فصل روش شناختی سوره است، متکی است.

از این چشمانداز می توان به نقطهٔ اصیل و فلسفهٔ تکرار برخی فرازهای آیهای در کلیت قرآن کریم توجه کرد. اهمیت میزان فراوانی یک آیه در کلیت سوره از چشمانداز همین کار کرد روش شناختی سیستمی تبیین می شود. این نظام جامع تر کیبات بین گزارهای در مثل سورهٔ حدید عناصر میدان زیسته ای است که مخاطب در درون این فضا و این میدان زیسته قرار گرفته و می تواند از سویی الگوی پیشنهادی کلیت حیات در وجه نظر آن سوره را دریافته، به داوری مقایسهای آن با دیگر مکاتب پرداخته و هم از سویی دیگر به نقد وضعیت تاریخی و جغرافیایی وجود خویش بنشیند که چه نسبت زیسته ای با سوره و با متن مقدس دارد و سطح تجربهٔ هرمنو تیکی و وجوی خویش را در این میان داوری کند. در کلیت الگوی تحلیلی پیشرو، درمی باییم که سورهٔ حدید به دو اصل بزرگ و بدل ناپذیر در زندگی انسان ها و سیر رستگارانه به سوی ابدیت (همارگی انسان) فرامی خواند:

١) توحيد حق؛

٢) عدل مطلق.

و تأمین این سعادت را، در گذرگاه واقعیتها و عینیتهای انسانی \_اجتماعی تا رسیدن به ابدیت آرامش بخش (قیامت) با گرایشی اصیل به دو هدف عظیم و بنیادین الهی \_انسانی می آموزد:

١) نظام قرآني عامل بالعدل؛

٢) جامعة قرآني قائم بالقسط.

سرمشق غالب (سبک فکری مبنا) یعنی پارادایم پیشرفت دین شناخت در متن این سازو کار به سامان می آید. پژوهش تفسیری این نمونهٔ سوره، با رویکرد پیشرفت پژوهی و در ضمن این ساختار به نمونه بهرهها و توصیههای زیر می رسد:

# ۱,٦,١,۱ ساختاری پیشنهادی بـرای به سـامانی روش شناسـی مطالعـات میان رشـتهای قـر آن کریـم ا

پژوهش میانرشتهای قرآن کریم دارای اوصاف خودویژهای است، که از آن جمله:

جهت داری مسئله و نظام مسائل پژوهش میان رشته ای بر بر آیند منظومهٔ انتظارات از دین در خواهانی

۱. از تعبیر غلط مطالعات دینی بر حذر باشیم که منظور «مطالعه دین» و نه «مطالعه دینی» است و «مطالعه دینی» معادل پژوهش دینی، و «مطالعه دین» منظور دین پژوهی است.

رشد و فلاح و سعادت (پیشرفت) و بدینسان رویکرد فرارشتهای به پیشرفت پژوهی قرآنی و سامان سازوکاری فرایند پیشرفت (متین، ۱۳۸۸).

جای گیری هر گونه فرایند شناختی و پژوهشی در منظومهٔ ادراکی دین شناخت پیشرفت یا تفقه دردین و فرایند اجتهاد مستمر حکمی؛

جای گیری منظومهٔ روشها مورد نیاز پژوهش مسئله در ذیل نظام جامع روش شناسی سیستمی (مصلح شیرازی و همکاران،...) پیشرونده و بازخورندهٔ شناخت هدایت (پیشرفت: رشد ـ توسعهٔ) قرآنی؛ با لحاظ داد و ستد مستمر دو منبع عقل جامع و وحی و بهادهی به دستاوردهای نوبه نو شوندهٔ بشری؛ یک نظام زبانی مشترک در فضای گفتمان قرآنی ـ اوصیایی؛

پرهیز از الگوی سلسله مراتبی خطی و توجه به حیث دینامیک و فرایندی شناخت و حلقههای بازخوردی همراه آن با بر آیند یابی فر آوری فرایند معرفت تفسیری در ذیل سه نظام پیوسته پژوهش ترتیبی، تنزیلی و موضوعی آینده نگار معطوف به عرصه اندیشه، نظریه و گفتمان پیشرفت (رشد توسعه)، دستاوردهای این فرایند ناظر به مسأله و نظام مسائل پیشرفت در متن منظومه عظیم تدیبر گزارههای حقیقی و اعتباری و نیز و جدانی، مؤلفههای دانشی میان رشتهای معطوف به فرار شتهای «اندیشهٔ دین شناخت پیشرفت: تفقه در دین» بر می آیند و از مجرای منظومه های موضوعی زیر سیستمی در ذیل منظومههای ابر سیستمی سازمان می پابنید و بدینگونیه دین پژوهی پیشیرفت فراگیر منجر به سامانیابی نظام مطالعات بین رشته ای قرآنی شده و منظومه های دانشی میان رشته ای، چند رشته ای و ترارشتهای ایجاد می شود. بدین گونه روش شناسی مطالعات میان رشتهای قرآن کریم برساخته و به ساخت مستمر می شود. اضلاع دیگر ماتریس نظام جامع پژوهش تفسیری، مساحت این بهسازی است. اصل بر آیندی سرمشق غالب راهبری اندیشه و دانش تفسیری در چارچوبه معرفت شناخت تفقه قر آنبی در دین، روش شناسبی راهبرنده اندیشه و دانش مزبور است؛ بدین گونه انواع مکاتب، رویکر دها، روشها و گرایشهای تفسیری با این معیار اصیل جایگاه بایستهٔ عنوانی و نیز کار کردی خویش را می یابد و در تراز نقد قرار می گیرند. مرور گزارش گونه کتب داعیه ورز معرفی روش های تفسیر، عبرت آموز کاستی اصیل اینگونه رویکردها و روشها و گرایشهای تفسیری از حیث روششناسی پیشرفت شناخت (از حیث نظر تفسیری تا تدبیر آینده نگار عینیت) است. بخش پیشین آموخت که این کاستی نیز بر آمده از آن نقیصه معرفت شناخت است که اندیشه تفسیری، اندیشه قر آن شناخت پیشرفت دیده نشده است. بر مدار این معیار اصیل، مشربهای پارادایمی متفاوت حاکم بر رویکردها و گرایش های یادشده، سطوح تفکیکی فلسفهٔ دینی، معرفت شناختی و به طور خاص روش شناختی را جایگزین میسازد. با این آموخته، روش شناسی جامع تفسیر پیشرفت شناخت، روش شناسی مرجع منظومه های معرفتی و معارفی درون دینی است.

متون منطق تفسیری و روش تفسیر از رویکردها، روشها، گرایشها و سبکهای تفسیری می گویند و آثار متعدد در این عرصهها به گونهای متشتت از این واژگان استفاده کردهاند. اندیشهٔ مستند آثار یاد شده، در ایستادن و رکود خویش به این گزارش معطوفاند.

پیشرفت پژوهی قرآنی و قرآن پژوهی پیشرفت:

۱) دارای تنوعی از مبانی فلسفهٔ دینی است و اولین معیار تکثیر این مشربها بر مدار این بنیان فلسفهٔ دینی است. بر این مبنا برخی تفاسیر تصوفی (فرد نگر) و یا برخی تفاسیر اجتماعی هستند؛

 ۲) دارای تنوعی از مبانی معرفت شناختی است. بر مبنای این معیار انواع تفاسیر کلامی، فقهی، عرفانی، علمی یا فلسفی اتفاق افتاده اند؛

۳) دارای تنوعی از مبانی روش شناختی است. بر مبنای این معیار انواع روش شناسی های تفسیری چونان روش شناسی استنباطی، روش شناسی سیستمی و یا روش شناسی تجزیه و تحلیلِ معانی برمی آید. روش شناسی های یاد شده به طبع معرفت شناسی برگزیده شکل می گیرد.

این منظومهٔ سه لایهای، به نوبهٔ خود می تواند در ذیل یک رویکرد جامع مسأله محور راهبری شود. رویکردی بر آمده از متن اسناد بالادستی دین پژوهی در سه سطح الگوی ترتیبی، الگوی تنزیلی و الگوی راهبرندهٔ موضوعی. با این لحاظ:

پژوهش تفسیری قرآن کریم سه سطح معنایی روش شناسی دارد

نخست، یک سطح تحلیلی آن روش شناسی به حیث ذات پژوهش مسئله محور با تأکید بر مسئله پژوهی پیشرفت؛

دوم، سطح دیگر تحلیل آن از حیث اصول روششناسی تفسیر یک متن (متن مقدس یا هر متن دیگر)؛

سوم، از حیث اصول روش شناسی تفسیر پیشرفت شناخت متن قرآن کریم.

بااین ملاحظه فرایند فرآوری روش شناسی پیشرفت پژوهی قرآن و قرآن پژوهی پیشرفت، در گامهای زیر شکل می گیرد:

۱) گام اول شکل گیری ذهنیت فرا روش :در این گام اصل چیستی روش شناسی، کار کرد عام آن و جایگاه و ضرورت آن و ساختار کلان مباحث آن شکل می گیرد، شامل دو بخش:

مفهوم شناسی تازهٔ روش تحقیق و روش شناسی تفسیری پیشرفت نگر، در اولین گام نیازمند تبیین روشنی است؛

روشنی است؟ پـس می تـوان بـر آن بنیـان معرفت شـناخت دسـت در کار پیافکنــدن بنیـان تـازهای در فلسـفهٔ روش تحقیـق پیشـرفتنگر در اندیشـه و دانـش تفســیری شــد.

۲) و در دومین گام با در اختیار داشتن ذهنیت مبنای فرا روش یا روش شناسی کلان، یک تکاپوی رفت و بر گشتی مستمر با رویکردها و گرایشهای تفسیری و الگوهای روش شناختی پشتیبان آن در چشمانداز روش شناسی تفسیری پیشرفتنگر ضرورت می یابد که به تناسب تطور و بهینه شدگی روش شناسی مبنا این دادوستد نظری و کاربردی می تواند افزون بر مددرسانی به حیث ایجابی روش شناسی بر گزیده، حیث سلبی آن را تقویت جدی کند؛

۳) در گام سوم و به مدد دادوستد مستمر با دیگر رویکردها و روش شناسیها، ساختار و شبکه تفصیلی روش شناسی برگزیده در سه سطح تحلیلی شکل می گیرد:

دریک سطح فرایند و سازو کارپژوهش تفسیری پیشرفت نگر: این منظومهٔ روشها، در ضمن فرایند و سازو کارپژوهش تفسیری پیشرفت نگر، جایگاه کاربردی و البته نظام وارهٔ خویش را می یابند. کلیت تدبیر این فرایند اندیشه ای و دانشی در ذیل الگوی جامع روش شناسی حکمی (فقه در دینی) اجتهادی معطوف به نظام مسائل پیشرفت، به سامان می رسد. داعیهٔ مکتب قر آن شناخت پیشرفت و خواهانی آن این است که روش شناسی پژوهش پیشرفت در ذیل نظام جامع خویش مقتضای دانشی نظام درونی قر آن کریم است ؟

و در سطح دیگر الگوی نظام جامع روش شناسی پژوهش تفسیری پیشرفت؛

و در راستای آن الگوی نظام جامع و دو سطح پیشین، شکل گیری دو نظام هماهنگ روش شناخت، یکی: روش شناسی مبتنی بر الگوی ترتیبی تفسیری قرآن کریم (در پردازش مدل مفهومی الگوی رشد) و دوم: روش شناسی مبتنی بر الگوی تنزیلی تفسیری قرآن کریم و کاربرد مستمر (مدل عملیاتی و الگوی برنامه ای آینده نگار راهبردی)؛

۴) در گام چهارم و به منظور بسط کار کرد تحقیق توسعهای روش شناسی بر گزیده تفسیری کوشش در شناخت و کاربرد آزمونی و از این رهگذر می توان با بهرهمندی از عرصه های نوین روش شناسی پیشرفت پژوهی قرآنی؛ آن الگوی جامع و این روش شناسی درونزای مفهومی و عملیاتی را ظرفیت مفهومی و کارآمدی بیشتری بخشید؛

۵) و در پنجمین گام فر آوری کاربردی روش شناسی بر گزیده در گذار از مرحله ی تفسیر به تدبیر قرآنی تغییر در تناسب با منظومه و فرایند روش شناسی های پیشین با محوریت آشنایی و کاربرد مستمر، شامل:

نخست، روش شناسی اقتدار توسعهای و کاربردی دانش تفسیری و نظام معارف قر آنی مبتنی بر آن؛ دوم،اصول و روش شناسی پژوهش انتقادی وضعیت موجود جامعهٔ هدف؛

سوم، اصول و روش شناسی پژوهش الگوی مطلوب و فراتاریخی رشد، در کانون این پژوهش مسئله محور ؟

چهارم، اصول و روش شناسی مطالعات راهبردی و تحقیق و توسعهای در عرصهٔ قرآن پژوهی در تناسب با دو روش شناسی پیشین.

به مدد گامهای پنج گانهٔ یاد شده و به مدد مکتب تفسیری پیشرفت شناخت می توانیم از مکتب معین روش شناسی تفسیر نیز سخن بگوییم تا یکی از ارکان پارادایمی فرایند اندیشه و دانش قرآنی از فصل نگاشت ادراکی تا نگاشت تحقیق و توسعه ای جاری باشد.

#### ۲.نتیجه گیری

آموزه های دیانت انبیایی قرآنی، دیانت راهبر به رشد جامعنگر در سه عرصهٔ فرد، جامعه و تاریخ (تمدن) است. ایده ای که لُبّ آموزهٔ سورهٔ حدید در سوره ۵۷ قرآن کریم و در شرح بر سورهٔ حمد است:

۱) کانون ایدئولوژی قرآن شناخت پیشرفت، ایدهٔ محوری مدیریت حکمت بنیاد و عدالت گرای تغییر و قدرت است، که به نوبهٔ خود دربردارندهٔ لایههای یک نظریهٔ جامع دین شناخت پیشرفت دانش بنیان و در حقیقت یک نظریهٔ جامعنگر رشد حکمت بنیان، شامل مبانی نظری تا الگوی وضعیت مطلوب است که می تواند تا سطوح کاربردی مدیریت تغییر جریان یابد. مکتب قرآنی حکمت بنیاد رشد ـ توسعه در سورهٔ حدید می آموزد که چگونه در زیرساز پردازش نظریهٔ پیشرفت و یا الگوی معیار پیشرفت باید به پردازش «اندیشهٔ قرآن شناخت پیشرفت» همت گماشت؛

۲) بنیان نظری و پارادایمی یک نظریهٔ تغییر ـرشد، از مبانی فلسفهٔ دین تا مبانی معرفتشناختی تا مبانی هستی شناختی تا شش آن را مبانی هستی شناختی تا شش آن را دنبال کرده و در سراسر سوره جریان بخشیده است؛

۳) کانون تحلیلی الگوی مطلوب تغییر رشد نظام آرمانی، در سه سطح «ارزش مبنا»ی عبودیت و خلافت الهی و «دو اصل آرمانی و ارزشی» (سامانهٔ گرایشها با کانونیت ایمان و نیز سلوکهای انگیزشی کمال بر آیند یافته در اصل انفاق) به همراه «ارزشهای عمومی و خادم پیرامونی» شکل گرفته و سر جمع می شود، که در آیات هفت تا ۲۴ در اختیار است؛

۴) یک مدل مفهومی عملیاتی الگوی رشد، باید بتواند سازو کار لازم دسترسی به سطوح کاربردی و توسعه ای الگوی مزبور را در راستای سامانهٔ نظری و ارزشی تغییر رشد به دست دهد و از این رهگذر قابلیت اقتداری آن الگو را تضمین کند. به گونه ای که از حوزهٔ فلسفهٔ هنجارین یک الگوی بینشی دارزشی یادشده، به تناسب مقتضیات جامعهٔ هدف، بتوان رهسپار الگوی دولت ملت توسعه شد. نظام مدیریت راهبردی آینده نگار بر مدار دو مبنای اندیشه ای و ارزشی پیشین در مقتضیات عینی گوناگونی، شکل می گیرد. سوره، نمونه اصول ارزش داورانهٔ گذار به سطوح تحقیق و توسعه ای الگوی راهبری تحول را مستند به نظام آرمانی پیشنهاد می کند؛

۵) اوصاف درونزای «الگوی وحیانی و پیامبرانهٔ رشد حکمت بنیان»، در سه اصل برجستهٔ «بینات» یا روشن گری، «کتاب» یا قاعده ها و احکام، و نیز «میزان» ها و ملاکه ها و در بر آیند این سه اصل، «عدالت خود توانمندانهٔ جامعه اسلامی» است. لبدین سان الگو و نظام یادشده می تواند الگو و نظام معیار مدیریت حکمت بنیان و عدالت گرای قدرت تلقی شود. آیهٔ ۲۵ بر این آموزه تأکید می ورزد؛

9) یک الگوی انبیایی رشد، دارای ظرفیت اثربخشی و روایی فردی، اجتماعی و تمدنی است. بستر تمدنی شدن الگوی پیشرفت و تاریخیت یک الگوی حاکمیتی انبیایی، در راستای سنت انبیایی مدیریت رشد ـ توسعه، نوعی منطق مدیریت راهبردی واقعیت نگار قابل انتظار است. این تطور تاریخی می تواند و حدت هویت تمدنی جهان مسلمانی را تضمین کند؛

۷) وصف اصولی معنی داری انبیایی زندگی، با بهرهوری اصیل و مضاعفی در متن سبک زندگی روبهروست تا جایی که می توان در چارچوب چنین الگویی، دارای زیستی سرشار از رویش و بهرهوری و راهگشای رویکرد آینده نگار فردی و اجتماعی بود. بدین گونه خودشدگی و خودبودگی

الهياتي حكمي انسان رهرو، در فرايند رويش و پيرايش بالغي جريان دارد؛

۸) به مدد سرفصلهای تحلیلی یادشده می توان منطق حاکم بر نوع نقشهٔ راه دستیابی به مدل مفهومی الگوی پیشرفت در یک پژوهش تفسیری پیشرفت را شناسایی کرد. دستاوردهای این پژوهش تفسیری می توانند در سطوح عالی نظریه پردازی پیشرفت، نظام جامع برنامه ریزی ملی تولید علم، حوزههای فکر دینی و به ویژه حوزهٔ دانش تفسیری، مراکز تولید دانش ملی و نهادهای سیاست گذاری برنامه ریزی توسعهٔ راهبردی به کار گرفته شوند.

#### ييشنهادها

پژوهش در دست داوری مخاطب، دارای نتایج کاربردی چندی است که به توصیههایی نیز خواهد انجامید:

1) پیشنهاد نظریهٔ مبنایا الگوی معیار پیشرفت چه در سطح زیست فردی -اجتماعی و اساساً سبک زندگی، چه در عرصهٔ ملی و نظام اجتماعی و دولت -ملت و چه در سطح عرصهٔ بین الملل جهان اسلام و در این راستا و به طور خاص پیشنهاد شاکلهٔ قرآن شناخت نظریهٔ جامع «مدیریت حکمت بنیاد و عدالت گرای تغییر و قدرت» در مرز فارق معین با نظریه های التقاطی و سکولار جهان معاصر مسلمانی و بشری؛

۲) پیشنهاد روش شناسی پیشرفت پژوهی در پژوهش تفسیری در راستای میان دارسازی دانش تفسیر برای پشتیبانی ایدهٔ تحول نظام دانشی مبنای مدیریت راهبردی پیشرفت؛

۳) ضرورت جهت بخشی فرایند پردازش دو نقشهٔ جامع علم (نظام ملی تولید علم معطوف به پیشرفت) و نقشهٔ جامع علمی (نظام ملی مدیریت حکمت بنیان و عدالت گرای پیشرفت) در راستای پیشرفت تفسیری پیشرفت شناخت قرآنی در هر دو رویکرد پژوهش ترتیبی و تنزیلی قرآن کریم و از این رهگذر، پردازش زیربنای پارادایمی سره و کارآمد برای طراحی نقشهٔ راه الگوی تولید علم و الگوی توسعهٔ دانش بنیان در عرصههای مختلف تعلیم و تربیت، حقوقی، سیاسی، فرهنگی و ...؟

۴) ضرورت مبناپردازی مناسب برای جهتبخشی نظام اولویتها در سامانهٔ برنامهریزی ملی تولید علم و قوانین برنامهٔ توسعه؛

۵ فسرورت جهتبخشی به گفتمان نخبگانی و ارتقاء سطح و گسترهٔ نظریه پردازی و نوآوری دربارهٔ بنیان معرفت شناخت الگوپردازی پیشرفت و به طور خاص، اندیشه پردازی دین شناخت رشد ـ توسعهٔ ملی.

نمونه آموزه های قرآنی در سامانهٔ ترتیبی خود در یک سطح و منطق حاکم بر نظام تنزیلی قرآن کریم و نیز بر تفسیر سنت آل البیت (ع) بر دو سامانهٔ ترتیبی و تنزیلی یادشده، در سطحی دیگر، رهنمودهای نظام واره ای برای ایجاد تحول مورد نظر در الگوی برگزیدهٔ پیشرفت در شأن نزول و مصداق های معاصری تحول، مانند جهان ایرانی را به دست می دهند. این نمونه مطالعهٔ تفسیری، کاربرد نظریه تعالیم قرآنی برای سامان بخشی «الگوی معیار رشد» و «نظریهٔ مبنای پیشرفت» را نشان می دهد.



#### منابع

ایمان، محمد تقی (۱۳۹۱). فلسفه روش تحقیق در علوم انسانی. قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه. آراسته، ح.ر (۱۳۸۸). میانرشته ای ها در آموزش عالی. فصلنامه مطالعات میانرشته ای در علوم انسانی، ۲۵ ۲۵-۲۰.

قراملكي، احدفرامرز (۱۳۹۲). روش شناسي مطالعات ديني. مشهد: دانشگاه علوم اسلامي رضوي.

کاپرا، فریتیوف (۱۳۹۲). پیوندهای پنهان (تلفیق گسترههای زیستس، شناختی و اجتماعی حیات در علم پایداری). ترجمه محمد حریری اکبری، تهران: نشر نی.

کلاین، جولی تامسون (۱۳۸۹). فرهنگ در میان رشته ای در آموزش عالی. ترجمه هدایت الله اعتمادی زاده و نعمت الله موسی پور، تهران: پژوهشکده مطالعات فرهنگی و اجتماعی.

متين، منصور (١٣٨٨). تفكر ميان رشتهاي. قم: بوستان كتاب.

مجلسي، محمد باقر (۱۴۰۴). بحار الانوار. ج ۱، ۱۷۷.

محمودی محمد آبادی، طیبه (۱۳۹۵). بارفتن ذهن در کشمکش بلور ساختارها. مجموعه مقالات ششمین کنفرانس مرکز الگو، مقاله منتشر شده در ششمین کنفرانس ملی تعمیق و تکمیل الگوی یایه پیشرف.

نیکول، ر. کوله (۱۳۸۸). آموزش دانشگاهی و مطالعات میان رشته ای. ترجمه دکتر محمدرضا دهشیری، تهران: پژوهشکده مطالعات فرهنگی و اجتماعی وزارت علوم، تحقیقات و فناوری.

Gibbons, M. (1994). The New Production of Knowledge: The Dynamics of Science and Research in Societies. London: Sage publications.

Palmer, Carole (1999). Structures and Strategies of interdisciplinary science, Journal of the American society for information science and technology.

