

## The Geometry of Hadith Sciences Emphasizing the Establishment of "Philosophy of Hadith" as a New Science\*

Seyyed Ali Seyedov' Abdolhossein Khosropanah' Mehdi Mehrizi<sup>°</sup> Muhammad Ali Rezaei Esfahani'

#### Abstract

Hadith sciences have been formed as needed over time. The future studies of hadith sciences indicate the necessity of producing and establishing two other sciences called "Philosophy of Hadith" and "Philosophy of Hadith Sciences". These two sciences are the product of two types of views on hadith and the sciences of hadith. Philosophy of Hadith is considered as one of the relative philosophies to sciences and of the primary degree sciences and the philosophy of the sciences of Hadith is considered as one of the relative philosophies to the sciences and one of the secondary sciences. Each has a specific epistemological system. The establishment of relative philosophies in the contemporary era is necessary not only for hadith or hadith sciences but also for a part of Islamic sciences. Establishing the philosophy of hadith does not necessarily mean that all its contents and issues are new. Some of its topics have been more or less discussed in the past. A more serious reflection on the fundamental issues of hadith in a particular order and structure, along with analysis, critique and addition of new contemporary issues to it, with a historical-logical approach, has necessitated the establishment of the philosophy of hadith as a new science. The purpose of the author in this article is the structure and divisions of the geometry of hadith sciences and to complete it by adding two new sciences with emphasis on definition and expressing its necessity and important issues. A detailed explanation of each of the issues of the philosophy of hadith requires further independent researches.

**Keywords**: Hadith Sciences, Future Studies, Relative Philosophies, Philosophy of Hadith, Philosophy of Hadith Sciences.

<sup>\*.</sup> Date of receiving:  $1^{\circ}, \cdot \xi, 7 \cdot 71$  -Date of approval:  $7^{\circ}, 1^{\circ}, 7 \cdot 71$ .

v. PhD in Comparative Hadith Sciences, Al-Mustafa International University, Assistant Professor,

Department of Quranic Interpretation and Sciences, Gulistan Branch, (Corresponding Author) (zinnur<sup>7</sup>··<sup>r</sup>@mail.ru)

Y.Faculty Member of Qom Institute of Islamic Culture and Thought, Iran; (khosropanahdezfuli@gmail.com).

r. Associate Professor, Department of Quran and Hadith, Islamic Azad University, Science and Research Branch, Tehran. Iran. (toosi Y) @gmail.com).

٤. Full Professor at Al-Mustafa International University, Qom, (info@rezaeesfahani.com).

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث



هندسة علوم حديث

# با تأکید بر تأسیس «فلسفهٔ حدیث» به مثابهٔ دانش نوین\*

سیدعلی سیداف' – عبدالحسین خسروپناه'– مهدی مهریزی" – محمدعلی رضایی اصفهانی"

#### چکیدہ

دانش های حدیثی در گذر زمان به حسب نیاز شکل گرفته اند، آینده پژوهی علوم حدیث، حکایت از ضرورت تولید و پایه گذاری دو دانش دیگری به نام «فلسفهٔ حدیث» و «فلسفهٔ علوم حدیث» دارد. این دو دانش، محصول دو نوع نگاه نسبت به حدیث و علوم حدیث است. فلسفهٔ حدیث از فلسفهٔهای مضاف به امور و از دانش های درجه یک و فلسفهٔ علوم حدیث از فلسفهٔهای مضاف به علوم و از دانش های درجه دو تلقی می شود. هر کدام دارای نظام معرفتی خاصی است. تأسیس فلسفهٔهای مضاف در دوران معاصر نه فقط نسبت به حدیث و یا علوم حدیث بلکه برای بخشی از علوم اسلامی، مضاف در دوران معاصر نه فقط نسبت به حدیث و یا علوم حدیث بلکه برای بخشی از علوم اسلامی، مرورت دارد. پایه گذاری فلسفهٔ حدیث لزوما به معنای جدید بودن همهٔ مفردات و مسائل آن نیست برخی از مباحث آن، در گذشته نیز کموبیش مطرح بوده است. تعمق و نگاه جدی تر نسبت به مسائل معاصر بر آن، با رویکرد تاریخی - منطقی، تأسیس فلسفهٔ حدیث را به مثابهٔ دانش نوین، لازم ساخته است. هدف نگارنده نیز در این مقاله، ساختار شاسی و تقسیمات هندسهٔ علوم حدیث و یک نوین است. هدف نگارنده نیز در این مقاله، ساختار شاسی و تقسیمات هندسهٔ علوم مدیث و یک نور افزودن دو دانش جدید با تاکید بر چیستی و بیان ضرروت و أهم مسائل است. تبیین تفصیلی هر یک از مسائل فلسفهٔ حدیث، نیزمند پژوهش مستقل بعدی است.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱/۲٤/۰۱/۲٤ و تاریخ تأیید: ۱۷/۰۹/۰۱.

دکتری علوم حدیث تطبیقی جامعة المصطفی العالمیة و استادیار گروه تفسیر و علوم قرآن نمایندگی گلستان، ایران، (نویسندهٔ مسئول)؛
(zinnur۲۰۰۳@mail.ru).

۲. دانشیار پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی قم، ایران؛ (Khosropanahdezfuli@gmail.com).

۳. دانشیار گروه علوم قران و حدیث دانشگاه آزاد اسلامی واحد علوم و تحقیقات تهران. ایران؛ (Toosi۲۱۷@gmail.com).

٤. استاد تمام جامعة المصطفى العاليمة، قم؛ (infa@rezaeesfahani.com).

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث

#### مقدمه

بدون شک رشد و شکوفایی هر علمی (اعم از علوم اسلامی، انسانی، تجربی) تدریجا در گذر زمان صورت میگیرد. علوم حدیث نیز از این امر مستثنی نیست از ایـن رو دانش هـای حـدیثی پـس از عصر رسالت به حسب ضرورت با وسيع شدن دامنه سوالات حديثي مخاطبان، به تدريج توسط دانشمندان پايهريزي شد و در مراحل بعدي رشد چشم گيري پيدا کرد که برخي ٥٢ – ٦٥ و١٠٠ شاخه علمي براي آن بر شمردند. (دلبري، ١٣٩٦: ١٨). ولي تقسيم مناسب اين است كه همه دانش هاي حديثي را به آنچه هست (يعني دانش هاي حديثي كه گذشتگان و پيشينيان، يديد آوردهاند). و آنچه بايـد باشد. (آنچه را که معاصرین باید و لازم است پدید آورند. ) تقسیمبندی نماییم. چرا که ضرورت زمان، و آیندهیژوهشی علوم حدیث، آن را اقتضاء دارد و نمی شود از تاسیس دانش های جدید صرفنظر کرد چرا که در غیر این صورت، بیگانگان به ناحق به آن دامن خواهند زد. با وجود اختلاف نظرها نسبت به فلسفه های مضاف (طاهری خرم آبادی، آیین حکمت، ۱۳۸۹: ٥؛ رشاد، قبسات، ۱۳۸۵: ۳۹و ٤؛ همان، آیین حکمت اسلامی، ۱۳۸۵و ۱۳۹٤: ٥؛ محیطی اردکان، معرفت، ۱۳۹۳: ۲۰۷؛ رشاد، ذهن، ١٣٩٤: ٦٢؛ خسرويناه و همكاران، انديشه نوين ديني، ١٣٨٦: ١٠؛ فنايي اشكوري، ماه فلسفه، ١٣٩٠: ٤٨؛ محمدي، معرفت فلسفى، ماهنامه سورة انديشه، ١٣٩٠: ٥٠). (طاهري خرم آبادي، «فلسفه های مضاف»، آیین حکمت علوم اسلامی، ش، ۵، ۱۳۸۹؛ علی اکبر رشاد، «فلسفه مضاف»، قبسات، ۱۳۸۵: ش، ۳۹ و ۲۰: على اكبر رشاد، «تعريف فلسفه ي مضاف»، ذهن، ۱۳۹۴؛ ش. ٦٣: حسن محیطی اردکان، «نقد و بررسی نظریه دیدبانی پیرامون ماهیت فلسفه مضاف»، معرفت، ش. ۲۰۷، ۱۳۹۳؛ خسروپناه، دیرباز، و فنایی، «نقد و بررسی کتاب فلسفه فلسفه اسلامی»، کتاب ماه فلسفه، ش ٤٨: ١٣٩٠، ص. ١٠٥-١٢١؛ فنايي اشكوري محمد، «ملاحظاتي درباره كتاب «فلسفه فلسفه اسلامی»»، معرفت فلسفی، ش ۸. ۳ (پیاپی ۳۱)، ۱۳۹۰، ص. ۲۲۷-۲٤، علی محمدی، «ملاحظاتي در خصوص تئوري حجةالاسلام خسرويناه درباره ي فلسفه هاي مضاف»، سوره انديشه، ش ٥٠-٥١. ١٣٩٠، ص. ٤٣-٤٥. ) خوشبختانه اصل ظهور فلسفه هاى مضاف تا حدودى مورد اتقاق دانشمندان است. لذا شاهد ظهور برخي از فلسفه هاي مضاف نسبت به علوم اسلامي هستيم. فلسفه حدیث و فلسفه علوم حدیث بهعنوان دو دانش نوین نیز از جمله فلسفه های مضاف تلقبی می شود که نگاهی به آینده علوم حدیث ضرورت تاسیس آن دو را به دنبال دارد که این مقاله در نظر دارد تا فلسفهٔ حديث را به مثابه دانش نوين به اجمال تبيين نمايد و بر ضرورت تاسيس آن تاكيـد ورزد. (خسـرويناه،



اندیشه ی نوین دینی، ۱۳۸٦: ۱۰). البته ضرورت دارد قبل از معرفی این دانش، نگاه نسبتا جامعی به تقسیمات و دانش های پیشین حدیثی داشته باشیم تا بتوانیم با مقایسه میان آنها و روند رو به کمال علوم حدیثی، جایگاه و ضرورت تأسیس دانش فلسفه حدیث را به خوبی درک کنیم از این رو اینک به بیان تقسیمات و سیر شکل گیری علوم حدیث خواهیم پرداخت.

#### الف. تقسیمات دانشهای حدیثی نزد اهل سنت

فعالیت های حدیثی در ابتدا در سایه تشویقات رسول گرامی با روایت الحدیث آغاز شد. پس از رحلت پیامبر اکرم نگارش آن بنابر دلائلی، حدود یک قرن کمرنگ شد و رسما متوقف گردید. نقل، مخصوصا نگارش حدیث در این مدت به ندرت صورت می پذیرفت. نقل و تدوین حدیث پس از دستور عمر بن عبدالعزیز رسما آغاز شد که در زمان صاحبان صحاح و سنن در قرن سوم و پس از آن نسبتا به اوج خود رسید و کمال یافت. و از آن جا که حدیث از دو جهت سند و متن تشکیل می شود موجب پیدایش دو علم دیگری به نام رجال الحدیث و علم الدرایه شد؛ به تعبیر دیگر توجه به سند و متن حدیث و حالات ناظر بر سند و نیز توجه به حالات راویان حدیث از حیث جرح و تعدیل سبب تولید و تاسیس دو دانش رجال و درایة الحدیث شد.

تلاش های فکری، گفتاری و نوشتاری روی حدیث همچنان ادامه داشت تا این که زمینه رشد و توسعه علم الدرایه فراهم شد و این دانش توسعه چشم گیری پیدا کرد و سبب تألیفات عمیق تری گردید. دانش درایه در دروان پیشین مادر تمام دانش های حدیثی تلقی می شود و همین علم، بعدها سبب پیدایش تقسیمات فراوانی در حوزه مباحث حدیثی گردید. این جا بود که برخی از دانشمندان دوران، در گام بعدی، تقسیمات دانش های حدیثی را مطرح کردند و دامن زدند که اینک به کلیات آن می پردازیم.

تقسیم سیوطی: سیوطی به نقل از ابن اکفانی علم حدیث را به دو قسم: «علم الحدیث درآیهٔ» و علم الحدیث روآیهٔ» تقسیم نموده است. طبق نظر سیوطی دانش اول همان دانش نقل روایات و دانش دوم همان دانش درایه الحدیث است که بعدها آن را مصطلح الحدیث نامیدند. البته در نقل قول و استنباط سیوطی از عبارت ابن اکفانی، تفاوت اساسی وجود دارد که نیاز مند اصلاح است همچنان که عده ای از پژوهشگران معاصر به آن اشاره کرده اند. (الدرویش، ۲۰۰۹م: ۸۲). بنابراین نخستین تقسیم دانش های حدیثی نزد متقدمین اهل سنت به ابن اکفانی و سپس سیوطی اختصاص دارد که بیان شد.

تقسیم ابن خلدون: ابن خلدون نیز فرد دیگری است به تقسیم بندی علوم حدیث می پردازد و در



فصل ششم تاریخش تحت عنوان "الفصل السادس فی علوم الحدیث" با اشاره به کثرت و تنوع علوم حدیث از تعدادی از دانش حدیثی در حدود شش الی هفت مورد اشاره میکند که مجال ذکرش نیست چنانکه میفرماید: «. . . و أمّا علوم الحدیث فهی کثیرة و متنوّعة لأنّ منها ما ینظر فی ناسخه و منسوخ...». (ابنخلدون، ۲۰۰۹م: ۲۰۰۱م).

تقسيم صبحى صالح و محمود طحان: تقسيمات معاصرين اهل سنت چندان تفاوتى با تقسيمات قبلى آنها ندارد گويا هيچ گونه تحولى در آن صورت نگرفته است الا اين كه رجال الحديث را با علم جرح و تعديل مطرح كرده اند و ان دو را از هم جدا تلقى كرده اند. تقسيمى را كه برخى از علماء معاصر اهل سنت مثل صبحى صالح و دكتر محمود طحان بيان كرده اند؛ بدان اشاره دارد. صبحى صالح در اين باره علوم حديث را به صورت شفاف و واضحترى به شش نوع ذيل تقسيم مىكند كه عبارتند از: ١. علم جرح و تعديل ٢. علم رجال الحديث، ٣. علم مختلف الحديث، ٤. علم علل الحديث، ٥. علم غريب الحديث، ٥. علم ناسخ الحديث و منسوخه.

پس از صبحى صالح دكتر محمود طحّان، دانشمند معاصر همان تفسيم صبحى صالح را كامل تر يادآورى مى كند مى گويد: «و. . . فقد ظهر علم الجرح والتعديل، والكلام على الرواة، ومعرفة المتصل أو المنقطع من الأسانيد، ومعرفة العلل الخفية، و ظهر الكلام فى بعض الرواة، لكن على قلة، لقلة الرواة المجروحين فى أول الأمر ثم توسع العلماء فى ذلك، حتى ظهرالبحث فى علوم كثيرة تتعلق بالحديث من ناحية ضبطه وكيفية تحمله و أدائه، و معرفة ناسخه من منسوخه، و غريبه، و غير ذلك». (طحان،

١٤٢٤ق: ٧٥؛ بلوچ، ١٣٨٩: ٩٨). شيوه متقدمين: هر اصطلاحي به مثابه علم مستقل

غیر از آنچه بیان شد از طرف اهل سنت در حوزه دانش های حدیثی تقسیم دیگری به چشم نمی خورد الا این نکته که برخی از دانشمندان اهل سنت بدان اشاره کردهاند: سیوطی به نقل از حازمی چنین آورده است: علم حدیث در برگیرنده انواع زیادی است که به صد نوع می رسد و هر نوع آن دانش مستقلی است که اگر کسی عمر خود را برای آنها بگذارد به پایانش نخواهد رسید. حاکم نیشابوری در کتاب خود ۲۰ نوع علم، و ابن صلاح و نووی در آثار خود ۲۰ نوع علم برای مصطلح الحدیث بر شمرده اند و در پایان آن گفته اند هم چنین می توان برای آن انواع بی پایانی بر شمرد. سیوطی نیز در تدریب الراوی برای دانش مصطلح الحدیث ۲۰ نوع علم بر شمرده است. در توجیه ارقام دانش های یادشده برخی چنین گفته اند: بر شماردن صد دانش فرعی، یا صد نوع علم برای مصطلح الحدیث، یا



ارقامی نزدیک به آن برخواسته از شیوه قدما است که هر مبحثی را یک علم بـر میشـمردند. (دلبـری، ۱۳۹۲: ۱۸)

ولی به نظر میرسد با رشد چشمگیر علوم حدیث و پیشنهادی ما مبنی بر تفکیک دانشهای حدیثی به اصلی و فرعی، تمام دانشهای پیشین که این همه از ان به فراوانی یاد شده است در دو الی سه محور کلی و اصلی قابل ادغام باشد که عبارتند از علم رجال، علم مصطلح، و علم فقهالحدیث و سایر دانشها و اصطلاحات دیگر که نزد قدما دانش محسوب شده است از علوم فرعی محسوب می شود.

غیر از آنچه گفتهشد، تقسیم دیگری نزد متقدمین و متاخرین اهل سنت در حوزه دانش های حدیثی به چشم نمی خورد.

#### ب. تقسیمات علوم حدیث نزد معاصرین شیعه

تقسیم بندی خاصی از نظر متقدمین شیعه نسبت به دانش های حدیثی به چشم نمی خورد ولی پژوهشگران معاصر حوزه حدیث شیعی نگاه نسبتا اساسی و جدی تری به آن داشته اند که قصد داریم به مهم ترین آنها اشاره ای داشته باشیم.

تقسیم مهدی مهریزی: مهدی مهریزی سخنان بیشتر، اساسی تر و جدیدتری نسبت به دیگران در باب تقسیمات دانش های حدیثی بیان کرده است. ایشان تمام دانش های حدیثی را که در گذشته انجامشده دارای چهار تطور می داند. (مهریزی، ۱۳۸٦: ۲۹). که به ترتیب زیر عبارتند از:

مرحله اول: تدوین دانشهای حدیثی؛

مرحله دوم: فراگیری شدن دانش های حدیثی؛ اترالی و طالعات فریکی مرحله سوم: حد و رسم علوم حدیث؛

مرحله چهارم: نقد و بررسی تعریفهای علوم حدیث. (همان)

مهریزی در ادامه به بحث آینده دانشهای حدیثی می پردازد و هندسه دانشهای حدیثی را در پنج محور ذکر میکند. مورد دوم را فلسفه علوم حدیث میداند. می نگارد: "فلسفه علوم حدیث، در این رشته، حدیث و دانشهای مربوطهٔ آن، از منظر بیرونی مطالعه و پژوهش می شود. این رشته، در صدد یافتن پاسخ پرسشهایی از این دست است: ۱. رابطه قرآن و حدیث؛ ۲. ارتباط حدیث و علوم حدیث با سایر علوم اسلامی؛ ۳. روش و منهج حدیث پژوهی؛ ٤. حدود و قلمرو دانشهای حدیث؛ ۵. تأثیر و تأثّر سنّت و دیگر فرهنگها" ایشان پس از ذکر مورد سوم، چهارم، و پنجم می گوید: امید است که



محققان و پژوهشگران، با ارائه نقدهای عالمانه و یا طرحهای نو، در تکمیل این طرح مدد رسانند، تا آینده علوم حدیث، بر روالی منطقی و درستْ شکل گیرد. (مهریزی، علوم حدیث، ۱۳۷۹: ۱۲). تقسیم علی نصیری: علی نصیری نیز دانشهای حدیثی را بسان مهدی مهریزی صراحتا چهارتا بر می شمارد و عملا نیز در کتاب آشنایی با علوم حدیث به بیان مسائل این چهار دانش می پردازد. (نصیری، ۱۳۹۳: ۲۲). و در کتاب روش شناسی فهم حدیث نیز بر آن چهار دانش تاکید می کند. (همان، ۱۳۹۰: ۵۹). اگرچه علی نصیری سعی می کند در کتاب "روش شناسی نقد احادیث" جایگاه دانش "نقد الحدیث" را در منظومه دانشهای حدیثی بسنجد اما از مطالعه کتاب ایشان جایگاه دقیق دانش تقدالحدیث چندان روشن نیست لذا به ناچار کتاب پر حجم نقدالحدیث ایشان را باید در زمره و از فروعات دانش فقه الحدیث دانست کما این که دیگران نیز به این امر تصریح کردهاند. (ربانی، ۱۳۸۸: ۱۰). ایشان در مقاله دیگری از فلسفه علوم حدیث نیز چون مه دی مهریزی سخن گفتهاند که البته برای آن سرفصلی را مطرح کرده ایم. لذا محتوای مقاله ایشان با عنوان آن چندان سازگار به نظر مرفا به مباحث تاریخی حوزه حدیث پرداخته شده است نه آنچه که مهریزی و یا نگارنده در جای خود برای آن سرفصلی را مطرح کرده ایم. لذا محتوای مقاله ایشان با عنوان آن چندان سازگار به نظر مرفا به مباحث تاریخی حوزه حدیث پرداخته شده است نه آنچه که مهریزی و یا نگارنده در جای خود مرای برای آن سرفصلی را مطرح کرده ایم. لذا محتوای مقاله ایشان با عنوان آن چندان سازگار به نظر

تقسیم سیدرضا مؤدب، و...: سیدرضا مزدب پس از تعریف رایج علم الحدیث که تنها مصطلح الحدیث را در برگرفته است، دانش های حدیثی را منحصر در سه دانش اصلی می داند که عبارتند از علم رجال الحدیث، علم مصطلح الحدیث، و علم فقه الحدیث، و شاخه های دیگر حدیثی را زیر شاخه های دانش های فوق تلقی می کند. (مؤدب، ۱۳۷۸: ۲۲). ایشان تاریخ حدیث را در ردیف علوم حدیث قرار نمی دهد و حتی در کتاب تاریخ حدیث خود به این مطلب تصریح می نماید که حدیث از دانش های حدیثی به حساب نمی آید. (مؤدب، ۱۳۸۲: ۲۱ ( البته تقسیم سه گانه سیدرضا مؤدب توسط شادی نفیسی نیز مطرح بوده با این تفاوت که شادی نفیسی در ادامه تصریح می کند که این سه دانش در دنیای معاصر برای حدیث کافی نسیت؛ لذا مثل مسائل تاریخ حدیث نیز می باید در دانش های حدیثی جای بگیرد. (نفیسی، ۱۳۸۸: ۱۲) این در حالی است که مهدی مهریزی دانش تاریخ حدیث را از جمله دانش های حدیثی می داند. (مهریزی، ۱۳۸۲: ۳۱). جناب داود سلیمانی نیز ماین به نام فقه الحدیث و نقد الحدیث (روش شناسی نقد و فهم حدیث) به چاپ رسانده است که راجع به دانش های حدیث به خصوص در نسبت رابطه فقه الحدیث و نقد الحدیث و دیگر دانش های دانش های حدیثی با دانش های حدیثی می داند. (مهریزی، ۱۳۸۲: ۳۱). جناب داود سلیمانی نیز



Journal of Comparative Hadith Sciences, Fall and Winter Y · YY, A(10), P:Y٤0-YV" The Geometry of Hadith Sciences Emphasizing the Establishment of "Philosophy of Hadith" as a New Science Seyyed Ali Seyedov et al

تقسیم سیدعلی دلبری: ایشان در کتاب آسیب شناسی فهم حدیث که آن را از دانش های زیر مجموعه فقه الحدیث می داند، راجع به تقسیم بندی حدیث چنین می گوید: «. . . می توان علوم حدیثی را در آغاز به دو بخش کلی نظری و تطبیقی (کاربردی) تقسیم کرد که هر کدام برای خود اقسامی به شرح ذیل دارد: علوم حدیث کاربردی: ۱. روآیهٔ الحدیث ۲. علم رجال ۳. فقه الحدیث. علوم حدیث نظری: ۱. وایهٔ الحدیث ۲. می مرحال ۳. فقه الحدیث. علوم حدیث نظری دارد: علوم حدیث کاربردی: ۱. روآیهٔ الحدیث ۲. علم رجال ۳. فقه الحدیث. علوم حدیث نظری: ۱. وایهٔ الحدیث ۲. وایهٔ الحدیث ۲. می مرحال ۳. فقه الحدیث. علوم اقسامی به شرح ذیل دارد: علوم حدیث کاربردی: ۲. روآیهٔ الحدیث ۲. علم رجال ۳. فقه الحدیث. علوم حدیث نظری: ۱. وایهٔ الحدیث ۲. مصطلح الحدیث (درآیهٔ الحدیث) ۶. اصول رجال الحدیث ۵. اصول فقه الحدیث» (دلبری، ۱۳۹۲: ۶۹). ایشان در ادامه به تبیین و تشریح هر یک را بیان از دانش ها می پردازند جز دانش فلسفه علوم حدیث که راجع به آن جز یک جمله چیزی دیگری را بیان نمی دارند. (دلبری، ۱۳۹۰: که راجع به آن جز یک جمله چیزی دیگری را بیان

تقسیم محمد حسن ربانی: ایشان، ابتدا در کتاب "دانش درایه الحدیث" دانش های حدیثی را به شش قسم تقسیم بندی می کند که به ترتیب عبارتند از: رجال الحدیث، درایه الحدیث، فقه الحدیث، غریب الحدیث، علاج الحدیث، علل الحدیث (ربانی، ۱۳۸۰: ۳). سپس در اثر دیگری دانش جرح و تعدیل را نیز بر آنها اضافه می کند و در این میان از یاد کرد دانش درایه الحدیث غفلت شده و در ادامه کتاب نیاز به دانش نقد متون الحدیث را نیز مطرح می نماید بدون آن که آن را در ردیف دانش های حدیثی قرار دهد که البته آن را از مباحث دانش فقه الحدیث تلقی می کند. (ربانی، ۱۳۸۰: ۲۰). به نظر می رسد علم آسیب شناسی یا همان علل الحدیث از زیر شاخه های همین علم یعنی فقه الحدیث باشد. او در اثر متاخر دیگری بدون این که به دانش علل الحدیث اشاره کند علاوه بر آنچه گفته شد علم ناسخ و منسوخ را نیز بر دانش های حدیثی مذکور اضافه می نماید (همان: ۹) در نهایت در اثر دیگر تاریخ الحدیث و دانش علل الحدیث را در ردیف دانش های حدیثی اضافه می کند و اثر داشر دیگر و منسوخ را نیز بر دانش های حدیثی مذکور اضافه می نماید (همان: ۹) در نهایت در اثر دیگر تاریخ الحدیث و دانش علل الحدیث را در ردیف دانش های حدیثی اضافه می کند و لی انگ از فراموش شده که از دانش درایه الحدیث نیز یادی نمایند. (ربانی، ۱۳۸۸: ۱۰). حال آن که خود ایشان در دیگر خود از آن به عنوان دانش بسیار مهم یاد کرده اند. البته غیر از ایشان دیگرانی نیز هستند که سعی کرده اند در مقالاتی به تبیین و تقسیمات علوم حدیث بپردازند که از ذکر تقسیمات ایشان صرفنظر می کنیم. (رحمانی، ۱۳۷۲: ۲۱).

#### تحلیل، مقایسه و جمع بندی

نکته مهم قابل ذکر در اینجا این است که همان گونه که اشاره شد مهدی مهریزی ظاهرا تنها کسی است که با نگاهی به آیندهپژوهی علوم حدیث، ضرروت تولید و تاسیس فلسفه علوم حدیث (نه فلسفه

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع أموزش عالى قرآن و حديث



حدیث) را مطرح میکند و به اجمال برخی از مباحث آن را در حدود چند سطر یادآوری میکند بدون هیچگونه توضیح و تشریحی. علی نصیری و سیدعلی دلبری نیز پس از مهدی مهریزی از فلسفه علوم حدیث بدون هیچگونه تشریحی، فقط نام میبرند ولی نگارنده با توجه به تامل و تعمقی که نسبت به مباحث و دانشهای حدیثی شد و ظهور دانشهای جدید و شبهاتی که امروزه در حوزه حدیث پژوهی مطرح است. و با توجه به شکلگیری فلسفههای مضاف در چند دههٔ اخیر در جهان اسلام به خصوص مضاف به علوم در حوزه علوم اسلامی، علاوه بر ضرورت فلسله علوم حدیث، تولید و پایهگذاری دانش دیگری به نام فلسفه حدیث را نیز ضروری میدانم و نیاز است این دو دانش بر هندسه و ساختار علوم حدیث، اضافه گردد. ابتدا لازم است فلسفه حدیث به عنوان فلسفه مضاف به امر در حوزه حدیث پرید آید و سپس فلسفه علوم حدیث را نیز ضروری میدانم و نیاز است این دو دانش بر هندسه و دانشهای فرعی حدیث در ایز ضروری میدانم و نیاز است این دو دانش بر هندسه و دانشهای فرعی حدیث در ایز ضروری میدانم و نیاز است این دو دانش بر هندسه و دانشهای فرعی حدیث در ایز ضروری میدانم و نیاز است این دو دانش بر هندسه و دانشهای فرعی حدیث در ایز است فلسفه حدیث به عنوان فلسفه مضاف به امر در حوزه حدیث پدید آید و سپس فلسفه علوم حدیث به عنوان دانش درجه دو تولید گردد. با این حال با ادغام بسیاری از دانشهای فرعی حدیث در حوزه های کلان دانش های حدیثی، تعداد دانشهای حدیثی تقلیل مییابد. لذا بسیاری از دانشهای حوزه حدیث، عمدتا یا از حوزه دانش فقه الحدیث تلقی میشوند و یا از حوزه دانش درایه الحدیث و یا دانش ر جال الحدیث که این سه حوزه از قدیمی ترین دانشهای حدیثی پیشینی هستند که نقش اساسی و اصلی را در حدیث شناسی ایفا میکند.

از مقایسه تقسیمات دانشهای حدیثی اهل سنت و شیعه معلوم می شود که بزرگان ما (اهل سنت) با این که عملا در حوزه تاریخ حدیث، و نیز فقه الحدیث، به طور کلی و عام، پژوهش های نسبتا جامع و خوبی را انجام داده اند اما از تاریخ حدیث، به خصوص فقه الحدیث به عنوان یک فن و یا یک دانش چون دیگر دانش های حدیثی مثل علم رجال و علم درایه، یاد نکرده اند همچنان که نسبت به آینده پژوهشی علوم حدیث، اظهار نظر و یا پیشنهاد تولید دانش خاصی را ارائه نداده اند این در حالی است که اندیشه وران معاصر شیعه، (نه متقدمین) آن دو به خصوص فقه الحدیث را به عنوان یک فن و مستفل، از دانش های جدید حدیثی تلقی کرده اند و بر آن تاکید دارند و کتاب های زیادی به صورت تخصصی در دو سه دهه اخیر در این زمینه نوشته شده است. پیشنهاد تاسیس فلسفه علوم حدیث ولو به صورت کلی در همین حوزه مطرح شده است.

در این نوشتار قصد داریم در تکمیل آیندهپژوهی علوم حدیث، فلسفه حدیث را نیز بـه مثابـه یـک دانش نوین بر تقسیمات پیشین علوم حدیث بیافزاییم و پیشنهاد دهیم و به تبیین و تشـریح آن بپـردازیم ولی قبل از آن با توجه به آنچه بیان شد لازم است در ابتدا اشارهای به تعریف و نیز الگوی جامعتر علـوم حدیث بپردازیم و ساختاری نوین خود را ترسیم نماییم. جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع أموزش عالى قرآن و حديث Journal of Comparative Hadith Sciences, Fall and Winter Y · YY, A(10), P:Y٤0-YV" The Geometry of Hadith Sciences Emphasizing the Establishment of "Philosophy of Hadith" as a New Science Seyyed Ali Seyedov et al

لزوم تعريف جامع از علوم حديث

علوم حدیث، (علم الحدیث) دو کاربرد عام و خاص دارد. در کاربرد عام، همه دانش های حدیثی مد نظر است، در کاربرد خاص تنها دانش مصطلح الحدیث، مد نظر است که تحت اصول الحدیث، قواعد الحدیث، در آیۀ الحدیث نیز از آن یاد می شود. امروزه به جهت آن که دانش های حدیثی بیش از پیش متعدد شده اند، باید از تعبیر «علم الحدیث» پرهیز و به جای آن از تعبیر «علوم الحدیث» استفاده شود و از اختصاص علوم حدیث به دانش مصطلح الحدیث صرف نظر شود. در قرون پیشین اختصاص و یا تبادر علوم حدیث به مصطلح الحدیث موجب خلط نمی شد، اما امروزه موجب خلط می شود و از علوم الحدیث تعریف جدید و عامی باید صورت گیرد تا همه دانش های حدیثی گذشته و حال را در بر گیرد. از این رو تعریف عام علوم حدیث می تواند چنین ارانه شود: «دانش های که حدیث را از جهات و زاویه ها (حیثیت ها)ی گوناگونی بررسی و مطالعه می کند». تعریف مذکور شامل همه دانش های حدیث خواهد بود و موضوع خاص آنها، زاویه و یا حیثیت خاصی است که سبب تمایز هر یک شده است. بنابراین موضوع یکی مطلق و موضوع دیگری محدود و منحصر در یک زاویه خاص اس تعریفی که از علوم حدیث می تواند و یکری محدود و منحصر در یک زاویه خاص این های مدیث خواهد بود و موضوع خاص آنها، زاویه و یا حیثیت خاصی است که سبب تمایز هر یک شده تعریفی که از علوم حدیث صورت گیر و محیث محی و می تحمد در در یک زاویه خاص است. تعریفی که از علوم حدیث مورت گرفت تنه دانش های درجه یک را در بر می گیرد نه درجه دو.

#### ج. الگوی پیشنهادی جامع و نوین تقسیم علوم حدیث

دانش های مثل تاریخ حدیث، رجال الحدیث، مصطلح الحدیث، و فقه الحدیث مورد اتفاق همگان است که می توان با افزودن دو دانش جدید به نام فلسفه حدیث و فلسفه علوم حدیث، شمارش آنها را به شش عدد رساند و مابقی دانش های حدیثی را از فروعات آنها تلقی کرد. گاهی حیثیت ها و نوع نگاه ها است که موجب تفکیک علوم می شود. لذا دانش های مرجع حوزه حدیث در تقسیم جامع و نوین کنونی، عبارتند از: ۱. دانش رجال الحدیث ۲. دانش مصطلح الحدیث ۳. دانش فقه الحدیث ٤. دانش تاریخ حدیث ٥. دانش فلسفه حدیث ۲. دانش مصطلح الحدیث ۳. دانش فقه الحدیث ٤. دانش "تقسیم جامع علوم حدیث" به همین مبحث اشاره دارد. نکته دیگر این که دانش های حدیثی را از از ابتدا تا امروز است که نمودان تفسیم کرد: یکی به لحاظ فرایند شکل گیری و سیر تاریخی علوم حدیث از ابتدا تا امروز است که نمودار شماره (۲) تحت عنوان "فرایند زمانی شکل گیری دانش های حدیثی " به آن اشاره دارد؛ تقسیم دیگر، تقسیم دانش های حدیثی به لحاظ فرایند زمانی شکل گیری دانش های حدیثی " به آن اشاره دارد؛ تقسیم دیگر، تقسیم دانش های حدیثی به لحاظ روایتی (نقلی) و درایتی (نظری) است

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث



که نمودار شماره (۳) در پایان مقاله بیانکننده آن است.

ضرورت تأسيس فلسفه حديث و فلسفه علوم حديث

على رغم رشد و بالندگى هر يک از دانش هاى پيشين حديثى، امروزه بسيارى از پرسش هاى اساسى، بنيادين، اصلى و ريشهاى درباره خود حديث (نه علوم حديث) مطرح است که علوم پيشين حديثى نه تنها به آنها نپرداخته اند، بلکه توانايى پرداختن به آنها را نيز ندارد؛ چراکه پاسخ اين پرسش ها موضوعاً از حوزه بحث ها و مسئله هاى علوم پيشين خارج است. الا اين که از باب ضرورت و يا نياز آن رشتهٔ علمى به آن مبحث حديثى بوده است. از اين رو مى طلبد و لازم است علمى ديگرى را در کنار علوم پيشين تحت عنوان دانش «فلسفه حديث» پايه گذارى نماييم تا بتوانيم پاسخ پرسش هاى اساسى و بنيادين حوزه حديث را در ساختار معين بحث و تحليل نمايد. در نتيجه با پرسش هاى اساسى و بنيادين حوزه حديث را در ساختار معين بحث و تحليل نمايد. در نتيجه با پيدا خواهد کرد و بحث ها و مسئله هاى جديد و معاصر نيز جزء قلم رو همين دانش قرار خواه د گرفت. البته آنچه گفته شد مربوط به ضرورت تاسيس فلسفه حديث بود که اين غير از ضرورت و نياز به تاسيس فلسفه علوم حديث است.

نباید بین این دو دانش و موضوع آنها و مسائل آنها خلط کرد. اگر موضوع مطالعه ما، علـوم حـدیث باشد در این صورت فلسفه علوم حدیث تولید خواهد شد که از دانشهای درجه دو است؛ از ایـن رو این دانش کاملا نگاه پسینی به علوم حدیث دارد. این نگاه تا به حال به صورت شفاف در حوزه علـوم حدیث صورت نگرفته است. چیستی دانشها، اهداف شکل گیری دانشها، کارآمـدی دانشها، رابطه دانشهای حدیثی با یکدیگر، جامعیت و مانعیت دانشهای حدیثی از حیث قلمرو مباحث خـود . . همگی به ناچار باید مورد مطالعه دانش فلسفه علوم حدیث قـرار گیرد. ما در ایـن حوزه چالشهای فراوانی داریم که تأسیس و تولید دانش فلسفه علوم حدیث را ضرورت می بخشد. ممکن است برخی فلسفه حدیث و فلسفه علوم حدیث را یکی تلقی نمایند و یا مسائل آن را مشترک تلقی کنند. همان گونه که چنین خلطی در میان دیگر فلسفههای مضاف نیز رایج است که برخی از نظریه پردازان چـون علی اکبر رشاد به آن اشاره کردهاند حال آن که چنین نیست و این دو، کاملا دو نظام معرفتی جداگانهای دارد.

به این نکته مهم باید توجه کرد که گاه مراد از حدیث عین گفتار و رفتار و تقریر پیامبر المیت است که از آن به «سنت مَحکیّه» تعبیر میشود و گاه مراد از آن، گزارش و حکایت رسیده از گفتار، رفتار یا



تقریری ایشان است که از آن به «سنت حاکیه» یا همان حدیث تعبیر می شود. هر دو، مورد مطالعه فلسفه حدیث خواهد بود.

#### ييشينه دانش فلسفه حديث

راجع به پیشینه "فلسفه حدیث" دو جهت مد نظر است. یکی پیشینه به معنای شکل گیری و تأسیس دانش مستقل در قالب یک ساختار و نظام واره معرفتی کامل تحت عنوان "فلسفه حدیث" که بر اساس یک منطق خاصی به ترکیب و گردآوری مسائل بنیادین حدیث پرداخته باشد. پیشینه فلسفه حدیث به این معنی سابقه ندارد و تلاش فعلی اولین گامی است که در این عرصه صورت می گیرد. با توجه به نو پدید بودن ظهور فلسفه های مضاف در جهان اسلام و نیز عدم رواج آن در علوم اسلامی، چیزی تا به حال تحت عنوان دانش فلسفه حدیث طرح نشده است البته نسبت به برخی از شاخههای علوم اسلامی، مثل فلسفه علم اصول، فلسفه علم فقه، فلسفه دین، و... گامهای نسبتا خوبی در قالب آثار متعدد علمی اعم از کتاب و مقالات، نگاشته شده است که شایسته تقدیر است.

اما اگر مراد از پیشینه دانش فلسفه حدیث، بررسی مسائل فلسفه حدیث باشد، پاسخ این است که پاره ای از مباحث و مسایل فلسفه حدیث به صورت مستقل و یا ضمنی، سابقه طولانی تری دارد. مباحثی مثل حجیت حدیث، حدیث و عقل، حدیث و کتاب در آثاری مثل: "حجیه السنه" اثر عبدالغنی عبدالخالق، کتاب "السنه، حجیتها و مکانتها فی الاسلام. . . " اثر محمد لقمان وکتاب "رابطه متقابل کتاب و سنت" اثر علی نصیری و "هر منوتیک و منطق فهم حدیث" اثر ابوالفضل ساجدی و . . . "تعامل حدیث و علوم بشری (مباحث نظری)" پایان نامه از نگارنده (سیدعلی سیداف) سال ۱۳۹۰: با راهنمایی محمد علی رضایی اصفهانی، و "منطق فهم احدیث" اثر محمد لقی ان وکتاب "رابطه متقابل محمد علی رضایی اصفهانی، و "منطق فهم احادیث علمی" اثر محمد علی رضایی اصفهانی ۱۳۹۲. و مقاله نسبتا جزئی "درآمدی بر فلسفه حدیث" اثر احمد زارع زردینی، "دو فصلنامه صحیفه مبین، شماره مقاله نسبتا جزئی "درآمدی بر فلسفه حدیث" اثر احمد زارع زردینی، "دو فصلنامه صحیفه مبین، شماره اصول و علم کلام و علوم جدید مثل فلسفه دین، و . . . به صورت پراکنده مورد بحث و بررسی قرار گرفته است اگرچه هیچ یک از موارد مذکور به صورت یک نظام معرفتی تحت عنوان فلسفه حدیث، تالیف و نگارش نشده اند. این همان چیزی است که دانش فلسفه حدیث به دنبال آن است.

#### تعريف دانش فلسفه حديث

فلسفههای مضاف از آنجا که نو پدید می باشد نباید توقع چندان زیادی داشت به خصوص نسبت



به علوم اسلامی در جهان اسلام. ولی با توجه به کلیتی که نسبت به فلسفههای مضاف انجام شده است می توان "فلسفه حدیث" را چنین تعریف نمود:

دانشی که به پرسش ها و مسائل اصلی و اساسی، کلان، بنیادین، که رویاروی کل حدیث قرار دارد. (به کلیت حدیث برمی گردد.) را پاسخ می دهد. در واقع علمی است که به تبیین و بیان احکام کلی مضاف الیه خود یعنی حدیث می پردازد. طبق این تعریف نگاه این دانش، کاملا درون گرانه (خسرو پناه، ۱۳۸۵: ۱۵). است که مسائل درونی حدیث را بررسی و تحلیل می نماید. دانشی است که به بیان مبادی تصوری و تصدیقی (جبریلی، فلسفه علم کلام، قبسات ش ۳۹-۲۰۰) حدیث می پردازد و یا به تعبیر دیگر دانشی است که به هستی شناسی و معرفت شناسی حدیث می پردازد. همان گونه که برخی از محققین (رضایی اصفهانی، ۱۳۸۵: ۳۹-۲۰۰) راجع به تعریف برخی از فلسفه های مضاف اسلامی چنین گفته اند. (هادوی تهرانی، پژوهش های دینی، ۱۳۸۶: ۲۱۰؛ ضیائی فر، ۱۳۹۲: ۲۲۲؛ معلمی، چنین گفته اند. (راجع به "فلسفه اخلاق"، اثر معلمی، اعتراض شدیدی نیز از جانب آیهٔ الله لاریجانی به جهت عدم رعایت ادب پژوهشی، صورت گرفته است. (لاریجانی، ۱۳۹۳: ۲۲۷؛ ای الله لاریجانی به

فلسفه حدیث عبارت است از همان تفکر فلسفی و یا ژرفاندیشی و یا تاملات عقلانی و نظری راجع به حدیث. این دانش خصلت آزاد اندیشی فلسفه را در خود دارد. فلسفه وقتی مضاف به چیزی شد به معنای کاوش و تأمل عقلانی در باره آن چیز یعنی مضافالیه خود است چه این که آن پدیده علم باشد و یا امر و حقایق عالم هستی. طبق این تعریف، روش این دانش عمدتا عقلانی است.

فلسفه حدیث را با توجه به"نظریه دیدبانی" می توان چنین تعریف نمود: فلسفه حدیث از فلسفههای مضاف به امور (حقایق) و از دانش های درجه اول تلقی می شود که با رویکرد صرفا تاریخی و یا صرفا منطقی و یا تاریخی- منطقی، به عوارض مضاف الیه خود یعنی حدیث پرداخته و از مسایل و احکام آنها بحث می کند.

#### الگو و مسائل پیشنهادی دانش فلسفه حدیث

با توجه به تعریف صورت گرفته و کلیاتی که راجع به فلسفه حدیث بهعنوان یکی از فلسفههای مضاف گفته شد به تعبیر دیگر پس از چیستی و چرایی آن، اکنون نوبت آن رسیده است که چگونگی و مسئلهها و بحثهای بنیادین «فلسفه حدیث» را به اجمال بهصورت فهرستوار به شرح ذیل پیشنهاد کنیم تا در صورت نیاز توسط صاحب نظران، بازنگری، اصلاح و یا مباحث آن تکمیل گردد.



Journal of Comparative Hadith Sciences, Fall and Winter Y · YY, A(10), P:Y٤0-YV" The Geometry of Hadith Sciences Emphasizing the Establishment of "Philosophy of Hadith" as a New Science Seyyed Ali Seyedov et al

گفتار اول: مفاهیم و اصطلاحات (علوم حدیث، فلسفههای مضاف و...) گفتار دوم: کلیات فلسفه حدیث (موضوع، تعریف، ضرورت، روش و...) گفتار سوم: رابطهٔ فلسفه حدیث با دیگر علوم حدیث گفتار چهارم: چیستی حدیث، گفتار پنجم: ضرورت حدیث گفتار ششم: قلمرو معارف حدیثی گفتار هفتم: حجیت حدیث و قلمرو آن گفتار دهم: رابطه حدیث با کتاب گفتار دوازدهم: رابطه حدیث با علوم تجربی گفتار دوازدهم: رابطه حدیث با علوم تجربی گفتار دوازدهم: رابطه حدیث با علوم تجربی

دیگران جزو مسائل فلسفه علوم حدیث یاد کرده اند نیاز به تأمل جدی دارد. (مهریزی، علوم حدیث، ۱۳۷۹: ۱۲).

#### منطق ساختار دانش فلسفه حديث

پس از آن که ساختار و نظام واره مباحث فلسفه حدیث ترسیم شد؛ جای این پرسش باقی می ماند که این ساختار و نظام وارگی بر چه اساس و منطقی، بناء شده است چرا به گونهٔ دیگری ارئه نشد؟ یا چرا مسائل دیگری بر آن اضافه نشد و حالت انحصاری به خود گرفته است؟ پاسخ: تعیین مسائل فلسفه حدیث به ترتیب مذکور، از حدیث تقدیم و تاخیر کاملا منطقی و مدلل است و حلقات به هم پیوسته ای هستند که مجموعا اجزاء این دانش را تشکیل می دهند که هر کدام، کارایی خاص خود را دارد.

اما ملاک انتخاب مسائل فوق، در ساختار فلسفه حدیث، بر این اساس بوده که از یک جهت کاملا بنیادی هستند و از طرف دیگر، هیچ یک از دانش های حدیثی به آن نپرداختهاند لذا جایگاه ایـن مسـائل در علوم حدیث، همچنان بلاتکلیف باقی مانده الا این که گاهی به حسب ضرورت در لابلای برخی از



دانش های دینی به دلیل نوع ارتباط آنها با آن علم، مثل علم تفسیر، علم اصول، علم کلام بحث شدهاند. انحصار مسائل فوق در فسلفه حدیث بدین دلیل بوده است که مسائل دیگر، عمدتا مسائل جزئی و فرعی تلقی می شوند که دیگر دانش های حدیثی به نحو احسن، بدان پرداختهاند. بر این اساس و با تاسیس این دانش، دیگر هیچ مبحث کلانی مربوط به حوزه حدیث باقی نمی ماند الا این که جایگاه آن، در ضمن دانش های حدیثی روشن است.

### چیستی دانش فلسفه علوم حدیث

مهریزی چند سال قبل در پژوهش های حدیثی خویش بر پایه گذاری فلسفه علوم حدیث اشاره کرده است. ایشان در مقالهای تحت عنوان «بایسته های پژوهش در حوزه حدیث»، در مبحث «خلاهای پژوهشی حوزه حدیث» هشت خلا را یادآوری می کند که هفتمین خلا آن، پایه گذاری رشته «فلسفه علوم حدیث» است. ایشان در جای دیگر راجع به ماهیت و مسائل فلسفه علوم حدیث چنین می گوید: "در این رشته، حدیث و دانش های مربوطش، از منظر بیرونی مورد مطالعه و پژوهش قرار می گیرد.

حدیث، تعمیم یا تخصیص حجیت حدیث در موضوعات گوناگون، رابطهٔ قرآن و حدیث، پاسخگویی به پرسش های مستشرقان و ... را مباحث دیگری از قلمرو مسایل فلسفه علوم حدیث می داند. (مهریزی، ۱۳۸٦: ۲). ایشان در همین راستا در سال ۱۳۸٦ مشاوره پایان نامه ای را نیز تحت عنوان "فلسفه علوم حدیث" در دانشگاه قم بر دوش می گیرد. محمد الهی خراسانی به عنوان دانش پژوه این پایان نامه، تحت نظر ایشان مهمترین محورها و مسایل فلسفه علوم حدیث را

ماهيت علوم حديث،

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث

Journal of Comparative Hadith Sciences, Fall and Winter Y · YY, A(10), P:Y٤0-YV" The Geometry of Hadith Sciences Emphasizing the Establishment of "Philosophy of Hadith" as a New Science Seyyed Ali Seyedov et al

موضوع و قلمرو علوم حدیث، ساختار علوم حدیث، کارکرد علوم حدیث، سیر تطور علوم حدیث، مبادی علوم حدیث مبادی علوم حدیث با علوم اسلامی معرفی میکند. علی نصیری نیز در سال ۱۳۸۵ مقاله ای را تحت عنوان «فلسفه علوم حدیث» نگاشته اند که مطالب علی نصیری نیز در سال ۱۳۸۵ مقاله ای را تحت عنوان «فلسفه علوم حدیث» نگاشته اند که مطالب علی نصیری غیر در آن ذکر شده است. (خسروپناه، ۱۳۸۵: ۲/۲۰۲۲). در حوزه دانش فلسفه علوم حدیث چیزی دیگری غیر از آنچه گفته شد به چشم نمی خورد.

اولین نکته اصلاحی نسبت به تعریف مهدی مهریزی این است که موضوع فلسفه علوم حدیث هیچ وقت حدیث نمی تواند باشد بلکه فقط علوم حدیث است لذا هدف فلسفه علوم حدیث با هدف فلسفه حدیث نیز متفاوت خواهد بود چنان چه مسائل این دو حوزه نیز متفاوت است نه آن چنان که ایشان نام برده اند. نکته دیگر در تفکیک میان این دو دانش این که فلسفه حدیث دانش درجه یک است، حال آن که فلسفه علوم حدیث دانش درجه دو است اگر چه ممکن است اند کی از مسائل این دو دانش تا حدودی مشترک تلقی شود؛ ولی جهت نگاه فرق دارد. این دو دانش به عقیده ما از دو نظم معرفتی خاصی بر خوردار هستند. اما در تکمیل بحث ایشان باید گفت با رونق پیدا کردن فلسفههای مضاف به خصوص در حوزه علوم اسلامی و نیز طرح مباحث تئوری آن، توسط نظریه پردازان در ده همای اخیر، ضرورت دارد ابتدا دانش فلسفه حدیث تاسیس شود و سپس فلسفه علوم حدیث.

بحث مهم دیگری که راجع به فلسفه علوم حدیث مطرح است این است که این دانش، از چه ماهیتی برخوردار است؟ یعنی نسبت به همه شاخههای علوم حدیث، باید فلسفه مضافی به نام "فلسفه آن علم" مثل فلسفه علم رجال، فلسفه فقه الحدیث، فلسفه مصطلح الحدیث تاسیس شود؟ و یا تاسیس دانشی به نام "فلسفه علوم حدیث" به صورت کلی کافی است؟ به تعبیر دیگر، فلسفههای تلفیقی باید داشت و یا فلسفه های تجزیه ای؟ فلسفه علوم قرآنی درست است و یا فلسفه علم تفسیر، فلسفه علم قرائت؟ و... این مبحثی است که ظاهرا در این مورد مطلبی ارائه نشده است، ولی در کل، اضافه فلسفه بر یک حوزه دانشی مثل علوم حدیث و یا علوم قرآنی صحیح به نظر نمی رسد. بلکه لازم است



هر یک از شاخههای دانشی آن حوزه، به صورت مستقل و تفکیک شده، و جدایی از هم، می بایست فلسفه ای برای خود داشته باشند. لذا تلفیق درست نیست الا از باب خلط ابتدایی و یا تسامح به جهت بدو امر، و یا از باب تحلیل و بررسی کلیاتی از آن رشته علمی. چنان که ظاهرا هدف از تدوین نوشته هایی چون: " فلسفه علوم انسانی" اثر عبدالحسین خسرو پناه و یا تدوین پایان نامه "فلسفه علوم حدیث" اثر خراسانی با راهنمایی مهدی مهریزی و یا مقاله "فلسفه علوم حدیث" اثر علی نصیری، همین بوده است.

ساختار و نظام واره مسائل فلسفه علوم حدیث را در قالب سه گفتار به شـرح زیـر میتـوان پیشـنهاد کرد که توسط محققین، مورد تحلیل و و تکمیل قرار گیرد.

گفتار اول: کلیات

 چیستی دانش فلسفه علوم حدیث ۲. موضوع دانش فلسفه علوم حديث ۳. تفکیک دانش «فلسفه حدیث» از «فلسفه علوم حدیث» ٤. چرايي و يا ضرورت پايهگذاري دانش فلسفه علوم حديث د. روش شناسی فلسفه علوم حدیث هدف پایهگذاری فلسفه علوم حدیث (وظیفه و مسئولیت) گفتار دوم: چیستی علوم حدیث ۱. تعریف های علوم حدیث و موضوع های آن ۲. پیشینه و سیر تطور دانش های حدیثی (دوران رشد و رکود) (هندسه علوم حدیث) ۳. ساختارها و یا قلمرو هر یک از علوم حدیث رسار از ا ٤. مقایسه دانشهای حدیثی ٥. جایگاه، ضرورت و چرایی علوم حدیث (عامل ها و زمینهها) مشروعیت علوم حدیث ٧. هدف پايهگذاري علوم حديث ٨. وظيفه ها و مسئوليت هاي علوم حديث ٩. نقش و كارآمدي علوم حديث در تدوين كتب حديثي و بررسي اعتبار و فهم آن ۱۰. کارآمدی علوم حدیث در یافته های امروزی



Journal of Comparative Hadith Sciences, Fall and Winter Y · YY, A(10), P:Y٤0-YV" The Geometry of Hadith Sciences Emphasizing the Establishment of "Philosophy of Hadith" as a New Science Seyyed Ali Seyedov et al

البته چنانچه گفتهشد به نظر میرسد شیوه درست و صحیح آن است که برای هر یک از علوم حدیث و دانش های حدیثی می بایست به صورت تفکیک شده، فلسفه جدایی مثل "فلسفه علم رجال" و "فلسفه علم الدرایه" و "فلسفه فقه الحدیث" تأسیس شود و محورهای فوق را به صورت جداگانه پیرامون هر یک تحلیل و بررسی کرد .

رابطه فلسفه حديث با ديگر دانشهاي حديثي

دانش های حدیثی با این که هر کدام مستقل هستند و مسائل خاص خود را دارند اما بی ارتباط از هم نیستند بلکه پیوند عمیق و تنگاتنگی میان آنها برقرار است و مکمل هم به حساب می آیند و هدف واحدی را دنبال می نمایند. نقش هر کدام از دانش های اصلی حوزه حدیث نسبت به هم چون ستون های اصلی یک آپارتمان است. فلسفه حدیث نیز کی از آن ستون ها است. همه علوم حدیث در واقع بستر و زمینه ساز استفاده از معارف حدیثی تلقی می شوند که امروزه استفاده از معارف حدیثی د جز از طریق آنها میسر نمی باشد البته ممکن است که برخی از علوم حدیث در این امر، نسبت به دیگری از اهمیت بیش تری برخودار باشد و یا از حیث رتبه بر دیگری مقدم باشد و یا کار آمدتر باشد فلسفه حدیث نیز در این میان، جایگاه بس مهمی دارد. بنابراین اگر دانش فقه الحدیث مقصد دانش های حدیثی تلقی شود که می شود، فلسفه حدیث، مبدأ دانش های حدیثی به حساب می آید از روشن می شود اگرچه فلسفه حدیث خود از نظر تاسیس و یا فراگیری دیگر دانش های اصلی حدیثی روشن می شود اگرچه فلسفه حدیث خود از نظر تاسیس و مکل گیری، متاخر از دانش های حدیثی

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث



فلسفەيابى يا فلسفەسازى؟

نکته دیگر در تکمیل بحث قبلی این که به علت نو ظهور بودن فلسفه های مضاف به نظر می رسد برخی تقسیمات و اظهار نظرها در حوزه فلسفه های مضاف، ناشیانه باشد. گویا به جای این که فلسفه يابي كنيم دست به فلسفه سازي مي زنيم. آيه الله لاريجاني در كتاب "فلسفه علم اصول" تفكيك دانش "فلسفة علم اصول" را از "فلسفه اصول" كار ناشيانه، سخيف، (لاريجاني، ١٣٩٢: ٤٤). و بى اساسى مى داند كه ربطى به فلسفه هاى علوم ندارد. (همان: ٤٥). البته آيه الله لاريجانى در جاى ديگري از کتاب خود، در مورد اين نويسنده، گلايه شديدي نيز دارند. (ر. ک لاريجاني، ١٣٩٣: ٢٣). و دليل مدعياني راكه در اثبات ادعاي خود به قطعي التفكيك بودن دو علم "فلسفه علم اخلاق" و "فلسفه اخلاق" اشاره كردهاند. (حسن معلمي، درآمدي بر فلسفه اصول). ناتمام مي داند چرا كه ايشان اخلاق را غیر از این که علم هم دارد یک امر و یک واقع نیز می داند این در حالی است که علم اصول چنین نیست. وی بر آن است که اصولی به معنای یک امر نداریم بلکه آنچه است فقط علم است. (همان، ٤١). به نظر ایشان اصطلاح اصول تنها در مورد علم اصول کاربرد دارد و کاربرد دیگری غیر از آن ندارد. و اگر هم بنا باشد میان آن تفکیک وجود داشته باشد (ک وجود ندارد) مراد، تنها مبادی تصوری و تصديقي آن است نه بيش تر از آن، كه آن مبادى مي تواند از مبادى و مسايل فلسفه علم اصول نيز تلقى شود و در همان، مورد بحث و بررسی قرار گیرد. (همان، ٤٦). لـذا نیـازی بـه تفکیـک آن دو و تکثیـر اصطلاح اضافي نيست. يعنى همان مباحثي كه در فلسفه اصول و يا فلسفه اخلاق مطرح مي شود و در مبادى فلسفه علم اصول و يا فلسفه علم اخلاق مي تواند نيز مطرح شود.

در صورت صحت تحلیل مبحث فوق و الگو قرار دادن آن در تسری به دیگر دانش های اسلامی، می توان جداسازی و تفکیک فلسفه تفسیر از فلسفه علم تفسیر، فلسفه فقه از فلسفه علم فقه، فلسفه قرانات از فلسفه علم قرانات و فلسفه رجال از فلسفه علم رجال و. . . را در صورت وجود از همین باب، امر ناشیانه و به دور از صحت دانست و ثمرهای جز کثرت اصطلاح ندارد و می توان آن را مصداق فلسفه سازی دانست نه فلسفه یابی. چرا که همه موارد مذکور کاربردی جز در علم خود ندارد. این فرق می کند با فلسفه اخلاق و فلسفه حقوق که برخی مطرح کردهاند. (تقریرات درس فلسفه فرهنگ استاد رشاد ذیل بحث تقسیم فلسفه های مضاف. و ایه الله مصباح/رشاد، علی اکبر، جزوه تهیه شده از جلسه اول، درس "فلسفه فرهنگ"موجود در سایت معظم له: int. مد. ir دودی قابل توجیه باشد؛ اگرچه همان را می توان یک امر خارجی تلقی کرد. لذا ممکن است آن دو تا حدودی قابل توجیه باشد؛ اگرچه همان جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع أموزش عالى قرآن و حديث

Journal of Comparative Hadith Sciences, Fall and Winter Y · YY, A(10), P:Y٤0-YV" The Geometry of Hadith Sciences Emphasizing the Establishment of "Philosophy of Hadith" as a New Science Seyyed Ali Seyedov et al

نيز نزد برخي محل اشكال و تامل است. (لاريجاني، ١٣٩٣: ٤٦).

البته بحث قرآن و یا حدیث که هر دو یک امر و یا یک واقعیت هستند از بحث فعلی جدا هستند از این رو آن دو می تواند هر کدام به تنهایی فلسفهای برای خود داشته باشد. قرآن و حدیث دو منبع غنی هست که از آنها علوم تراوش می کند و بالاتر از علم هستند. بنابراین از آن جهت که فلسفه، مضاف به قران و یا حدیث شده است از فلسفههای مضاف به امور تلقی می شود اما از آنجهت که دانش های قرانی و حدیثی، علم هستند از این رو فلسفه های مضاف آنها از فلسفه های مضاف به علوم تلقی می شوند. بله علوم اسلامی نیازمند کاوش فلسفی هستند و برای امهات آنها می باید فلسفه های مضاف می شوند. بله علوم اسلامی نیازمند کاوش فلسفی هستند و برای امهات آنها می باید فلسفه های مضاف به نام فلسفه مضافی اسلامی نیازمند کاوش فلسفی هستند و برای امهات آنها می می ید و مرای یا هر تاسیس نمود؛ اما این به آن معنا نیست که سلیقهای عمل کنیم. و فلسفه را بر سر هر امری یا هر چیزی به نام فلسفه مضاف، اضافه کنیم چرا که در این صورت، فلسفه بار و ارزش معنایی خودش را به عنوان یک رشته علمی از دست خواهد داد و یا در این موارد بیش تر حالت چرایی و علت یابی پیدا خواهد حقیقت فلسفه علم تفسیر و فلسفه علم فقه مراد باش تر حالت چرایی و علت یابی پیدا خواهد حقیقت ان دو یکی است. (ر. ک سلطان آبادی و همکاران، دو فصلنامه علوم قرآن و حدیث، ۱۳۹۱: ۲۸۸؛ نصیری، قبسات، ۱۳۸۵: ۲۰ یا ۱۳۹۲: ۲۰ می از ۱۳۸۵، در این اسمورت خط در تعبیر است و الا مهمانی دو فصلنامه قرآن و علم، ۱۳۹۶: ۲۰ یا ۱۳۹۵، تهسات، ۱۳۸۵: ۲۰ یا در می اسمو ای و امینی

#### نقش فلسفه های مضاف در گسترش علوم اسلامی

پس از رحلت پیامبر و فاصله گرفتن بیش از حد مردم از عصر رسالت و اقتضائات زمان و دوران و نیز زیاد شدن پرسش های جدید در حوزه های مختلف و پاسخ علمی و منطقی و دسته بندی آنها توسط علماء و بزرگان، سبب شد به تدریج دانش های اسلامی در حوزه های مختلف علمی مثل علم اصول، علم فقه، علوم حدیث، علم تفسیر، علم قرانات، علم اخلاق، علم کلام و عقاید، فلسفه و عرفان و... تاسیس شد و سبب تکثیر علوم اسلامی در عالم اسلام گردید که همگی از دانش های درجه یک به حساب می آیند. اقتضائات امروزی و نیازهای دوران و نیز تحول در علوم مذکور و برخی از عوامل دیگر، می طلبد، برای هر کدام از دانش های یادشده پیشین، دانش درجه دو تحت عنوان فلسفه های مضاف تولید شود. دانش هایی چون: "فلسفه علوم قرآن" فلسفه علوم حدیث" فلسفه علم قرائات" فلسفه علم فقه" فلسفه علم تفسیر " فلسفه علم اصول " فلسفه علوم حدیث السفه علم قرائات ا

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع أموزش عالى قرآن و حديث



ويا دانش هاي مثل فلسفه علم فيزيك، فلسفه علم رياضي، فلسفه علم شيمي، فلسفه علم منطق، فلسفه علم حقوق، فلسفه علم سياست، فلسفه علم مديريت، فلسفه علم روان شناسي، و... (ضيائي فر، فلسفه علم فقه) که وظیفه هر یک از دانش های یادشده این است که با روش عمدتا عقلانی به تحلیل و بررسي مسائل مضافاليه خود بيردازد. و اين سبب توسعه و گسترش علوم در جهان اسلام و موجب توليد علوم اسلامي مي شود؛ بنابراين ما مي توانيم با توسعه دانش هاي ديني حتى انساني و تجربي فلسفه های مضاف تاسیس نماییم. ما در کنار "علم تفسیر" می توانیم دانش دیگری تحت عنوان "فلسفه علم تفسير" تاسيس نمايم. چرا كه هر كدام با ديگري تفاوت دارد اگرچه برخيي از مباحث و مسائل آن ممکن است مشترک باشد. (رشاد، قبسات، ۱۳۸۵: ۳۹و ۲۰). این روند را در دیگر دانش های دینی نیز مي توانيم يياده كنيم. مثل تأسيس دانش "فلسفه علم قرائات" كه متاخر بر علم "قرائات" است. دانش فقه نيز به همين صورت است. علم اصول نيز همين گونه است علم كلام نيز همين گونـه اسـت عرفـان نيـز همین گونه است همچنان که می توانیم شاهد شکل گیری تاسیس فلسفه های مضاف برخی از علوم در حوزه دانش های انسانی و تجربی نیز باشیم. فلسفه های مضاف می تواند نقش موثر و چشم گیری نسبت به توليد و توسعه علوم اسلامي اعم از ديني، انساني و تجربي داشته باشد؛ لذا مي بينيم مدتي است كه راجع به دانش های علوم انسانی مثل "دانش اخلاق" دانش دیگر نیز تحت عنوان "فلسفه علم اخلاق" تاسیس شده است. یا در کنار "دانش حقوق" دانش دیگری تحت عنوان "فلسفه علم حقوق" می تواند تاسیس شود، فلسفه علم روان شناسی نیز همین گونه است. (همان) شاخههای علوم تجربی نیز همین حکم را دارد. مثل علم فیزیک که می توان در کنار آن دانش فلسفه علم فیزیک را تولید و تاسیس نمود. از این طریق می توان تمام علوم اسلامی را در حوزه های مختلف علمی، توسعه داد و تولید نمود تا سوالات بنیادین و اساسی یک پدیده و یا یک دانش پاسخهای مناسب خویش را بهصورت عقلانی بیابد. این نوع نگاه و پرداختن به مسائل علمی به صورت عقلانی در عصر کنونی لازم و ضروری است و امتیازات فراوانی دارد و تنها از این طریق است که نگاههای تنگ نظرانه و جامد و کاستی های گذشته شناسایی و جبران می شود و راه حل منطقی خودش را می یابد.

وجود اشکالات و مخالفتها در مورد فلسفههای مضاف نباید مانع راه باشد چرا که توسعه و حرکت رو به کمال علوم یک ضرورت انکار ناپذیر است بهطور نمونه، برخی از دروس عقلی مثل فلسفه روزی، در دروان پیشین، مخالفانی داشت اما امروزه دیگر کسی از ضرورت فلسفه سخن نمی گوید چرا که ضرورت آن بر همه روشن است بلکه سخن از ضرورت ارائه فلسفههای مضاف علوم

170



Journal of Comparative Hadith Sciences, Fall and Winter Y · YY, A(10), P:Y٤0-YV" The Geometry of Hadith Sciences Emphasizing the Establishment of "Philosophy of Hadith" as a New Science Seyyed Ali Seyedov et al

اسلامی است. امروزه علم اصول و علم فقه که از اساسی ترین دانش های دینی است، رویکرد فلسفی به خود گرفته است. (لاریجانی، فلسفه علم اصول) سخنان مخالفین فلسفه را امروزه تنها در اوراق تاریخی باید جستجو کرد. خوشبختانه امروزه، ما شاهد تولید فلسفه های مضاف در جهان اسلام هستیم و برخی از فیلسوفان علوم اسلامی توانسته اند به حسب تخصص و یا علاقه، در حوزه های مختلف علوم اسلامی فلسفه های مضافی را تولید و تاسیس نمایند؛ از جمله فلسفه دین، فلسفه اخلاق، فلسفه علم اصول فقه، فلسفه علم فقه، فلسفه علم تفسیر، فلسفه اسلامی، و. . . اما برخی از عرصه های علمی علوم اسلامی و انسانی و تجربی همچنان نیاز به پژوهش و در نتیجه تولید فلسفه های مضاف دارد. از جمله فلسفه تفسیر اجتماعی، فلسفه تفسیر مقاصدی، فلسفه تفسیر تمدنی، فلسفه علم تاریخ، فلسفه علم عرفان، فلسفه علم نقسه حدیث و فلسفه علوم حدیث و د. .

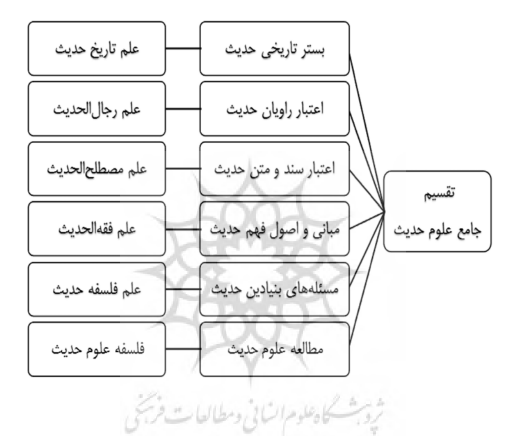
#### نتيجهگيري

مطالعه حدیث، زاویه و حیثیتهای گوناگونی دارد، از این رو علوم و دانش های مختلفی پیرامون آن شکل گرفته است که با توجه به آینده پژوهشی علوم حدیث و تأسیس دو دانش دیگر بر آن، می توان اصلی ترین دانش های حدیثی را در ساختار جدید چنین دسته بندی کرد که عبارتند از: رجال الحدیث، مصطلح الحدیث، فقه الحدیث، تاریخ حدیث، فلسفه حدیث و سرانجام فلسفه علوم حدیث که البته هر کدام از موارد یاد شده می تواند دانش های فرعی زیادی در ضمن خود داشته باشد مثل دانش عریب الحدیث، الناسخ و المنسوخ فی الحدیث، مختلف الحدیث، تأویل الحدیث و. . . که همه آنها از جهتی از فروعات دانش فقه الحدیث تلقی می شود؛ اگرچه در گذشته، خود یک دانش مستقل تلقی می شد. این دو دانش با این که مشابهت هایی با هم دارد الا این که فلسفه حدیث نگاهش به حدیث می شد. این دو دانش با این که مشابهت هایی با هم دارد الا این که فلسفه حدیث نگاهش به حدیث درون نگرانه و فلسفه علوم حدیث نگاهش برون نگرانه است. موضوع یکی حدیث و از دیگری علوم حدیث است. در این مقاله ضمن بیان ضرورت تاسیس این دو دانش و بیان چیستی هر کدام به تشریح حدیث است. در این مقاله ضمن بیان ضرورت تاسیس این دو دانش و بیان چیستی هر کدام به تشریح دانش فلسفه حدیث پرداخته شد و اهم مسائل آن به اجمال معرفی گشت. فلسفه حدیث متکفل بیان دانش فلسفه مدیث و دانش می می فلسفه اخران و ناسفه حدیث و از دیگری علوم مراکز علمی آموزشی از نیازهای دنیای معاصر و ضرورت های پیشین حدیثی به آنها نپرداخته است. تاسیس مراکز علمی آموزشی از نیازهای دنیای معاصر و ضرورتهای امروز است که اهمیت آن بر اه ل خرد مراکز علمی آموزشی از نیازهای دنیای معاصر و ضرورتهای امروز است که اهمیت آن بر اه رو روشن است.

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث



نمودار شماره (۱)



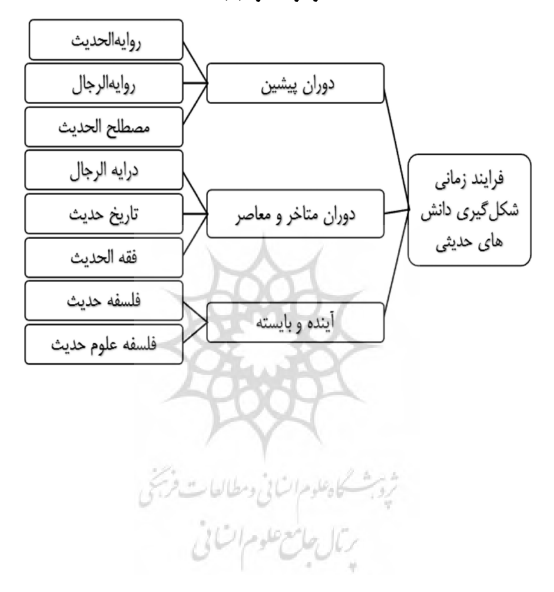
رتال جانع علوم الثاني

, Y 7 V



Journal of Comparative Hadith Sciences, Fall and Winter ۲۰۲۲, ۸(۱۵), P:۲٤٥-۲۷۳ The Geometry of Hadith Sciences Emphasizing the Establishment of "Philosophy of Hadith" as a New Science Seyyed Ali Seyedov et al

نمودار شماره (۲)













#### فهرست منابع

۱۳۸۹ش.

 ابن اكفاني، شمس الدين، إرشادالقاصد إلى أسنى المطالب، تحقيق: عبدالمنعم محمد عمر، قاهره: دارالفكر العربي، ٢٠٠٢م. ۲. ۲. ابن خلدون، تاريخ ابن خلدون، تحقيق: خليل شحادة و سهيل زكار، ۲۰۰۹م. ۳. افشار، محمد، بازشناسی هندسه علوم حدیث، نشریه حدیث حوزه، ش، ۱۳۸۹ش. ٤. اکبریان، علی، درآمدی بر قلمرو دین، تهران: یژوهشگاه فرهنگ و اندیشه، ۱۳۷۷ش. ٥. الهي نژاد، حسين، درآمدي بر فلسفه مهدويت يژوهي، مجله انتظار موعود، ش ٣٥، ١٣٩٠ش. ۲. بهشتی، احمد، فلسفه دین، حوزه ها و قلمروها، درس هایی از مکتب اسلام، ش۷، مهر ماه ۱۳۷۸ ش. ۷. جعفری، محمد تقی، تحقیقی در فلسفه علم، تهران: مؤسسه تدوین و نشر آثار جعفری، ۱۳۷۹ش. ۸. معلمی، حسن، درآمدی بر فلسفه اصول، قم: مؤسسه بوستان کتاب، ۱۹۴۶م. ٩. معلمي، حسن، فلسفة اخلاق، فصلنامه قبسات، ج٣٩- ٢٠، ١٣٨٥ش. ۱۰. حسن زاده، حسین، بررسی ساختار فقه، فصلنامه قبسات، ش ۳۲، ۱۳۸۵ش. ۱۱. ۱۲. خدابخشیان، حمید، «فلسفه تفسیر»، فصلنامه قبسات، ش ٤، ۱۳۸۵ش. ١٢. خراساني، محمد الهي، فلسفة علوم حديث (يايان نامه)، قم: كتابخانه دانشگاه قم: ١٣٨٢ش. ١٣. خسرو يناه، عبد الحسين، فلسفه، فلسفه اسلامي، يژوهشگاه فرهنگ و انديشه اسلامي، ثروبش كاهلومران بي ومطالعات فرتم ۱۳۸۵ش. ١٤. خسر و يناه، عبد الحسين، فلسفه هاي مضاف، يژوهشگاه فرهنگ و انديشه اسلامي، ١٣٨٥ش. ۱۰. خسرویناه و همکاران، «نقد و بررسی کتاب فلسفه، فلسفه اسلامی»، کتاب ماه فلسفه، ش.۴۸، ۱۳۹۰ش. ١٦. خسرويناه، عبدالحسين، فلسفه فلسفه اسلامي، فصلنامه قبسات، ش ٣٩و ٤٠، ١٣٨٥ش. ١٧. خسرويناه، عبدالحسين، گفتمان فلسفه فقه، فصلنامه قبسات، ش ٣٢، ١٣٨٣ش. ۱۸. خسرو پناه، عبدالحسین، «نظریه دیدبانی»، اندیشه نوین دینی، فلسفه و منطق، ش ۱۰، ۱۳۸۶ش. ١٩. خسرويناه، عبدالحسين، چيستي فلسفه فقه با تأكيد بر تعريف فقه، مجله كتاب نقد، ش ٥٤،





• ٢. الدرويش، الماجد، الفوايدالمستمده في تحقيقات ابوغده في علوم مصطلحالحديث، دمشق: دارالبشاير الاسلاميه، ٩ • • ٢ م. ۲۱. دلبری، سیدعلی، آسیبشناسی فهم حدیث، مشهد: انتشارات خراسان رضوی، ۱۳۹۰ش. ۲۲. دلبری، سیدعلی، آشنایی با اصول علم رجال، مشهد: انتشارات خراسان رضوی، ۱۳۹۰ش. ۲۳. ربانی، محمد حسن، اصول و قواعد فقه الحدیث، قم: بوستان کتاب قم: بوستان کتاب، ۱۳۸۷ش. ۲٤. ربانی، محمد حسن، دانش درایهالحدیث: همراه با نمونههای حدیثی و فقهی، مشهد: دانشگاه رضوی، ۱۳۸۰ش. ۲۵. ربانی، محمد حسن، آسیبشناسی حدیث، مشهد: انتشارات خراسان رضوی، ۱۳۸۸ش. ٢٦. رباني، محمد حسن، سبك شناسي دانش رجال، قم: مركز فقهي ائمه اطهار، ١٣٨٥ش. ٢٧. رشاد، على اكبر، درآمد تاسيسي بر فلسفه اصول فقه، نشريه ذهن، ش ٤٣، ١٣٨٩ش. ۲۸. رشاد، على اكبر، فصلنامه راهبرد فرهنگ، تهران: دبير خان ه شوراي عالى فرهنگي، ش ۲، ۱۳۸۹ش. ۲۹. رشاد، على اكبر، «فلسفه مضاف»، فصلنامه قبسات، فلسفه و منطق، ش ۳۹ و ٤٠، ۱۳۸۵ش. • ٣. رشاد، على اكبر، «تعريف فلسفة مضاف»، فصلنامه ذهن، فلسفه و منطق، ش ٦٣، ١٣٩٤ش. ۳۱. رضایی اصفهانی، محمد علی، تهرانی، محمد امینی، «فلسفه تفسیر قرآن کریم»، دو فصلنامه قرآن و علم، ش ۱۷، ۱۳۹۴ ش. مسکل علوم اسال و مطالعات قر ۳۲. محمد رضایی، محمد، چیستی فلسفه دین و مسائل آن، فصلنامه قبسات، ۱۳۸۵. ۳۳. رونالد هپ برن. آشنایی با دانش فلسفه دین، مجله اطلاعات حکمت و معرفت، ش٤، ۱۳۸۵ش. ۳٤. زردینی، احمد زارع، «درآمدی بر فلسفه حدیث»، دو فصلنامه صحیفه مبین، ش ٥٣، ۱۳۹۲ش. ۳۲. سبحانی نیا، هندسه دانشهای حدیثی در اندیشه شیخ بهایی، نشریه علوم حدیث، ش ٥٨، ١٣٨٩ش.

۳۵. سروش، عبدالكريم، علم چيست فلسفه چيست، تهران: مؤسسه فرهنگي صراط، ۱۳۷۹ش. ۳۲. سلطان آبادی، قرائی و دیگران، «در آمدی بر فلسفه علوم قر آنی»، دو فصلنامه علوم قر آن و حديث، ش ۸۸، ۱۳۹۱ش.

1 / 1



٣٧. سليماني، داود، فقه الحديث و نقد الحديث، تهران: مؤسسه فرهنگ ودانش، ١٣٨٥ش. ٣٨. سيوطي، جلالالدين، تدريبالراوي في شرح تقريب النووي، مدينه: مدينه مكتبة العلمية بالمدينة، ١٣٩٢ق ٣٩. صبحي، صالح، علومالحديث و مصطلحه، قم: انتشارات مكتبة الحيدرية، ١٤١٧ق. • ٤. ٤١. ضيائي فر، سعيد، فلسفه علم فقه، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، قم: انتشارات سمت، ۱۳۹۲ش. ٤١. طاهری خرم آبادی، سید علی، فلسفه های مضاف، مجله آیین حکمت، شماره ٥، ۱۳۸۹ش. ٤٢. طباطبایی، سید محمد کاظم، منطق فهم حدیث، قم: مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمينې، ۱۳۹۰ش. ٤٣. طحان، محمود، تيسير مصطلح الحديث، زاهدان: فاروق اعظم، ١۴٢۴ق. ٤٤. بلوچ، فیض محمد، درآمدی بر علوم حدیث، تربت جام: خواجه عبدالله انصاری، ۱۳۸۹. .٤٥ على دوست، ابوالقاسم، فلسفه فقه (چيستي شناسي فلسفهٔ مضاف و اقسام آن) salsabeal.Ir. ٤٦. غفاري، ابوالحسن، جستارهايي در فلسفه هاي مضاف، تهران: نشر يژوهشگاه فرهنگ و انديشه اسلامي، ١٣٩٨. ٤٧. لاريجاني آملي، محمد صادق، فلسفه علم اصول، تهران: مدرسه علميه ولي عصر (عج)، انتشارات، ۱۳۹۳. ٤٨. لاريجاني آملي، محمد صادق، ضرورت تدوين فلسفه علم اصول، پژوهش و حوزه، ش ٢٧ و زويشيكاه علوم إنسابي ومطالعات فز .1700.71 ٤٩. فنايي اشكوري، محمد، ملاحظاتي در باره كتاب «فلسفة فلسفه اسلامي، مجله معرفت فلسفى، ش ٣١. ١٣٩٠. ريال جامع علوم إنساني • ٥. فنايي اشكوري، محمد، نقد و بررسي كتاب فلسفه فلسفه اسلامي، كتاب ماه فلسفه، ش٤٨، ۱۳۹۰ش. ٥١. محمدي، على، ملاحظاتي در خصوص تئوري خسرويناه دربارة فلسفه هاي مضاف، ماهنامه سوره اندیشه، ش ۰۰، ۱۳۹۰ش. ٥٢. محيطي اردكان، حسن، نقد و بررسي نظريهٔ ديدباني پيرامون ماهيت فلسفهٔ مضاف، مجله معرفت، ش ۲۰۷، ۱۳۹۳ش. ٥٣. مسجدی، حیدر، ساختار علوم حدیث با نگاهی جدید، مجله حدیث حوزه، ش٣، ١٣٩٠ش.

جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث



٥٤. مسعودي، آسيبشناسي فهم حديث، قم: انتشارات سمت، ١٣٩٢ش. ٥٥. ملکیان، مصطفی و دیگران، گفتگوهای فلسفه فقه، قم: نشر مرکز مطالعات و تحقیقات اسلامى، ١٣٧٧ش. ٥٦. مهريزي، مهدي، "دانش هاي حديثي؛ گذشته، حال، آينده"، مجله علوم حديث، ش١٦، ۱۳۷۹ش. ٥٧. مهريزي، مهدي، آشنايي با متون حديث و نهج البلاغـه، قـم: انتشارات مركـز جهـاني علـوم اسلامى، ١٣٨٢ش. ٥٨. مهريزي، مهدي، حديث يژوهي، قم: انتشارات دار الحديث، ١٣٨٦ش. ٥٩. مؤدب، سيدرضا، علم الحديث: يژوهشي در مصطلح الحديث، يا، علم الدرايه، قم: احسن الحديث، ١٣٧٨ش. . ٦. مؤدب، سيدرضا، تاريخ حديث، قم: انتشارات مركز جهاني علوم اسلامي، ١٣٨٢ش ٦١. مؤدب، سيدرضا، علم الدرايه تطبيقي، قم: انتشارات مركز جهاني علوم اسلامي، ١٣٨٢ش. ٦٢. ميرجليلي، على محمد، روش و مبانى فقه الحديث، يزد: انتشارات دانشگاه يزد، ١٣٩٠ش. ٦٣. نصيري، على، آشنايي با علوم حديث، قم: مركز مديريت حزوه علميه قم: ١٣٨٣ش. ٦٤. نصيري، على، روش شناسي نقد احاديث، قم: انتشارات وحي و خرد، ١٣٩٠ش. ٦٥. نصيري، على، فلسفه علوم قرآني، فصلنامه قبسات، جلد ٣٩ الى ٤٠. ١٣٨٥ش. ٦٦. نفيسي، شادي، درايهالحديث، تهران: سازمان مطالعه و تدوين كتب علوم انساني دانشگاه هـا، کادعلومران ای دمطالعات قرآ ۱۳۸۸ ش. ٦٧. يزدى، على عسكرى، چيستى فلسفه دين، فصلنامه يژوهش هاى فلسفى و كلام، ش ٤٨، ربال جامع علوم الثابي • ۱۳۹ ش.

۲۷۳