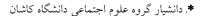


## چکیده:

با مطالعه دقیق اشعار عرفانی ملا محسن فیض کاشانی، این نکته آشکار می شود که وی در کنار دقایق و ظرایف عرفانی، از تاریخ اجتماعی روزگار خود غافل نمانده است. در این میان، آسیبهای انسانی و اجتماعی و جنبههای منفی شخصیت و رفتار انسانی، که زمینهساز بی اعتمادی در روابط اجتماعی است، مورد توجه قرار گرفته است. از نظر فیض، عناصری چون جهل، عیبجویی، نفاق و شکاف گفتار و عمل، بدبینی، ریا و تظاهرگرایی، عدم وفاداری و صداقت، خودبینی، غرور، تفرقهجویی، دنیامداری و طعن دیگران از عوامل اساسی انحراف در شخصیت و بی اعتمادی در جامعه می گردند. هدف اصلی این مقاله، شناخت



<sup>\*\*.</sup> كارشناس ارشد علوم اجتماعي حوزه پژوهشي دانشگاه كاشان.



عناصر بی اعتمادی اجتماعی در دیوان فیض کاشانی است که در راستای آن، مؤلفه ها و عناصر فوق را بررسی کرده ایم.

## كليدواژهها:

فیض، اعتماد اجتماعی، تظاهر گرایی، عیبجویی، تفرقه گرایی.

#### مقدمه

اعتماد اجتماعی یکی از مهم ترین جنبه های روابط اجتماعی است که زمینه ساز همیاری و مشارکت اجتماعی انسان ها می باشد. همچنین بیانگر حسن ظن افراد نسبت به سایر افراد جامعه است و این امر موجب گسترش و تسهیل روابط اجتماعی فرد با دیگران می گردد.

اعتماد با مفاهیمی چون همکاری (cooperation)، صداقت (honesty)، و اعتماد با مفاهیمی چون همکاری (hope)، و دگرخواهی (altruism) ارتباط وفاداری (loyalty)، صمیمیت (sincerity)، امید (sincerity) و دگرخواهی دارد. بر اساس دیدگاه روانشناسی اجتماعی می توان اعتماد را نگرشی مثبت ندیکی دارد. با امری خارجی دانست.

هدف اساسی این مقاله، مطالعه نگرش علامه فیض کاشانی دربارهٔ علل و عوامل بی اعتمادی اجتماعی در جامعه است. بدین منظور با بررسی دقیق دیوان وی و از خلال اشعار عرفانی و فلسفی او، اشعار مربوط به ویژگیهای شخصیتی منفی، که زمینههای آسیبزای اعتماد را در سطح فردی و اجتماعی فراهم می آورند، مورد توجه و تأکید قرار گرفته است.

در این بخش ابتدا درباره مفهوم اعتماد اجتماعی و پیامدهای بی اعتمادی اجتماعی بی اعتمادی اجتماعی بحث شده و پس از آن، آسیبهای شخصیت انسانی و مؤلفههای بی اعتمادی اجتماعی در دیوان فیض ارائه گردیده است.

فصلنامه کاشانشناخت شماره چهارم و پنجم باییز و زمستان۸۷

# شماره چهارم و پنجم ۱. اعتماد اجتماعی و پیامدهای منفی بی اعتمادی در جامعه پیرو زمستان ۸۷

چنانکه در مقدمه بیان شد، اعتماد اجتماعی یکی از مهمترین جنبههای روابط



اجتماعی است که زمینه ساز همیاری و مشارکت اجتماعی انسان ها و نیز بیانگر حسن ظن افراد نسبت به دیگران می باشد که این امر موجب گسترش و تسهیل روابط اجتماعی افراد با یکدیگر است.

از دیدگاه سلیگمن (Seligman) «اعتماد یکی از ضروری ترین شاخصه ها و مؤلفه های روابط مستمر اجتماعی قلمداد می شود.» (The Problem of Trust, p.۱۳) گود معتقد است بدون وجود اعتماد اجتماعی زندگی روزمره امکان پذیر نیست. (همان، ص۳۲)

اعتماد اجتماعی، یکی از مهمترین مؤلفههای تشکیل دهنده سرمایه اجتماعی در جامعه است که از شرایط و الزاماتی عمده و کلیدی، برای شکل گرفتن هر جامعه محسوب می شود. فوکویاما، کلمن و پوتنام در بحث سرمایه اجتماعی بر اهمیت بحث اعتماد اجتماعی تأکید نموده اند. آنان «افزایش سطح بی اعتمادی در جامعه، کاهش سطح تعهدات اجتماعی، پائین آمدن میزان مشارکتهای اجتماعی و افزایش آسیبهای اجتماعی را، معلول کاهش سرمایه اجتماعی می دانند.» (رابطه سرمایه اجتماعی با هویت اجتماعی دانشجویان ...، ص ۱۲)

به نظر ایزنشتاد، مهمترین مسئله نظم اجتماعی برای دورکیم و تا حدودی برای فردیناند تونیس، اعتماد و همبستگی اجتماعی است، یعنی بدون انسجام و اعتماد، پایداری نظم اجتماعی ممکن نیست. (جامعه شناسی نظم، ص۱۲) دورکیم معتقد است «هر چه اعضای یک جامعه همبسته تر باشند، روابط گوناگون خود را با یکدیگر یا در حالت دسته جمعی با گروه بیشتر حفظ می کنند. «(مبانی و رشد جامعه شناسی، ص۱۹٦)

گامیتا معتقد است «تنها مسئلهای که امکان آسیب دیدن افراد را در جامعه کاهش میدهد، اعتماد کردن افراد به یکدیگر است و همین اعتماد به وجود آمده بین افراد پیش شرط مشارکت در زمینههای گوناگون در جامعه است.»(بررسی اعتماد بین شخصی در بین روستائیان نمونه شهرستان شهریار، ص ٤٢)

به نظر پوتنام، اعتماد یکی از عناصر ضروری تقویت همکاری است. اعتماد به همان



اندازه که یک نگرش شخصی است، یک دارایی ضروری نظام اجتماعی نیز میباشد؛ افراد قادرند که به یکدیگر اعتماد کنند و این به دلیل هنجارها و شبکههای اجتماعی است که عملشان در چارچوب آنها قرار می گیر د. (دموکراسی و سنتهای مدنی، ص۳۰۳)

او مفهوم اعتماد را یکی از مؤلفههای مهم و حیاتی سرمایه اجتماعی میداند و سرمایه اجتماعی میکند که سرمایه اجتماعی را شبکههایی از انجمنهای ارادی و خودجوش معرفی میکند که به وسیله اعتماد گسترش یافتهاند.(Trust a Sociological Theory, p.۱۸)

به نظر پونتام در نظریه سرمایه اجتماعی، این اصل مفروض است که انسانهای جامعه، هر چه بیشتر با افراد دیگر در تعامل باشند؛ ارتباط متقابل داشته و به یکدیگر اعتماد کنند. (دموکراسی و سنتهای مدنی، ص ٦٦٥)

اورت راجرز، از صاحب نظران نوگرایی است که با تأکید بر نظام شخصیتی افراد، عدم اعتماد متقابل در روابط شخصی، فقدان همدلی و اعتماد اجتماعی، نیـز عوامـل دیگری مانند تقدیرگرایی و پائین بودن سطح اَرزوها و مانند اَنها را مانع نواوری و پذیرش تغییرات و به عبارت دیگر، مانع نوسازی به ویژه در جوامع روستایی قلمداد می کند. (توسعه روستایی با تأکید بر جامعه روستایی ایران، ص ۷۰–۹۵)

کریستوفر مور (Moore, C) اعتماد را «عبارت از قابلیت شخص برای اتک یا اطمینان به صداقت یا صحت اقوال یا رفتار دیگری» میداند. (بررسی تأثیر انسجام اجتماعی بر میزان مشارکت روستائیان استان خراسان در فعالیت های عمرانی، ص ۹۸) به نظر وی، آنچه مانع اعتماد یا درک اعتماد در روابط میان اشخاص می شود، تصاویر دروغین یا شبح گونه ای است که طرفین منازعه از یکدیگر دارند.

فوکویاما توانایی نیل به سعادت را در یک جامعه، رعایت موازین اخلاقی چون اعتماد، صداقت و اتکاپذیری میداند.(پایان تاریخ و بحران اعتماد بازشناسی اندیشههای تازه فوکویاما، ص۱۳)

باربالت(Barbalet) اعتماد را «پایه عاطفی و احساسی مشارکت» معرفی می کند.(Social emotions: Confidence, Trust and Loyalty, p.vv)

فصلنامه کاشانشناخت شماره چهارم و پنجم یامیز و زمستان۸۷



همچنین به نظر داسگوتا(Dasgupta, P) «اعتماد تسهیل کننده مشارکت اجتماعی (The problem of Trust, p.٤٩)

در شرایط بی اعتمادی «هر کس سعی می کند با توسل به شگردهای هرچه بدیع تر، گلیم خود را از آب بیرون بکشد و اگر فرصتی هم پیش آمد، زیر پای دیگران را خالی کند.» (بحران نوگرایی و فرهنگ سیاسی در ایران معاصر، ص ۱۱۵) از دیدگاه زتومکا، اجتماع اخلاقی شیوه خاص ارتباط داشتن با دیگران است که آن را به صورت «ما» تعریف کرده اند. مقوله «ما» با سه الزام اخلاقی اعتماد، وفاداری و اشتراک مساعی با دیگران تعریف می شود. مطابق با این تعبیر، در اجتماع اخلاقی سه مؤلفه اصلی وجود دارد که اولین آن اعتماد، یعنی انتظار رفتار صادقانه داشتن از دیگران نسبت به خودمان است. دیگری وفاداری، یعنی التزام به عدم نقض اعتماد دیگران نسبت به کسانی است که به ما اعتماد دارند و بر انجام وظایف، به واسطه اعتماد شخصی ایشان، پیش قدم شده اند. سومین مؤلفه آن تجانس، یعنی توجه به منافع دیگران و آمادگی انجام وظیفه کردن از طرف دیگران است، حتی اگر انجام آن وظیفه با منافع شخصی مان در تعارض باشد. (توسعه روستایی با تأکید بر جامعه روستایی ایران، ص ۲۸۶)

از نظر کلاوس افه، اعتماد، یک فرض شناختی است که کنشگران فردی یا جمعی در تعامل با دیگران به کار میبرند. این فرض شناختی با ترجیحات و تمایلات رفتاری دیگران از لحاظ آمادگی آنها برای همکاری و پرهیز از اقدامات خودخواهانه، فرصتطلبانه و خصمانه ارتباط دارد. (سرمایه اجتماعی، ص۲۰۸)

اعتماد اجتماعی، اختلال در روابط اجتماعی را به میزان بسیار زیادی کاهش می دهد و از این طریق، ارتباط بسیار مؤثری در روابط بین مردم، حکومت، نهادها و گروههای واسطه بین مردم و حکومت دارد که ماحصل آن شکل گیری شبکه اعتماد(Radius of trust) و شعاع اعتماد (trust) است. شبکه اعتماد عبارت از گروهی است که بر اساس اعتماد متقابل به یک دیگر از اطلاعات، هنجارها و ارزش های یک سانی در



تعاملات فی ما بین برخوردار و نقش زیادی در تسهیل فرایندها و کاهش هزینههای تعاملات دارند. از طرف دیگر، شعاع اعتماد به میزان گستردگی دایره همکاری و اعتماد متقابل اعضای یک گروه بستگی دارد. تمام گروههای اجتماعی میزان خاصی از شعاع اعتماد را دارند. هر چه یک گروه اجتماعی شعاع اعتماد گسترده تری داشته باشد، سرمایه اجتماعی بیشتری نیز خواهد داشت.

## ۲. پیامدهای بیاعتمادی اجتماعی

اعتماد مقولهای حائز اهمیت در بررسی انحرافات و مسائل اجتماعی است. اعتماد در یک جامعه مانند شیرازهای است که افراد آن را به هم پیوند می دهد و از انفصال و پراکندگی آنها جلوگیری میکند. ریشه بسیاری از مسائل و انحرافات را در یک جامعه می توان در بی اعتمادی افراد به یک دیگر و بی اعتمادی به ساختار سیاسی جامعه پیدا کرد.

با تضعیف ارزشهای مذهبی، توجیهات مذهبی کارکرد خود را از دست میدهـ د و انسانها کم و بیش سراسیمه و متوحش به دنبال دستیابی به اهداف مادی میروند. در این صورت، سیستم کنترل بیرونی (قانون و مقررات) و وعظ عالمانه و مذهبی در این شرایط نتیجهای نخواهد داد، به خصوص وقتی که کنترل کنندگان و واعظان نیز، خود به این فرایند گرفتار شده باشند. (اعتماد، اجتماع و جنسیت، ص۱۰۳)

در این شرایط هر کس به دنبال منافع خودش است و میخواهد گلیم خود را از آب بیرون بکشد. چنین وضعیتی در تاریخ ما شاهد بسیار دارد. بـه گونـهای کـه در عمیـقترین لایـههای فرهنگ و زبان و ادبیاتمان رسوخ کرده است. وجود ضربالمثلهای بی شماری که بر «چسبیدن کلاه خود»، «آهسته رفتن و آهسته آمدن» و «زبان سرخ» را در کنترل داشتن تأکید میکنند، از ریشههای تــاریخی بــیاعتمــادی پاییز و نمستان ۸۷ اجتماعی در جامعه ما حکایت می کند.

بی اعتمادی و سوءظن تأثیر مؤثر و کاهندهای بر روابط و پیوندهای اجتماعی



دارد. این امر زمینه مناسبی برای انزوای اجتماعی افراد فراهم میسازد. (جامعه شناسی نظم، ص۲۸) با افزایش بی اعتمادی و سوءظن، که نشانگر عدم اطمینان و اتکای فرد به دیگران است، احساس عجز و احساس تنهایی تقویت می گردد.

انزوای اجتماعی یکی از مهمترین پیامدهای بیاعتمادی اجتماعی است. انزوای اجتماعی را میتوان فقدان ارتباط و سست شدن پیوندهای میان افراد با یکدیگر و با جامعه دانست.

انزوای اجتماعی، افراد را از مشارکت غیر رسمی و رسمی در جامعه محروم می کند؛ مبادله اجتماعی و دلبستگی اجتماعی را کاهش می دهد؛ از تبادل پایدار و دائمی افکار و احساسات از کل به فرد و از فرد به کل جلوگیری می کند؛ موجب تضعیف یا قطع روابط و مبادلات نامتقارن گرم و روابط گفتمانی می شود؛ از تأثیر احساس مشارکت در روابط گرم، صمیمی و انسانی می کاهد؛ فرصتهای مناسب را برای با هم زندگی کردن، با هم کارکردن، با هم تجربه کردن و با هم بودن سلب می کند و در آخر روابط طولانی، پایدار و عمیق را غیر ممکن می سازد. (همان، ص۱۰)

## ۳. مؤلفههای بیاعتمادی در شخصیت انسانی و جامعه از دیدگاه فیض

در این بخش، یازده مؤلفه اساسی که از منظر علامه فیض، باعث دوری انسان از شخصیت والای انسانی گردیده و زمینه ساز بی اعتمادی را در جامعه فراهم می آورند، ارائه گردیده است.

ربال جامع علوم الثاني

### ٣-١. جهل

علم و دانش، تفکر و تعقل یکی از عوامل سازنده انسان و توسعه و پیشرفت اجتماعی است. اگر فردی علم و آگاهی نداشته باشد، نمی تواند تکالیف الهی را بشناسد تا آنها را به طور صحیح انجام دهد. کسی که از دانش تهی باشد، از کجا می تواند به هدف حیات خویش دست یابد تا در آن مسیر گام بردارد. (مبانی انسان شناسی در قرآن، ص ۱۵) قرآن علت سقوط بسیاری از تبهکاران را عدم تعقل



بیان نموده است. «و قالوا لو کنّا نسمع او نعقل، کنّا فی اصحاب السعیر؛ و گفتند اگر ما به سخنان آنان گوش میدادیم یا تعقل میکردیم، هرگز از دوزخیان نبودیم.» (ملک/۱۰) علامه فیض با تأکید بر عنصر آگاهی و هدفدار زیستن در جامعه، این گونه میسراید:

در سیهچال زمین با جهل نتوان زیستن

تا توان با نور دانش ز آسمان برتر شدن (دیوان فیض، ۳۸/۱)

علامه فیض، درد جهل و نادانی را از مهمترین آسیبهای شخصیت انسانی دانسته است. از منظر وی، جهل یکی از عناصر مخدوش ساختن روابط اجتماعی سالم است، به گونهای که جهل انسان را دچار تعصب ساخته و حتی به طعن بزرگان میکشاند. فیض در مذمّت این جهل میسراید:

متاع آخررت گر آیدش در دست بفروشد

خرد دنیای فانی را نباشد بهرهای ز آنش

یکی بینی به علم و فضل میلافد به هر مجلس

به جز طعن بزرگان نیست در حرف پریشانش

یکی بینی که ملا فخر دین بوده است اجدادش

خودش بوجهل وقت آخوند و مولاناست عنوانش

بود درمان درد جهل، پرسیدن ز دانایان

نباشد در جهان دردی که جانی نیست درمانش

یکی حب ریاست کردهاش محبوس خشکیها

سر مویسی چو کج گردد کند در دم پریشانش (همان، ۳٤٣١)

فصلنامه کاشانشناخت شماره چهارم و پنجم باید و زمستان۸۷

شماره چهارم و پنجم ۳-۲. نفاق، ریا و تظاهرگرایی این و نستان ۸۷

با مرور اشعار دیوان فیض و بررسی مؤلفههای آسیبزای شخصیت انسانی و



آسیب در اعتماد اجتماعی، مشخص میگردد آنچه بیش از هر عنصر دیگری علامه فیض را آزرده و بر دنائت آن تأکید نموده، عنصر ریا، نفاق و تظاهرگرایی به ویژه در حوزه دینی است.

علامه فیض در جای جای دیوان عرفانی خود به نقش مخرب عنصر تظاهر و ریا تأکید نموده است. در ذیل به نمونه هایی از اشعار حکیمانه وی در مذمّت صفات ناپسندیده چون نفاق و تظاهر به ویژه ریا و تظاهر در دین اشاره می گردد.

درونشان پر نفاق و کین برون زین العباد دین

بهباطن دشمن جان و به ظاهر دوست جاني

به قول و دعوی و صورت خیــار اهل اسلامند

به فعل و معنی و سیرت یهود و گبر و نصرانی

هممه یاران دعا خوانند در ظاهر به یکدیگر

ولى تا قتل همراهند، بهر هيچ پنهاني

به یکدیگر چو بنشینند جز غیبت اگر کاری

بودشان جستن عيب است بهر مجلس ثاني

به مجلس در کنند اظهار مهر و دوستی با هم

ولی آن یک دم صحبت چو زندانست و زندانی

پراز رشکند و کبر و حرص هم از بغض یکدیگر

دروغ و حیله و مکر و خیانت، جهل و نادانی (همان، ۱۸۵۱)

فیض، در مذمت و پستی ریا و خدعه با دیگران بیش از هر عامل دیگری سخن رانده است. همچنانکه در اشعاری میسراید:

مرایی در همه معنی، مخادع در همه قولی

مراعن در همه امری، چه رحمانی، چه شیطانی

اگر زیشان یکی گاهی گزارد چند رکعت نفس

به صد حیات کند اظهار هر دم داغ پیشانی



و گے روزی دھد یک بارہ نانی را به درویشی

به صد تقریر واگوید که دریابم چو درمانی (همان، ١/٤٤٩ و ٤٥٠)

وی در جای دیگر، در دنائت دورویی و نفاق اینچنین سروده است:

دعوی دیسن کنند و باطنشان می دهد دین چو عادیان بر باد

گاه سازند بهر مهمانی مجمع جامع فنون فساد

تا نمایند عرض ثروت خویش تا شود صیت جودشان پر باد

حرف رنگین و غیبت شیرین که دهد ساعتی غمی بر باد

صحبت با نفاق می دارند / طبعشان گشته خوش به آن معتاد

(همان، ۲۷۷/۱)

همچنین در جای دیگری در اشاره به نقش فاسد کننده نفاق میسراید:

این فقیهان که به ظاهر همه اخوان همند

گر به باطن نگری دشمن ایمان همند

جگر خویش و دل هم ز حسد میخایند

پوستین بره پوشیده و گرگان همند

تا که باشند در اقلیم ریاست کامل

در شکست هم و جوینده نقصان همند

در شخست هم و جمو واعطان گر چه بلیغند و سخندان لیکن

گفتن و کردن این قوم کجا آن همند آه از این صومعهداران تهی از اخلاص

كن حسد رهنزن اخلاص مريدان همند (همان، ۲۸۱/۲)

نقش تخریبی نفاق، ریا، عدم صداقت و ظاهرگرایی در تخریب دین و روابط پاییز و زمستان ۸۷ اجتماعی سالم به گونهای است که علامه فیض از دست آنان فریاد آه و فغان بـرآورده است. وی در توصیف صفات زشت و نایسند این گروه چنین می گوید:

كاشانشناخت شماره چهارم و پنجم



آه از ایسن مترفان، آه از ایسن مترفان از پی ناموس و ننگ کار به خود کرده تنگ صاف صفا نیستند اهل وفا نیستند ظاهرشان اتفاق باطنشان پر نفاق غیبت مردم کنند راه خدا گم کنند در ره ایشان مهوی بلکه از ایشان مگوی

نی دلشان سوی کار نی تنشان زیر بار در دل با هم به جنگ، متفقند آشکار از همهشان ترس و بیم وز همهشان ننگ و عار نیم نهان کردهاند نیم دگر آشکار دم سر و سر دم کنند افسرشان شد فسار پای از ایشان بکش دست از ایشان بدار (همان، ۳۰۳/۱ و ۳۰۳)

## ۳-۳. عیبجویی

فیض کاشانی در شناسایی عناصر ضعف و سستی در شخصیت انسانی و روابط اجتماعی، بیش از هر عامل دیگر به عنصر عیبجویی پرداخته است. فیض صفت عیبجویی را از ویژگیهای فسق در جامعه دانسته و میگوید:

یکدگر را عیب میجویند خلقان در لباس

ور نباشد عیب بشمارند خلقان در لباس

هر کسی عیبی که دارد میکند پنهان ز خلق

عیب جان را در سکوت و عیب ابدان در لباس

عیبجویان از سکوت کس برون آرند عیب

وز لباسش هم برون آرند پنهان در لباس

تا به یکدیگر نشستند این گروه عیبجو

آن از این بی پرده جوید عیب و این زان در لباس

فاسقان بى بىردە مى گوينىد عىب يىكدگر

صالحان گویند عیب اهل ایمان در لباس

یـوسفان از دست گـرگـان گر درون چـه روند

پـوســـتـين يـوسفـان درّنـد گـرگـان در لـباس



أنكه را عاجز شوند از جستن عيب صريح

صد فسون آرند تا بندند بهتان در لباس

از هنر آن کس که عاری باشد او را چاره نیست

غیر آن کو عیب بندد بر نکویان در لباس (همان، ۲/۷۰۷)

فیض در جای دیگری می سراید:

عیب اخوان اگر نبینی چه شود غیبت نکنی سخن نچینی چه شود

عیب دگران موی به مو می بینی یک موی ز عیب خود ببینی چه شود

(همان، ۲/۱۸)

فیض با تأکید بر شرمآور بودن و پستی صفت عیبجویی، اینچنین از در اندرز در آمده و می گوید:

دنال عيوب کس نيويي چه شود

گر عیب نهان کس نجویی چه شود

هر کس بدی و نیکیای میدارد نیکی گویی بدی نگویی چه شود (همان، ۲/۵۸۱)

علاوه بر آن، فیض در جای دیگری عیبجویی را از بیهنری انسان دانسته و در این ارتباط می سراید:

عیب جویی مکن که جستن عیب آن کند کو هنر نمی دارد (همان، ۲۱٦/۱)

و در جای دیگر میسراید: در وعظ مگو آنچه نه خود میکنی آن را

یا روی سخن گاه مواعظ به خود آور

عیب است چو خود پاک نباشی ز معایب

فصلنامه كاشانشناخت شماره چهارم و پنجم پاییز و زمستان۸۷

با غیر بگویی که ز خود عیب برون بر (همان، ۲۹۳/۱)



### ۳-۴. خودبینی و گمان بد

علامه فیض، ویژگی خودبینی و گمان بد و نسبت نــاروا بــه دیگــران را یکــی از مهمترین آفتهای زندگی انسانی بیان کرده است. از منظر وی، گمان بد، روابط اجتماعی انسان را در جامعه مختل ساخته و افراد جامعه را از مسیر تکامل باز می دارد. فیض در این زمینه چنین می سراید:

بدین گمان که مبادا بدی کند روزی به عیب هم شنوا، تیزبین و دست دراز كمال خود همه بينند و اعتقاد كنند سلامتی نتوانند در کسی بینند

همه به هم نگرند و ز هم بیاموزند ز بیم ننگ کنند اقتدا به یکدیگر به پیش دیدهٔ دل پردهها فکنده فرو نظر کنند به یکدیگر از دریچه سر ز ترس هم، همه با هم نفاق میورزند ز بس برند گمانهای بد به یکدیگر نهند یشت به هم، حیله ها برانگیزند که تا دهند به اهل صلاح نسبت شر کننــد سـعی کنــون در هــلاک یکــدیگر ز عیب خود همه کوتاه دست و اعمی و کر ولیک کور و کرند، از کمال یکدیگر چرا که خود همه از اهل آفتنـد و ضرر (همان، ۲۹/۱)

# ۳-۵. غرور و تکبر

غرور و تکبر، یکی دیگر از مهمترین آفات زندگی انسانی است. علامه فیض در دیوان اشعار خود، از غرور به عنوان یک ویژگی شیطانی، که موجب دشمنی و عـداوت در جامعه میگردد، یاد نموده است. وی در اشعار زیر به بیان تهی بودن از نخوت و تكبر يرداخته است:

> سری بینی پر از نخوت، تهی از مغز اهلیت

گدایی را نمیشاید کند دعوی سلطانی به سر خالی و پر غوغا ز باد کبر شیطانی (همان، ۲/۷۶۱)

وی همچنین در این رابطه میسراید:

اعتماد اجتماعی در دیوان فیض کاشانی



همه باكبرنر گدا و لجوج همه با نقض معجب و خودكام هــمه با بخل، مسرف و متلف 💎 همـه بــا پختگي، به غايت خام همه باطن عدوی ظاهر دوست از درون کین و از برون بسام (همان، ۲/۷۲۱)

علامه فیض راه درمان ویژگی ناپسند غرور و تکبر را در مشورت و تواضع دانسته و در این ارتباط میسراید:

رای خــو د راهبــر نمـــی دارد متکبر کبر نمرے دارد راحتی کینه ور نمیدارد که حسد جز ضرر نمی دارد آن کنے کے ہنے نمے دارد

کار ہے مشورت مکن عاقبل رفعت ار بایدت تواضع کن از کسی در دلت مدار غبار از حسد استعادہ کن به خدای عیب جو یی مکن که جستن عیب

(همان، ۲/۷۲۱)

#### ۳-۶. حسادت

حسادت اساساً ناشی از وجود حقارت و عقدهٔ کوچکبینی در شخصیت فرد و از عناصر اصلی بی اعتمادی در روابط اجتماعی است. با وجود حسادت در فرد، شخصیت فرد نه تنها نمی تواند بزرگی و پیروزی دیگران را ببیند، بلکه خود در دام عقده کوچکبینی گرفتار آمده و با رنجش خود در پیله و دام خودخواهی گرفتار می گردد. علامه فیض در جای جای دیوان ارزشمند خود به نقش منفی حسادت اشاره نموده است. وی در این ارتباط می سراید:

از حسسود و از منافق داغها آید به دل

صحبت ناجنس را خود من چه گویم دم مزن (همان، ۲/۹۶/۱)

وی در مذمت حسادت، که منشأ بسیاری از بدیها و گسست تار و یـو د روابط

كاشان شناخت



اجتماعي است، ميسرايد:

گه تن مریض گردد، گه خلـق مـیشـود تنـگ گاهی ز قوم و خویشان خاطر شود پریشان از ماست آنچه بر ماست چون طینت است ممزوج

گه جور از سلاطین، گاه از جنود ما را باشد به هر نعیمی چندین حسود ما را سر میزند بدی ها از تار و پود ما را

علامه فیض، انسان حسود را به اندرز فرا خوانده و با توجه به نتیجه نهایی حسادت، که جز زیان و ضرر نیست، وی را به توبه به درگاه خداوند دعوت میکند. از حسد استعاذه کن به خدای که حسد جنز ضرر نمی دارد

(همان، ۲۹۳/۱)

(همان، ۲۳۱/۱)

#### ۳-۷. ریاستطلبی

علامه فیض با حکمت عمیق خود به نقش تخریبی ریاست طلبی در ایجاد تفرقه و پراکندگی در جامعه و کاهش اعتماد اجتماعی در جمعیت تأکید نموده است. بـه نظر او ریاست طلبی و حبّ ریاست چونان چاقو و کارد برّندهای است که موجب ایجاد رعب و وحشت در دلها گردیده و انسجام و اعتماد بین مردم را به پراکندگی و كينهورزي مبدل ميسازد. فيض در بيان نقش وانگر حبّ نفس ميسرايد.

گردن کشد از قوم و شود خر گله را سـر در مزرعه دیـن بـه هـوي تفرقـه كـارد تـا وحـشت دلهـاي جمـاهير، دهـد بـر امری که بود باعث جمعیت و الفت سیازد به پراکندگی و بغض مکتر (همان، ۲/۷۱۷)

شق کرده عصای دل و دین را به ریاست

#### ۳-۸. دنیامداری

فيض كاشاني

دنیامداری و مال دوستی شدید از آفات زندگی انسان است. زمانی که مال و ثروت، هدف حیات تلقی گردد و جنبه ابزاری بودن آن فراموش گردد، انسان دلبستگی شدیدی به آن پیدا می کند. خداوند در قرآن می فرماید: «تحبّون المال حبّاً



حبّاً» (فجر /۲۰) علامه طباطبایی در این رابطه می نویسد: «بعضی گفتهاند که ایشان نسبت به مال دنیا شدید الحب است، و این شدت حب، وادارش می کند به اینکه از دادن حق خدا امتناع بورزد و مال خود را در راه خدا انفاق نکند، وقتی ثروت و مال دنیا را خیر خود می پندارد، قهراً دلش مجذوب آن می شود و این شیفتگی یاد خدا را از دلش می برد، در نتیجه در مقام شکر گزاری او برنمی آید.»(المیزان، ۳۹٥/٤٠)

علامه فیض در دیوان عرفانی خود به این آفت انسانی که زمینهٔ نــابرابریهــا و بیعدالتی ها را در روابط اجتماعی انسانها در جوامع به دنبال می آورد، تأکید نموده و اینچنین میسراید:

خوش آن کسی که بدین کاسه لب نبالوده

فریب کاسه دنیا مخور که دارد زهر

(همان، ۱۰۱/۱)

دنیامداری یا حب زیاد دنیا، که علامه فیض از آن به اهل دنیا بودن یاد نموده است، منشأ ظلم و نفاق در جامعه و بروز شكاف در انسجام و اعتماد بين مردم است. فیض از دنیاطلبان، شکوه برآورده و آنان را کسانی می داند که شکمبارگانی هستند که موجب ظلم و ویرانی و نفاق و دورویی در جامعه میگردند. وی در توصیف وضع نابهنجار و نقش ویرانگر دنیادوستی شدید، چنین میسراید:

زین شکمخوارگان، فغان، فریاد همـه از مـرگ یکـدگر دلـشاد (همان، ۲۷٦/۱)

داد از دســـت اهـــل دنیـــا داد خانه حق ز ظلمشان ویران شهر باطن ز جودشان آباد همــه ز انــدوه يكــدگر خوشــحال هـ ريک از ديگـري کنـ د شـکوه کـه چـرا کـرد بـا مـن او بيـداد خود همان میکند که او میکرد هیچ از کار خود نیارد یاد

یاییز و زمستان ۸۷ **نتیجه** 

اعتماد اجتماعی یکی از مهمترین ارکان و مؤلفههای زندگی اجتماعی است. در



پرتو اعتماد و صداقت مبتنی بر آن، شخصیتهای انسانی در مسیر صحیح و تکامل یافته تری بارور گردیده و زمینه شکل گیری روابط اجتماعی سالم تحقق می یابد. در این مسیر، جامعه انسانی در جهت تحقق اهداف والای انسانی و توسعه و پیشرفت گام برمی دارد. از این جهت، صاحب نظران علوم اجتماعی از اعتماد به منزله شیرازه جامعه که از انفصال و پراکندگی افراد جلوگیری کرده و آنها را به هم پیوند می دهد، یاد کرده اند.

علامه فیض کاشانی در دیوان ارزشمند خود، در کنار مباحث علمی، فلسفی و اخلاقی، به نحو بارزی به عوامل و عناصر اخلال در اعتماد پرداخته و نقش تخریبی و ویرانگر هر یک را در سقوط شخصیت انسانی و از بین رفتن اعتماد و انسجام در روابط اجتماعی برشمرده است.

در این مقاله، مهمترین عوامل اختلال در اعتماد از منظر فیض مورد بررسی قرار گرفته است. علامه فیض، در خلال اشعار حکیمانه و ارزشمند خود، عناصر جهل و نادانی، نفاق، ریا و تظاهرگرایی، عیبجویی، خودبینی، غرور و تکبر، حسادت، ریاستطلبی و دنیاپرستی را از عوامل اصلی سقوط شخصیت و اعتماد بیان نموده است.

آنچه در کار علامه فیض حائز اهمیت است، توجه به این نکته است که وی صرفاً به بیان ایرادات و نقایص و یا عوامل آسیبزای شخصیت و اعتماد نپرداخته، بلکه در بسیاری از موارد، راه درمان کژیها را ارائه کرده است. برای نمونه در شعر بسیار زیبای خود، در توصیف شخصیتهای والا و جامعه مبتنی بر اعتماد و انسجام چنین می سراید:

اهل معنی همه جان هم و جانان همند همه آیینهٔ هم، صورت هم، معنی هم مرهم زخم همند و غم هم را غمخوار یکدگر را همه آگاهی و نیکوخواهی همه چون حلقه زنجیر به هم پیوسته

عین هم، قبله هم، دین هم، ایمان همند شاهد روی هم از مشهد عرفان همند چاره درد هم و مایه درمان همند در ره صدق و صفا قوت ایمان همند دم به دم در ره حق سلسلهجنبان همند



بر کسی بارنه و بارکش یکدگرند یکدگر را سیرند و جگر خود را تیر دل هم، دلبر هم، يار وفاييشه هم حسن و احسان یکی از دگری بتوان دید طربافزای هم و چاره هم در هر کار غزل دیگر اگر فیض بگوید بد نیست

خار جان و دل خویشند و گلستان همند به دل خوش همه دشوار خود آسان همند چشم و گوش هم و دلدار و نگهبان همند مظهر حسن هم و مشهد احسان همند مایه شادی هم، کلبه احزان همند شرح حال دگران را که غم جان همند (همان، ۲۷۹/۲)

در واقع انسانها در جامعه مبتنی بر اعتماد چون حلقه زنجیری به هم پیوسته و دارای صفات صداقت، وفاداری، مشارکت، آگاهی و همیار هماند. علامه فیض در جای دیگری، انسانها را به احراز این ویژگیها فرا خوانده و چنین سروده است:

انيس جان هم فرسوده بيمار هم باشيم دل هم جان هم جانان هم دلدار هم باشیم سری درکارهم آریم و دوش بار هم باشیم به هم آریمسر، بر گرد هم پرگار هم باشیم گهی خندان زهم گه خسته و افگار هم باشیم اگر غفلت كند آهنگ ما هـشيار هـم باشـيم ز بهر پاسپانی دیده بیدار هم باشیم بلای یکدگر را چاره و ناچار هم باشیم شده قربان هم از جان و منت دار هم باشیم زبانودستويا يک کرده خدمتکار هم باشيم (همان،۳/۳،۹۱۱)

بیا تا مونس هم یـار هـم غمخـوار هـم باشـیم دوای هم شفای هم برای هم فدای هم بههمیکتنشویم ویکدلو یکرنگ و یک پیشه جــدایی را نباشــد زهــرهای تــا در میــان آیــد حیات یکدگر باشیم و بهر یکدگر میریم به جمعیت پناه آریم از باد پریشانی برای دیدهبانی خواب را بر خویشتن بندیم جمال یکدگر گردیم و عیب یکدگر پوشیم قبا و جبّه و پیراهن و دستار هم باشیم غم هم شادی هم دین هم دنیای هم گردیم بلا گردان هم گردیده گرد یکدگر گردیم یکی گردیم در گفتار و در کردار و در رفتار



#### منابع

- قرآن مجهد.
- اعتماد، اجتماع و جنسیت (بررسی تطبیقی اعتماد متقابل در بین دو جنس)؛ تقی آزاد ارمکی و افسانه کمالی، مجله جامعه شناسی، دوره پنجم، شماره دو، انتشارات انجمن جامعه شناسی ایران، ۱۳۸۳.
  - بحران نوگرایی و فرهنگ سیاسی در ایران معاصر؛ علی اصغر کاظمی، قومس، تهران ۱۳۷٦.
- بررسی اعتماد بین شخصی در بین روستائیان نمونه شهرستان شهریار؛ راحله انعام، پایاننامه کارشناسی ارشد دانشکده علوم اجتماعی و اقتصادی دانشگاه الزهرا، تهران ۱۳۸۱.
- بررسی تأثیر انسجام اجتماعی بر میزان مشارکت روستائیان استان خراسان در فعالیت های عمرانی؛ مسعود کوثری، پایاننامه کارشناسی ارشد رشته جامعه شناسی، دانشکده علوم انسانی دانشگاه تهران، ۱۳۷۵.
- پایان تاریخ و بحران اعتماد بازشناسی اندیشه های تازه فو کویاما؛ مجتبی امیری، اطلاعات سیاسی اقتصادی، شماره ۹۷–۹۸، تهران ۱۳۷٤.
- تحلیل چند سطحی انزوای اجتماعی؛ مسعود چلبی و مهدی امیرکافی، مجله جامعه شناسی، دوره پنجم، شماره دو، انتشارات انجمن جامعه شناسی ایران، ۱۳۸۳.
- توسعه روستایی با تأکید بر جامعه روستایی ایران؛ مصطفی از کیا و غلام رضا غفاری، نی، ته ان ۱۳۸۳.
  - جامعه شناسي؛ آنتوني گيدنز، ترجمه منوچهر صبوري، چاپ پنجم، ني، تهران ١٣٧٨.
    - جامعه شناسي نظم؛ مسعود چلبي، ني، تهران ١٣٧٥.
- دموکراسی و سنتهای مدنی؛ رابرت پوتنام، ترجمه محمدتقی دلفروز، دفتر مطالعات سیاسی و زارت کشور، تهران ۱۳۷۹.
  - ديوان؛ محمدمحسن فيض، چاپ اول، اسوه، تهران ١٣٧١.
- رابطه سرمایه اجتماعی با هویت اجتماعی دانشجویان(گروه علوم اجتماعی دانشگاه اصفهان)؛ فریدون وحیدا و دیگران، مجله پژوهشی دانشگاه اصفهان، شماره دو، ۱۳۸۲.
- سرمایه اجتماعی (اعتماد، دموکراسی و توسعه)؛ کیان تاجبخش، ترجمه افشین خاکباز و حسام پویان، نشر شیرازه، تهران ۱۳۸٤.
- مبانی انسانشناسی در قرآن، ذکر؛ عبدالله نصری، چاپ اول، بنیاد انتقال به تعلیم و تربیت اسلامی، تهران، ۱۳۶۱.
- مبانی و رشد جامعه شناسی؛ جی اچ آبراهامز، ترجمه حسن پویان، انتشارات چاپخش، ته ران ۱۳۲۹.



- الميزان؛ محمد حسين طباطبايي، ترجمه موسوى همداني، بينا، بيجا، ١٣٨٩ - ١٣٩٢ق.

- Social emotions: Confidence, Trust and Loyalty, J.M Barbalet, Intruductional Journal of Sociology and Social Policy, Vol. \n No.4/\, \149\\n.
- Trust as a commodity, P Dasgupta, edition D. Gambetta, Trust Making and Breaking cooperative Relations, Oxford: Basic Blackwell, ۱۹۸۸.
- Tuning in, Tuning out: The Strange disappearance of Social Capital in America, R.D Putnam, Political Science and Politics, December, 1990.
- The Problem of Trust, A Seligman, Princeton, new Jersey: Princeton University Press 1994.
- Trust a Sociological Theory, P Sztompka, Cambridge: Cambridge University press, 1999.

شرچشگاه علوم النانی ومطالعات فرسخی پرتال جامع علوم النانی

> فصلنامه کاشانشناخت نماره چهارم و پنجم بایدن و نمستان۸۷

