# Scientific Journal The History Of Islamic Culture and Civilization Vol. 11, Autumn 2020, No. 40 Scientific Research Article

نشریه علمی تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی سال ۱۱، پاییز ۹۹، شماره ۴۰ مقاله علمی ــ پژوهشی صفحات ۳۲ ــ ۷

## سبكشناسى مواجهه رسولالله الله الله الله المستهاى فعال اجتماعى

اميرمحسن عرفان "

چکیده

این پژوهه با روش توصیفی و تحلیلی در صدد بازنمود سنخ مواجهه رسول الله ی با گسستهای فعال اجتماعی است. هدف این نوشتار تلاش برای بهره گیری و کاربست برونداد مدیریت قدسی تعاملات اجتماعی در مدینةالنبی است. بررسیهای این مقاله مقدمهای است برای پاسخ دادن به این پرسش که از چه الگویی برای تقابل با گسستهای فعال اجتماعی بایستی بهره جست؟ نتایج حاصل از تحلیل و ترکیب دادههای جمعآوری شده نشان میدهد که رسول الله ی بسته به ملاحظاتی چند با «تبدیل منطق تضادآفرین قبیلهای به تعامل» «کمرنگسازی تمایزطلبیها و توازن بخشی به تضادهای اجتماعی» و «رویکرد فرصت محور به گسستهای اجتماعی» درصدد حل و راکدسازی در مدیریت اجتماعی بودند. بی گمان، این موارد، همه انواع موجود و صور محتمل در مدیریت اجتماعی آن حضرت در مواجهه با گسستهای اجتماعی نیست؛ با مطالعه و تأمل بیشتر در این موضوع، و با ملاحظات مختلف، می توان به دادههای مطالعه و تأمل بیشتر در این موضوع، و با ملاحظات مختلف، می توان به دادههای بیشتری دست یافت، یا فرضهای قابل مطالعه زیادتری را در آن اندیشید.

واژگان کلیدی

رسول الله عليه، گسست اجتماعي، مواجهه، قبيله، امت، سبكشناسي، مواجهه.

\* \*

erfan@maaref.ac.ir تاریخ پذیرش: ۱۳۹۹/۰۴/۱۹ استادیار گروه تاریخ و تمدن اسلامی دانشگاه معارف اسلامی.
 تاریخ دریافت: ۱۳۹۹/۰۱/۰۵

## طرح مسئله

گفتمان جاهلی در سایه قوم گرایی، رسالت خویش را تأمین منفعت ـ که مقولهای مادی ارزیابی می شود \_ معرفی می کند و از این طریق تصویری تکساحتی ارائه می شود که بخش عمده و محوری آن، تأمین دنیا است. در الگوی جاهلی از فرایندی عینی سخن به میان می آید که از آن به «منفعت محوری» می توان تعبیر کرد. در این گفتمان به جهت اعتباربخشی به منافع خرد و جزئی، شاهد تبدیل «اختلافات اجتماعی» به «گسستهای اجتماعی» هستیم. به عبارت دیگر عناصر اجتماعی تحت الزامات منافع شان گرد هم آمده و در مقام صیانت از اجتماع برمی آیند. این تلقی به دلیل ایجاد تعارض از ناحیه منفعت گرایی آسیب پذیر بوده و می تواند به فروپاشی اجتماع از درون بیانجامد.

نیک میدانیم که هجرت پیامبرسی به یشرب، برای تبدیل آن منطقه به جامعهای دور از تنشهای جاهلی بود؛ اما این مسئله بدون بازسازی برخی از ساختارها و فراهمآوردن ساز و کارهای جدید به دست نمیآمد. باید پذیرفت که بسیاری از کنش گریهای افراد در جامعه در چارچوب ساختارهای آن انجام می گیرد؛ لذا حضرت در جهت کنترل اختلافها، درصدد تأسیس ساختاری مناسب برای انسجام اجتماعی در مدینه بودند.

ناگزیر باید این نکته را تبیین کرد که رسول الله علی تلاش نمود تا از وضعیت موجود \_ یعنی نحوه استقرار شکافها در جامعه \_ استفاده نموده، با ارائه منطق متعالی همزیستی و همچنین از طریق رهبری بر مردم، در حداقل زمان ممکن به حل و راکدسازی تضادهای فعال اجتماعی دست یابد.

نباید از نظر دور داشت که مدینةالنبی قابلیتهای الگوبخشی در عرصه مدیریت تعارضات اجتماعی را دارد. یکی از پیش شرطهای الگوی مؤثر، واقعی بودن و افسانه نبودن آن است. از دیگر سو، مدینةالنبی مورد پذیرش اکثریت جامعه مسلمانان است و این مهم به نقش کارکردگرایانه مدینةالنبی در الگوبخشی به مسلمانان کمک می کند. زیرا یکی از پیش شرطهای الگوی مؤثر، پذیرفته بودن الگو نزد اکثریت جامعه است؛ چنانچه اگر بخشی از جامعه این الگو را بپذیرند و بخشی دیگر نپذیرند، از تأثیر الگو کاسته می شود و کارکرد خود را به دلیل انتقادات مخالفان از دست می دهد. در این نوشتار فرض بر این بوده است که سبک مواجهه آن حضرت با گسستهای اجتماعی، سبکی جامع، پویا و منعطف بوده است؛ رهیافتی که سبی دارد مؤلفههای واگرایی در الگوی جاهای را از بین ببرد و از سویی دیگر درصدد مهندسی فرهنگ معیار در مواجهه با گسستهای اجتماعی در اسلام است. از این رو برای

اثبات صحت این استدلال تلاش می شود که نشان دهیم: مهمترین مؤلفههای بسترساز واگرایی در گفتمان

# پیشینه تحقیق

برخی از کاوشهای علمی، رویارویی رسول الله با نزاعها و تعارضات اجتماعی را از نظرگاه «علم مدیریت» کاویده اند. حسین قاضی خانی در مقاله منتشر یافته در فصلنامه سخن تاریخ کوشیده است تا تکنیکهای مدیریتی پیامبری در پیش گیری از بروز تنش و تعارض در مدینة النبی را مورد بررسی قرار دهد. همو با همکاری هاشمیان، در کاوشی دیگر بحث مدیریت تعارض در مدینة النبی بعد از بروز تعارض را واکاوی کرده است. ۲

شهلا بختیاری نیز راهکارهای حضرت را بعد از بروز ناراستیهای اجتماعی کاویده است. وی به این نتیجه رسیده که «درونیسازی ارزشها»، «وضع قانون نامه مدینه»، «برقراری پیوند مبتنی بر عقیده» و «کنترل اجتماعی بیرونی و مبارزه آشکار با کجروی» از مهم ترین راهکارهای حضرت در کنترل نزاعهای اجتماعی بوده است. آبرخی دیگر مواجهه و کنترل نزاعهای اجتماعی را صرفاً از منظر پیمان نامه مدینه مورد بررسی قرار دادهاند. برای نمونه شهلا بختیاری و نظرزاده به این نتیجه رسیدهاند که «تعیین اصول» و «پذیرش نظام طراحی شده میانجی گری» از جمله راهکارهای حضرت در پیمان نامه مدینه در حل اختلاف بوده است. \*

اصغر منتظرالقائم با کاوش در منابع معتبر تاریخی، پیامدهای اصلاحات اجتماعی رسول الله الله مورد بررسی قرار داده است. از نظرگاه وی «اصلاح ساختار نظام قبیلهای»، «طرد نژادگرایی»، «ایجاد عدالت و مساوات»، «رونق اقتصادی»، «تأمین منابع مالی دولت اسلامی»، «فقرزدایی»، «عدم تمرکز ثروت» و «آزادی پیروان ادیان» و … از مهم ترین پیامدها در این زمینه بوده است. همکاری جان احمدی و کرمی در مقالهای، حیات شهری مدینةالنبی را مورد بررسی قرار داده اند و محتوای شهر اسلامی را در پنج مرحله تبیین کرده و بر بازنمایی حیات شهری مدینةالنبی، مبتنی بر محتوای شهر اسلامی و نه صرف شاخصه های ظاهری شهر اسلامی تأکید ورزیده اند. و محتوای شهر اسلامی و نه صرف شاخصه های ظاهری شهر اسلامی تأکید ورزیده اند. و

۱. قاضیخانی، «مسئله پیشگیری مدیریت تعارض در مدینه عصر رسول خدای ». فصلنامه سخن تاریخ، ش ۱۸، ص ۹۴. ۲. قاضیخانی و هاشمیان، «رسول خدای و مدیریت نزاعهای مدینه». فصلنامه تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، ش ۷، ص ۲۸.

۳. بختیاری، «راهبردهایی برای مقابله با هنجارشکنی در عهد نبوی»، فصلنامه تاریخ اسلام و ایران، ش ۲۱، ص ۹۸.
 ۴. بختیاری و نظرزاده، «پیمان نامه مدینه، نمونهای تاریخی در حل اختلاف»، فصلنامه تاریخ اسلام، ش ۴۹، ص ۵۵.
 ۵. منتظرالقائم، «اصلاحات اجتماعی رسول الله عنه و پیامدهای آن»، مجله پژوهشی دانشتاه اصفهان، ش ۲۳، ص ۸۵.
 ۶ منتظرالقائم، جان احمدی و کرمی، «بازخوانی مراحل حیات شهری پیامبر های نفصلنامه تاریخ فرهنگ و تصدن اسلامی، ش ۲۱، ص ۲۷.
 ش ۲۱، ص ۲۷.

این پژوهه با رویکردی جامعه شناختی و با تأکید بر مرحله پیشینی و قبل از بروز بحران، درصدد اثبات ویژگی «دسترسی» و «اعتباربخشی و عام گرایی» راهبردهای حضرت در حل تعارضات اجتماعی است. زیرا این راهبردها به لحاظ آمیختگی با تاریخ و ارزشها و باورهای ذهنی آحاد مسلمانان، انطباق و سازواری بیشتری با نظام ارزشی جهان اسلام دارد. در واقع، با نگاهی به بنیانهای فکری سایر گفتمانها، می توان به این نتیجه رسید که همگی در نظام دانایی غیربومی ریشه داشته و کمترین انطباق را با نظام ارزشی مسلمانان ندارند.

#### چهارچوب نظری

مقوله «گسست های اجتماعی» و نحوه تأثیرگذاری آنها بر جوامع مختلف را باید موضوع اصلی جامعه شناسی سیاسی قلمداد کرد. به گونه ای که تحولات عمده جوامع \_ چه در گذشته و چه در حال \_ از همین منظر توضیح داده می شوند:  $^{7}$ 

گسستهای اجتماعی به معیارها و مرزهایی دلالت دارند که افراد و گروههای جامعه را از یکدیگر جدا میسازند و یا رویاروی هم قرار میدهند. این گسستها بیان گر خطوط تمایز و تعارضی هستند که علاوه بر خاستگاه ذهنی، مبنای عینی هم دارند و متناسب با صورتبندی و نحوه آرایش و تعامل نیروهای اجتماعی ایجاد میشوند."

لازم به یادآوری است که شکافهای اجتماعی با عنایت به عنصر آگاهی و عمل سیاسی است که به دو دسته تقسیم میشوند: اول؛ شکافهای اجتماعی غیرفعال که صرفاً مبین وجود اختلاف بین دو گروه میباشند و دوم؛ شکافهای فعال که مبتنی بر گروهبندیها و عمل و آگاهی سیاسی است. پدیده تعارضات اجتماعی که منجر به گسیختگی میشود، در صورتی اتفاق میافتد که در یک اجتماع، اجتماعی کردن افراد به درستی صورت نگیرد، یا در یک نظام اجتماعی، ناراحتیهای موجود، هیچ راهی جهت تخفیف نیابند؛ هرگاه نظام اجتماعی با محیط همخوانی نداشته باشد؛ یا علی رغم مشخص بودن هدفهای نظام، همه اعضا امکان دستیافتن به هدفهای تعیینشده را نداشته باشند؛ یا ارتباط کافی میان گروههای مختلف جامعه وجود نداشته باشد؛ و در نهایت پایگاههای مختلف افراد

<sup>1.</sup> Social Cleavages.

۲. بشیریه، جامعه شناسی سیاسی، ص ۹۹.

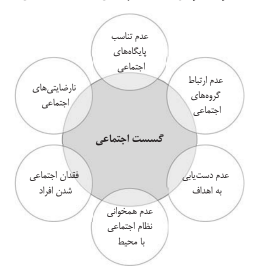
۳. هانتینگتون و دیگران، *در ک و توسعه سیاسی،* ص ۳۸۰.

<sup>4.</sup> Non, active Cleavages.

<sup>5.</sup> Active Cleavages.

در اجتماعی با یکدیگر تناسب و همخوانی نداشته باشند؛ از این نظر بر آنان فشارهای مختلفی وارد میشود. ۱ میشود.

#### نمودار عوامل بسترساز پيدايي گسست اجتماعي



گسستهای فعال، تضادهایی هستند که مبنای عمل اجتماعی و رفتار سیاسی قرار گرفته و در فرایند هویتیابی و جامعه پذیری نسل جدید، تأثیر تقابلی و مؤثری در برابر گفتمان هویتی مسلط دارند. در غیر این صورت گسستها شکل غیرفعال یا نهفته دارند. میان گسستهای فعال و غیرفعال نمی توان مرز قطعی و دائمی ترسیم کرد؛ ای بسا در فرایند تحولات اجتماعی، برخی گسستها از حالت فعال به شکل نهفته در آیند و یا بالعکس، از وضعیت غیرفعال به فعال بدل شوند.

## مؤلفههای دخیل در گسستهای فعال اجتماعی در گفتمان جاهلی

فهمپذیری سنخ مواجهه رسول الله علی با گسستهای اجتماعی، نیازمند واکاوی در ساخت اجتماعی فرهنگ جاهلی است. بر این اساس، تحلیل و بررسی درباره زایش و زوال مفاهیم اجتماعی و سیاسی جاهلی نخستین گام در تحلیل این موضوع است. ازاینرو، بررسیها پیرامون مهندسی شکافهای اجتماعی از مدینةالنبی آغاز نمی گردد، بلکه نیازمند حرکتی معکوس است تا آن دسته از مفاهیم بنیادین که با ظهور اسلام شالوده شکنی شده است، مورد کاوش قرار گیرد.

۱. ژاگلین، «تعریف نظام گسیختگی اجتماعی»، نامه علوم اجتماعی، ش۳ ص ۱۲.

چنان که عبدالعزیر سالم در کتاب تاریخ عرب قبل از اسلام نشان داده، فرهنگ جاهلی بنا به دلایل مختلف جغرافیایی، ارتباطاتی، هنجاری و مانند آن، قالب قبیلهای را بهعنوان ساخت مطلوب خود و برای سامان دهی به حیات اعراب برمی گزیند. این ساخت به نوبه خود تأثیراتی بر رفتار و سازمان اعمال قدرت در جامعه جاهلی می گذارد که آن را از الگوی اسلامی متمایز می سازد.

از این منظر می توان ادعا کرد: گفتمان جاهلی در بحث از قبیله بر اصول و ارکانی استوار است که اگر در هر دوره و مقطع زمانیِ دیگر، احیاء و تکرار شوند، می توان آن معنا و الگو را «جاهلی» ارزیابی کرد. شناخت این ارکان از آن حیث ضروری است که پیامبر در واکنش به آن، اقدامات اساسی را پیریزی کرد. بنابراین با درک این «ضدیتهای گفتمانی» می توان به تصویر جامع تری از اقدامات پیامبر درک این تحول ساختاری، در پیامبر شافته و سپس دلالتهای آن را درک نمود. برای درک این تحول ساختاری، در ادامه به بررسی نشانههای ساختاری امنیت در دو الگوی جاهلی و اسلامی می پردازیم.

نمودار ضدیت گفتمانی الگوی جاهلی و الگوی نبوی



می توان بر این باور پای فشرد که «قبیله» ساختی اجتماعی با ظرفیت محدود است. بدین معنا که در صورت ازدیاد اعضاء و گسترش جغرافیایی، کشش و جذب سیاسی قدرت مرکزی قبیله، رو به ضعف گذارده و در نتیجه برخی از اعضاء، نسبت به تأسیس قبیلهای دیگر اهتمام می ورزند. به تعبیر هنری لوکاس این عقیده دانشمندان که قبیله بر «هویت خویشاوندی» بنا شده، امکان آن را فراهم می سازد تا گروه های خانوادگی که در طول زمان در درون قبیله پدیدار می شوند، از «هویت خانوادگی» مرکزی فاصله گرفته و در نتیجه «مستقل» شوند. در مجموع ماهیت قبیله بر «محدودیت جغرافیایی» دلالت دارد.

پیوند با یک سرزمین مشخص و معین، نوعی حس وابستگی و علاقه بسیار شدید از طرف قوم و قبیله، نسبت به یک سرزمین می باشد و از اهمیت حیاتی برخوردار است. این وابستگی به حدی است

۱. برای اطلاعات بیشتر: سالم، تاریخ عرب قبل از اسلام، ص ۳۴.

لو کاس، تاریخ تمدن: از کهن ترین روز گار تا سده ما، ص ۲۸ ـ ۹.

که حتی در صورت تبعید و مهاجرت اجباری و یا از دست دادن آن در طی یک جنگ، باز هـم نـوعی علاقه شدید به آن سرزمین همچنان ادامه می یابد و حتی می تواند طی نسل های متمادی ایـن حـس حفظ شود.

هیچ گروه قبیلهای بدون ارتباط با یک سرزمین تاریخی نمی تواند تداوم داشته باشد. ارتباط با سرزمین تاریخی، ضرورتاً به معنای حضور دائمی و مستمر در یک سرزمین نیست بلکه تصور یا ذهنیت این ارتباط هم می تواند حس هویت و موجودیت در میان اعضای یک قبیله را برانگیزد.

محدودیت جغرافیایی مذکور، سران قبایل را بر آن میدارد تا برای افزایش میزان قدرت خویش، به ابعادی غیرمتناهی مانند «تاریخ»، «نسب»، و مانند آن \_ که در قرآن کریم از آن به «تکاثر» یاد شده \_ استمداد بجویند. خط مفاخره گاهی از مسائل جاری و روزمره آنان میگذشت و به مرز مردگان میرسید. ۲

از این منظر قبیله، ساختی اجتماعی قلمداد می شود که دارای دو بعد اصلی می باشد: بعد اول عینیت ظاهری؛ و بعد دوم «افتخار» که «روح قبیله» را شکل می دهد.

عرب جاهلی فراتر از تفاخرات قبیلهای درگیر تفاخرات نژادی نیز بود. وضعیت چنین بـود که عربهـای شبهجزیره بهویژه عربهای منطقـه حجـاز نسـبت بـه روم و فـارس وضـعیت تمـدنی ضعیفتـر، بلکـه قیاس نشدنی داشتند و خود متوجه این ضعف بودند. با وجود این، خود را برتر از همسایگان می پنداشتند.

نکته مهم آن است که به دلیل محدودیت حاکم بر قبیله، سعی می شود تا قدرت قبیله از ناحیه «استناد به افتخارات» و تکاثر آنها، فزونی گیرد. اولویت و اهمیت مقولاتی چون «آباء» و «اجداد» و یا «اتحادیههای خونی» تماماً از این ناحیه قابل تفسیر است.

عامل اصلی در ایجاد پیوندهای قبیلهای، «حمیت» و «تعصبی» است که برگرفته از فرهنگ جاهلی میباشد. <sup>۴</sup> اکثر محققان حوزه تمدن عربی در دوره پیش از اسلام، بر این باورند که بنیاد قوام بخش این جامعه را آداب و رسومی شکل میداد که در گذر تاریخ از نیاکان خود به ارث برده بودند و این آداب، مرجع نهایی آنها برای تعریف «خود» در برابر «دیگری» و صیانت از «خود»

١. أَلْهَاكُمُ التَّكَاثُرُ \* حَتَّى زُرْتُمُ الْمَقَايِرَ؛ تفاخر به بيشتر داشتن، شما را غافل داشت. تا كارتان (و پايتان) به گورستان رسيد.
 (تكاثر (١٠٢): ٢ \_ ١)

۲. ابن حجر، *الأصابه*، ج ۱، ص ۲۰۹.

۳. طوسی، التبیان، ج ۱۰، ص ۴۰۲؛ طبرسی، مجمع البیان، ج ۱۰، ص ۸۱۲.

اذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْحَمِيَّةَ حَمِيَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ ...؛ أن گاه كه كافران در دلهاى خود، تعصب (أن هـم) تعصب جاهليت ورزيدند ... . (فتح (۴۸): ۲۶)

در برابر «دشمن» قلمداد می شد. به همین دلیل، در مقابل رسالت توحیدی، به عقاید و سنن پدرانشان استناد کرده و اسلام را به دلیل عدم انطباق با آنها، مشتمل بر آموزههایی خرافی و نادرست میخواندند. در واقع ایستادگی مکیان از آنروی بود که پیامبر شده را خارج شده از ملت آباء و اجدادشان می دانستند و بر این باور بودند که دچار «بیگانگی» شده است. بنابراین حیمت جاهلی مانع از آن می شد تا گوش و دل به حقیقت بسپارند.

در فرهنگ جاهلی که اساساً «قدرت محور» است، تمام قبیله و جماعت بر محوریت رئیس قبیله قرار دارد. در نظام قبیله ای، اساس بر این واقعیت استوار است که حق با کسی است که نیرومندتر باشد. سلسله مراتب قبیله در فرهنگ جاهلی بدین گونه است که رئیس، صاحب بیشترین ارزشها معرفی می شود و تمام قبیله و امکانات آن به نـوعی بـاید بر مدار ریاست قرار گیرد. به همـین دلیـل است که کلیه هویتهای فردی به نفع «هویت قبیله ای» بی معنا شده و رئیس به عنوان تجلی هویت، مشمول «اطاعت» می شود. بنابراین از حیث ساختاری، فرهنگ جاهلی بر جـریان یـکسـویه قـدرت استوار است؛ به حدی که اعضای آن، سعادت را در اطاعت مطلق از رؤسای خـود تعریف مـی کننـد. آستوار است؛ به حدی که اعضای آن، سعادت را در اطاعت مطلق از رؤسای خـود تعریف مـی کننـد. آستوار است؛ به حدی که اعضای آن، سعادت را در اطاعت مطلق از رؤسای خـود تعریف مـی کننـد. آستوار است؛ به حدی که اعضای آن، سعادت را در اطاعت مطلق از رؤسای خـود تعریف مـی کننـد. آستوار است؛ به حدی که اعضای آن، سعادت را در اطاعت مطلق از رؤسای خـود تعریف مـی کننـد. آستوار است؛ به حدی که اعضای آن، سعادت را در اطاعت مطلق از رؤسای خـود تعریف مـی کننـد. آستوار است؛ به حدی که اعضای آن، سعادت را در اطاعت مطلق از رؤسای خـود تعریف مـی کننـد. آستوار است؛ به حدی که اعضای آن، سعادت را در اطاعت مطلق از رؤسای خـود تعریف مـی کننـد. آستوار است. په و «امـیر». «رأب» و «امـیر» «رأب» و «امـ

بایسته است اشاره کنیم که شاخصه اصلی جامعه جاهلی عرب، تشتت و پراکندگی بود. بت بستیرستی نه تنها موجب وحدت آنان نشده بود بلکه وجود بتهای متعدد، عامل تفرقه بیشتری بود. نظام قبیلهای نیز این واگرایی را تشدید می کرد، واگرایی قبایل از یکدیگر به دلیل تعارضشان در منافع بود که اصولاً امکان شکل گیری حکومت مرکزی را منتفی میساخت. قبیله تنها سبب اجتماع مردم وابسته به خود می شد. به همین دلیل است که حجاز در مقام مقایسه با ایران و روم متشت ِ آن روزگار، تشتت حکومتی بالایی را شاهد بود و انگیزه تأسیس نظامهای واحد و متمرکز از سوی قبایل سرکوب می شد. نتیجه این امر افزایش تعارضها میان قبایل و ابتنای امنیت بر آموزههای سختافزاری \_ همچون افزایش توان مندی ها \_ برای جنگ است. به عبارت دیگر «حکومت» در معنای مصطلح آن، در نظام قبیلهای معنا نمی یافت و همین امر به تکوین و ظهور خرده نظامهای متعدد که با یکدیگر در تعارض اند، منجر می شد.

۱. برزگر، تاریخ تحول دولت در اسلام و ایران، ص ۹۱.

٢. ياسين، السلطه في الاسلام، ص ٢٣۴؛ عبدالكريم، قريش من القبيله الي الدولة المركزيه، ص١٤٣٠.

٣. جوادعلي، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام، ج ١، ص ١٥٤.

نمودار مؤلفههای زمینهساز گسستهای فعال اجتماعی در گفتمان جاهلی



## سبكشناسى مواجهه رسولالله الله با كسستهاى فعال اجتماعي

اینکه رسول گرامی اسلام هم چگونه توانست در جامعه ای که اختلاف و تشتت، همه ارکان زندگی آنان را فراگرفته بود و در واقع بخشی از فرهنگ شان بود، برای اقامه وحدت میان آنان تلاش نماید و حتی به گونه ای طراحی نماید که از طریق بیان الگویی اجتماعی \_ فرهنگی، آن را به جامعه عصر خود و همه اعصار آینده باورپذیر نماید، موضوعی است که به بررسی و مطالعه جدی نیاز دارد. پی جویی در نصوص دینی و متون معتبر، می رساند که حضرت با تبدیل منطق تضادآفرین به تعامل و کهرنگ سازی تمایز طلبی ها و رویکرد فرصت محور به گسست های اجتماعی، درصدد حل و راکدسازی تعارضات اجتماعی بودند.

نمودار تحقق انسجام اجتماعی در مدینةالنبی



## یک. تبدیل منطق تضادآفرین قبیلهای به تعامل

## ۱. پیریزی سازههای هویتی مشترک

هویت قبیلهای، ساختار مسلط بر جامعه جاهلی قبل از اسلام بود و قبیله بزرگ ترین قلم رو سیاسی موجود در شبه جزیره عربستان به شمار می رفت. در این سرزمین، قشربندی اجتماعی، مبتنی بر قبیله بود و قبیله، معیار هویت و ضدیت قلمداد می شد.

باید توجه داشت که هویت قبیلهای در جامعه جاهلی، تمامیت ارزشها و ساختارهای فکری، سبک زندگی شخصی اعم از ازدواج، سوگواری، دیانت، جنگ و صلح، دوستی و دشمنی را تعیین می کرد و سروری قبیلهای یکی از بزرگترین موانع شکل گیری دولت \_ تا آن زمان \_ در شبه جزیره عربستان بود. پیامبر شب با رسالت خود کوشید تا هویت قبیلهای را تعامل پذیر کند، وحی و عقیده و آموزههای دینی را جانشین آن سازد و مرکز ثقل تعلقات آنان را به سوی ارزشهای دینی سوق دهد، همچنین معیار همبستگی اجتماعی را از قبیله به ایمان و اخوت ایمانی تغییر دهد و هویت آنان را بر مبنای ایمان و اسلام تعریف کند. ظهور اصطلاحات جدیدی چون مؤمنان، مجاهدان، منافقان، مشرکان و یا انصار و مهاجرین و امت اسلامی، همگی سازههای فکری و هویت بخشی جدیدی بود که وارد ساختار فکری اعراب شد و به طور انقلابی و بنیادین، نگرش هستی شناختی آنان را دگرگون کرد. اسختار فکری اعراب شد و به طور انقلابی و بنیادین، نگرش هستی شناختی آنان را دگرگون کرد. اسختار فکری اعراب شد و به طور انقلابی و بنیادین، نگرش هستی شناختی آنان را دگرگون کرد. ا

چنین می نماید که در سایه نظام سیاسیِ برآمده از اقدامات پیامبری، مسلمانان \_ اعم از مهاجر، انصار، عجم، عرب و تازه مسلمان \_ با هر هویتی که به اسلام گرایش پیدا می کردند، بر «سازههای هویتی مشترکی» قرار داشتند که پیامبری تحت عنوان «امت اسلامی» از آن یاد می کرد. بدین ترتیب هویت در امت اسلامی در مدینةالنبی، اعتقادی بود نه سیاسی، اقلیمی یا قومی؛ و مهم ترین هدف حکومت، دفاع از عقیده اسلامی و حفظ آن بود. در این نظام فراملی و فرادولتی، مجموعهای از افراد درون جامعه اسلامی وجود داشتند که همگی با اعتقاد به دین اسلام از اعضای امت اسلامی بوده و جامعه هم بسته ای را تشکیل می دادند.

کتمان نباید کرد که الگوی مدیریتی رسولخدای در عرضه دین اسلام و اتکاء آن بر مؤلفههای وحیانیِ منطبق با سرشت آرمانخواه بشری، نقش بسزایی در قابلیت دادن به این آیین نوظهور برای نفوذ در ساختار متصلب و تضادآفرین قبیلهای حاکم بر جزیرةالعرب داشت. ازهمینرو بود که بزرگان دو طایفه بزرگ یثرب، یعنی «اوس» و «خزرج»، که در خلال منازعات خونین ۱۲۰ ساله به ویژه در

۱. ایزوتسو، خدا، انسان در قرآن، ص ۲۲ و ۸۹.

۲. زهیری، «کارویژههای دولت نبوی»، **علوم سیاسی**، ش ۳۵، ص ۱۶۴.

منازعه معروف «حربالبعاث» همواره برابر یکدیگر تیخ از نیام می کشیدند، همزمان دعوت رسول خدای را لبیک گفتند و در پیمان معروف عقبه ثانی با آن حضرت بیعت کردند. اهمیت و تأثیرگذاری سیاست پیامبری آنگاه روشن تر می شود که بدانیم تا پیش از این تاریخ، هر یک از دو قبیله اوس و خزرج برای مقابله با رقیب، همواره در حال یارگیری از میان سایر اقوام و ادیان حجاز بودند. اما در پیمان عقبه ثانی، بزرگان این دو قبیله هم پیمانی با رسول خدای را برای تقویت موضع خود برابر رقیب نمی خواست؛ زیرا در پرتو تعالیم اسلام و رسول خدای اساساً هیچ قومی، سایر اقوام و قبایل را رقیب خود نمی دید، ضمن آن که هویت و نظام عشیرهای، جایگاه خود را نیز محفوظ می دانست. چنانچه از منابع ملاحظه می گردد، رسول خدای در ماههای نخستین ورود خود به مدینه، برای سروسامان دادن به اوضاع اجتماعی، تحکیم وحدت اجتماعی و ایجاد نظام شهروندی، یک پیمان عمومی میان انصار و مهاجران و یهودیان بستند. این پیمان نامه، نظام همکاری و تعاون اجتماعی و شهروندی میان استواری را پدید آورد. درباره مفهوم امت، در میان نصوص سنت، نصی را گویاتر از نص «معاهده مدینه» که پیامبری منعقد فرمود، نمی یابیم.

در این سند پیامبر ایک چنین فرمودند:

هذا كتابٌ مِن مُحمَّد بنِ عَبدالله نَبى المؤمِنين مِن قُرَيش ويثرب وَمن تَبعهُم وَلَحِق بِهِم وجـــاهَدَ مَعهُم؛ انَّهُم امَّه واحِدَه مِن دون النَّاس. ٢

این نوشته ای است از محمد بن عبدالله، پیامبر مسلمانان و مؤمنان قریش و یشرب و کسانی که از آنان تبعیت می کنند و به آنان ملحق شدند و همراه آنان جهاد کردند، که اینان امت واحدی هستند در مقابل دیگر مردمان.

اندیشه رسول الله علیه آن بود که از قبایل کوچک و بزرگ متعددی که پیوسته با یکدیگر در تعارض بودند، ملت واحدی به وجود آورد. اعتقاد به آیین مشترک و تحت رهبری زعیمی واحد، قبایل متشتت و پراکنده را تحت یک نظام سیاسی واحد که آثار و نتایج خاص آن، به سرعتِ به تآور و شگفت انگیزی دامنه پیدا کرد و به هم پیوست. بدین ترتیب، سیستم قبیلهای برای نخستین بار تحت الشعاع احساس مذهبی قرار گرفت، هر چند به کل ریشه کن نشد."

۱. واقدی، *المغازی*، ج ۱، ص ۳۰۳.

<sup>7.</sup> ابن هشام به نقل از ابن اسحاق در السيرة النبويه نخستين كسى است كه متن كاملى از پيمان نامه را روايت مى كند. ابن هشام از اين معاهده با عنوان «كتابهٔ بين المهاجرين و الانصار و موادعه اليهود» ياد مى كند. (ابن هشام، السيرة النبويه، ج ۲، ص ۱۴۸) قاسم بن سلّام نيز متن نسبتاً كاملى از پيمان نامه ارائه مى كند. (ابن سلّام، الأموال، ص ۲۰۲) ٣. آرنولد، على سمترش اسلام، ص ۹۸.

نباید از نظر دور داشت که این نخستینبار بود که در حجاز، یک سازمان اجتماعی پدید می آمد که اساس آن بر دین بیشتر استوار بود تا بر خون و نسب. بدین سان یک تعمیم رابطه ای جدید یعنی رابطه ایمان، جانشین قوی ترین روابط نسب و قرابت، یعنی رابطه قبایلی شد. روابط جدید ایمانی با آموزههای دینی و اجتماعیِ خاص، مستحکم تر می شد. عبادات جمعی چون نماز جماعت، نماز جمعه، حج، جهاد، ازدواجهای گوناگون پیامبر با زنانی از قبایل مختلف، تقویت موقعیت صحابه از قبایل خعیف و صحابه غیر عرب، ظرف این تحول بود.

#### نمودار فرایند تحقق هویت جمعی همگون در مدینةالنبی عید



پیامبر پیامبر با انتخاب واژه «امت»، به اجتماع خود معنای تازهای بخشید که با معانی واژه های دیگر متفاوت بود. پس انتخاب این واژه در نگاه نخست خط بطلان کشیدن بر پیوندهایی بود که پیش از آن براساس خون، نژاد، زبان، خاک و ... بود و به این معنی بود که مردم بدون توجه به تفاوت های نژادی، زبانی، ملی و فرهنگی گرد هم آیند. دیگر این که لفظ امّت برای افراد تعهدآور است و اصل تعهد، یکی از اصول مهم شهروندی است، یعنی افراد متعهد می شوند از رهبری واحدی تبعیت کنند.

در این پیمان نامه، چون ژرف بنگریم، واحدهای قبیلگی آنروز مدینه، به رسمیت شناخته و است. استقلال در سنتها و رسوم داخلی، حق پناهندگی و دیه مشترک این واحدها را تضمین کرده است. بدین سان، نوعی نظام سیاسی طراحی شد که در عین انسجام کلی، بر استقلال داخلی واحدهای تشکیل دهنده امت نیز تأکید داشته است.

کار بزرگ رسول الله علی تشکیل «واحد» از «کثرتها» بود. آن حضرت همه افراد را در ترکیبی جدید به مجموعهای واحد تبدیل کرد. به این ترتیب که هر یک از افراد به جای هویت «فردی گسیخته از دیگران» شد.

۱. حتّی، تاریخ عرب، ص ۱۵۳.

۲. شریعتی، امت و امامت، ص ۴۰.

#### نمودار مؤلفههای سازه هویتی مشترک در مدینةالنبی ﷺ



## ۲. به رسمیتشناختن تنوعات و تفاوتها

مبنای دینی سیاست پیامبر علیه در برابر منطق تضادآفرین قبیلهای \_ با توجه به محتوای آیات قرآن کریم به ویژه آیه ۱۳ سوره شریفه حجرات \_ به رسمیت شناختن تنوعات و تفاوتها میان گروههای انسانی و انتساب مبادی آن به اراده و مشیت الهی است و برای این دسته بندی، کارکرد اجتماعی (لتعارفوا) قائل است و بلافاصله در کنار آن معیار تقوا را مطرح می کند. بر همین معیار و مبنا، پیامبر از یک سو به تعرض و تصادم با میراث قبیله و تضادهای قومی، قبیلهای ریشه دار میان جامعه عرب برخاست و از سوی دیگر پارهای عناصر قبیله، بهویژه ساختار عمومی آن را حفظ کرده و در جهت اهداف و آموزههای اسلامی به کار گرفت.

بنابراین مطابق الگوی مدینةالنبی، در مواردی که تفاوتهای فرهنگی در تضاد با چارچوبهای دینی قرار ندارند، میتوان به سمت ترکیب فرهنگی حرکت کرد. با عنایت به همین الگو است که در گذشته تاریخی، «تمدن اسلامی» در سرزمینهای پهناوری که فرهنگها، آداب، رسوم، زبانها و نژادهای بسیار گوناگونی حضور داشتند، توانست شکل بگیرد.

شایسته ذکر است که در الگوی مدینةالنبی الله اگر کانون ارزشی اسلام از سوی فرهنگی تهدید شود، هرگونه پذیرش فرهنگی نفی می شود.

١. يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَنْقَاكُمْ إِنَّ اللَّه عَلِيمٌ خَبِيرِ الله على الله عند الله عنه الله عند ال

#### نمودار گونههای مواجهه با دیگر فرهنگها در اسلام

| •در هر ارتباط بین فرهنگی که گوهر دین خدشه                                                                                                 | در تضاد با کانون ارزشی |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| ببیند، ارتباطات نفی میگردد.                                                                                                               | اسلام                  |
| <ul> <li>ترکیب فرهنگی با حفظ اصول بنیادین؛</li> <li>در صورت همسویی شکلی و اختلاف محتوایی<br/>محتوای فرهنگ اسلام جایگزین میشود.</li> </ul> | در راستای فرهنگ اسلامی |
| •احترام به تفاوت ها؛                                                                                                                      | نه در تضاد و نه در     |
| • تلاش برای جهت دادن به آن در راستای ارزشهای دینی.                                                                                        | راستای آن              |

تأیید پیمانهایی که از تعصب جاهلی نشئت نمی گرفت و نژادپرستی آن را تحریک نمی کرد، از جمله کارهایی بود که پیامبر اکرم ایک در راستای مبارزه با منطق تضادآفرین قبیلهای انجام دادند.

در این راستا گفتنی است که در زمان جوانی پیامبر گروههایی وجود داشته اند که به آنها گروه جوانمردان و پیمان آنها را «حلف الفضول» (پیمان جوانمردان) می گفته اند و کار آنها دفاع عملی از مظلومان جامعه بوده است، خیانچه پیامبر شنین نیز در سن بیست سالگی در یکی از آنها عضویت و مشارکت داشتند. در این زمینه گفتنی است که مردی از «بنی زبید» کالایی به «عاص بن وائل سهمی» فروخت. عاص کالا را تحویل گرفته بود و بهای آن را نمی داد. مرد بنی زبیدی به ناچار بالای کوه «ابوقُبیس» رفت و فریاد برآورد: ای مردان قریش به داد ستمدیده ای دور از طایفه و خویشان خود برسید». پس «بنی هاشم»، «بنی مطلب»، «بنی زهره بن کلاب»، «بنی تیم بن مُره» و «بنی حارث بن فیهر»، در خانه «عبدالله بن جُدعان تَیمی» فراهم آمدند و پیمان بستند که برای یاری هر ستمدیده و گرفتن حق وی هم داستان باشند و اجازه ندهند که در مکه به احدی ظلم شود. آین پیمان به «حِلف الفُضول» معروف شد.

از رسول خدای روایت شده است که پس از هجرت به مدینه فرمودند: در سرای عبدالله بن جدعان در پیمانی حضور یافتم که اگر در اسلام هم به مانند آن دعوت می شدم، اجابت می کردم و

۱. يعقوب*ي، تاريخ اليعقوبي،* ج ۲، ص ۱۱.

۲. همان، ص ۱۸؛ بلاذری، انساب الاشراف، ج ۱، ص ۱۲؛ ابن ابی الحدید، شوح نهج البلاغه، ج ۱۵، ص ۲۲۳ و ۲۲۵؛ مسعودی، التنبیه و الاشراف، ص ۱۷۹.

٣. يعقوبي، *تاريخ اليعقوبي*، ص١٧.

۴. ابن سعد، الطبقات الكبرى، ج ١، ص ١٢٨؛ بلاذرى، انساب الاشراف، ج ٢، ص ١٥.

اسلام جز استحکام، چیزی به آن نیافزوده است. ا

تأیید پیمان «حلفالفضول» از این جهت دارای اهمیت است که کفار در عصر جاهلیت به تمام پیمانهای خود، حتی پیمانهایی که نامشروع و در جهت ظلم به دیگران پیریزی میشد، تا پای جان، وفادار بودند. پیامبری با امضای این پیمان تفکیکی میان پیمانهای ارزشی و غیرارزشی قرار دادند و درصدد نهادینه سازی این نگرش در میان مسلمانان بودند تا به هر پیمانی پایبند نباشند. به عبارت دیگر، تحقق این واقعه در زمان قبل از بعثت، تأییدکننده این ادعا است که حلف الفضول، به عنوان یک الگوی عملی، محدود به مسلمین نیست، بلکه همه انسانهای گیتی در هر زمان و مکان میتوانند به این الگوی رفتاری تأسی جویند و در سایه آن، عدالت اجتماعی را تحقق بخشند.

رویکرد بشردوستانه به پیمان حلفالفضول نشان می دهد که این پیمان از مرتبه بالای فرهنگی برخوردار است، به طوری که در آن جامعه برای احقاق حق یک انسان غریب، مجموعهای به بپا خاسته و با قدرت شمشیر، ظالم را وادار به اعطای حق مظلوم می نمودند. اهمیت این مطلب زمانی بیشتر جلوه گر می شود که توجه داشته باشیم که زندگی اجتماعی عربهای قبل از بعثت، به صورت قبیلهای بوده است و به طور طبیعی، افراد منتسب به قبیله قوی تر، از قدرت بیشتری برخوردار بودند و برای عرض و جان کسی که وابستگی و انتساب به قبیلهای نداشت، حرمتی در نظر گرفته نصی شد و اگر کسی می توانست در پناه فرد یا قبیله معتبری قرار گیرد، پناه می یافت، وگرنه از مصونیتی برخوردار نبود.

با اندیشه در آن چه گذشت به رمز اهتمام پیامبر شد در لغو اقتصاد بر پایه ربا و تفاضل خون پیمیبریم. زیرا که خون و مال دو عامل مهم برای ایجاد و بروز کینه های جاهلی است. آن حضرت با تأکید بر ابطال خونخواهی جاهلی؛ تفاضل خون \_ که در جاهلیت اعمال می شد \_ را نفی کرد. در نظام حقوقی برآمده از آموزه امت، منزلتهای اجتماعی، دخیل در دیه نمی باشد.

در فرهنگ جاهلی، تبدیل منطق تضادآفرین قبیلهای به منطق تعامل قبیلهای، در اشعار شاعران آن روزگار نیز بازتاب داشته؛ شاعرانی نظیر حَسّان بن ثابت  $^{0}$  و ابوقیس صِرمَه بـن ابـیانـس  $^{2}$  زیـر پـا نهادن امتیازات قومی و قبیلهای را ستودهاند.

۱. ابن هشام، السيرة النبوية، ج ۱، ص ۱۴۱؛ بلاذري، انساب الاشراف، ج ۲، ص ۲۴.

۲. طبری، جامع البیان، ج ۳، ص ۷۱.

٣. ... ان كلّ دَم كانَ فِي الجاهِليه مُوضُوع. (ابن سعد، الطبقات الكبرى، ج ٢، ص ١٤٠)

۴. برای نمونه قبیله بنواسود به سبب شرافتی که در جاهلیت داشتند، دو برابر قبیله بنودیل دیـه مـی گرفتنـد. (طبـری، تاریخ طبری، ج ۳، ص ۱۵۰)

۵. زبير بن بكار، *الأخبار الموفقيات*، ص ۵۸۵.

ع طبری، تاریخ طبری، ج ع ص ۱۵۵.

## دو. کمرنگسازی تمایز طلبیها و توازنبخشی به تضادهای اجتماعی

## ١. گسترش مشارکت همگانی

آن حضرت در راستای تحقق امت اسلامی، اجرای احکام الهی را متناسب با صورتبندی نیروهای اجتماعی به افراد و گروههای مختلف واگذار مینمود تا ضمن گسترش شیوه مشار کتجویی همگانی، هیچ طیف و گروهی به این واسطه، خود را برخوردار از موقعیتی ممتاز و انحصاری نداند؛ چرا که در این صورت، ممکن بود تضادهای پیشین در قالبی نو مجدداً فعال شوند.

در همین جهت بود که پیامبر گه عنصی از امور را به خزرجیان می سپرد و در بعضی موارد اوسیان را مشارکت می داد؛ چنان چه در ماجرای غزوه بنی قریظه و تعیین تکلیف پیمان شکنان یهودی، حکمیت سعد بن معاذ را پذیرفت. به این ترتیب، هم موازنه جایگاه و موقعیت هر دو قبیله حفظ گردید و هم هر دو گروه در اجرای احکام الهی مشارکت فعال یافتند.

موردی معکوس هم در تعیین فرمانده سپاه برای مقابله با حمله احتمالی رومیان در واپسین روزهای زندگی آن حضرت مشهود است و از زاویه نحوه مدیریت تضادهای اجتماعی مورد بررسی است. به فرمان آن حضرت، همه سران قبایل و صحابه سرشناش، اعم از مهاجر و انصار، در این لشکرکشی حضور داشتند. اما فرماندهی سپاه به جوانی نورس و فاقد امتیازات قبیلهای تنشزا، به نام اسامه بن زید، واگذار گردید. آرفتار توازن بخش پیامبر شن، می توانست به آن دلیل باشد که گماردن هر فرد دیگری از منتفذان مهاجر یا انصار، با توجه به انتساب و وابستگی آنان به یکی از قبایل بزرگ، می توانست مسئله جانشینی و رهبری جامعه اسلامی را تحتالشعاع قرار دهد، خاصه که نیروی نظامی می توانست مسئله جانشینی و رهبری جامعه اسلامی را تحتالشعاع قرار دهد، خاصه که نیروی نظامی میخورد. در سایر انتصابات پیامبر شن در سالهای پایانی زندگانی آن حضرت نیز به چشم میخورد. چنان که پس از فتح مکه، جوانی از اهالی مکه به نام «عتّاب بن اسید اموی» به فرمانداری مکه بر گزیده شد آو برای آشنایی نومسلمانان مکه با احکام اسلامی هم از میان انبوه صحابی پر آوازه و داعیه دار و دارای پشتوانه قبایلی، مُعاذ بن جبل، انتخاب گردید. آ

# ۲. عدم تهییج احساسات ناشی از تعصبات جاهلی

گام اجتماعی پیامبر علی در راه تأسیس مدینةالنبی علی نفی قبیله سالاری و تعصبات جاهلی و اصالت

۱. واقدی، *المغازی*، ج ۱، ص ۴۶۰.

۲. همان، ج ۳، ص ۱۱۸.

٣. همان، ج ٢، ص ٩٥٩.

۴. ابن عبدالبر، *الاستيعاب*، ج ۳، ص ۴۰۳.

پیوندهای قومی بود. پیامبر علیه حمیت قومی را نفی کرد و دیوارهای ذهنی را که بین قبایل مختلف کشیده شده بود، فروریخت و از ترکیب و آمیزش و توحید اقوام مختلف مسلمان، امت اسلام را به وجود آورد و هر عضو امت را به تنهایی مسئول اعمال خویش ساخت.

دوری جستن حضرت از تهییج احساسات ناشی از تعصبات جاهلی نیز در راستای توازن بخشی به تضادهای اجتماعی و کمرنگسازی تمایز طلبی ها بوده است. شیوه پیامبر نسبت به تعصب غلط اوس و خزرج \_ که بنابر قولی هیچ یک خوش نداشتند فردی از قبیله مقابل، برای آنان امامت کند \_ این بود که مُصعَب بن عُمیر را برای تبلیغ دین اسلام و نیز آموزش قرآن کریم به مدینه فرستاد. یعنی پیامبر نسب به جای انتخاب یک اوسی یا خزرجی، نفر سومی را انتخاب فرمود تا زمینه تهییج این احساس فراهم نشود. بعضی از سیرهنویسان در اعزام مصعب به مدینه، این علت را ذکر نمودهاند. آ

رسول خدای در راستای عدم تهییج احساسات ناشی از تعصبات جاهلی، سعی کرد مسجد \_ که کانونی برای عبادت خدای متعال و تنظیم روابط سیاسی و اجتماعی است \_ به نمادی برای تمایزطلبی تبدیل نگردد. ازاینرو تلاش کرد تا زمین آن را بخرد مهمه گروهها و قبائل را در ساخت آن شریک گرداند و نام آن را به قبیله، طایفه و مکان خاصی اختصاص ندهد، لذا مسجد به نام خود حضرت و با عنوان «مسجدالنبی» معروف شد.

از جمله راهکارهای حضرت در راستای کهرنگسازی تمایزطلبیها، ساماندهی امور رزمی و تلاش برای عدم تهییج تعصبات جاهلی در جنگ بود. در این راستا حضرت دستور داد تا پرچم مسلمانان به شیوهای جدید برافراشته شود. بدین ترتیب که همه همنسبها در مدینه را پیرامون «رایهٔالأوس» و «رایهٔالخزرج» جمع کرد و در اقدامی دیگر برای انصار، پرچم «رایهٔالانصار» و برای مهاجرین، پرچم «رایهٔالمهاجر» را برافراشت. گاهی نیز پرچم به نام «رایهٔرسول الله» نامیده می شد. همچنین برای حفظ تعامل میان مسلمانان، پرچم در حین درگیری بر دوش سعد بن عُباده از انصار و در حین درگیری بر دوش امیرمؤمنان به بود. گاهمیت این مهم در این است که براساس تعصبات در حین درگیری بر دوش امیرمؤمنان به بود. گاهمیت این مهم در این است که براساس تعصبات

١. ابن حجر، الإصابه، ج ع، ص ٩٨.

۲. ابوزهره، خاتم پیامبران، ج ۳، ص ۱۶۱. البته نباید از نظر دور داشت که در مصعب ویژگیهای مهم دیگری نظیر تسلط بر آیات نازل شده و احکام دین نیز وجود داشت که انتخاب وی برای تبلیغ را ممکن ساخت.

۳. ابن سعد، *الطبقات الكبرى،* ج ١، ص ١٨٤.

۴. هیثمی، *مجمع الزوائد*، ج ۲، ص ۱۰.

۵. واقدی، *المغازی*، ج ۲، ص ۴۰۷.

ع. ابن اثیر، اسد الغابه، ج ۴، ص ۲۰.

جاهلی، پرچم در جنگها براساس عصبیت جاهلی شکل می گرفت و خود عاملی برای ایجاد گسست و تمایزطلبی بود.

در این زمینه افزودنی است که حضرت از هر سخنی که ریشه در تعصبات جاهلی داشت، جلوگیری می کردند. برای نمونه در فتح مکه، پیامبر به به سعد بن عباده دستور داد تا از منطقه «کداء» وارد مکه شود. وقتی سعد خواست بر مکه وارد شود، گفت: امروز روز حماسه است؛ روزی است که حرمتها شکسته می شود. پس از این شعار که مبتنی بر خونریزی و انتقام جویی بود، پیامبر به علی بن ابی طالب فرمود: او را دریاب و پرچم را از دستش بگیر و شعار مرحمت و عفو اعلام نما. دپنین دستوری نیز در راستای عدم تهییج احساسات مبتنی بر جاهلیت صورت گرفته است.

#### سه. رویکرد فرصت محور به گسستهای اجتماعی

#### ۱. مدیریت و تقویت پیوندهای اجتماعی

اجباری بودن رفتارها و عملکردها در گفتمان جاهلی به این سبب است که عصبیت و تفاخرات قبیلهای ـ که منشأ و ریشه «عظمتطلبی»، جاهطلبی و برتریطلبی منتقمانه است ـ یک راهحل عصبی و ناشی از اضطرار و اجبار است. زیرا در الگوی جاهلی برای پوشاندن تضادها، جبران کاستیها و ارزشهای واقعی، باید یک تصور ایده آل پیرامون قبیله و قوم ترسیم شود. سپس همه اثرات و نتایجی که از این تصورات ناشی می شود نیز کیفیت اجبار و اضطرار داشته باشد.

چنین مینماید که در پرتو تدابیر رسول خدای در راستای تحقق انسجام اجتماعی، گسستها و تعارضهای مناطق مختلف حجاز به ویژه مکه و مدینه و نیز تضادهای قومی قبیلهای اعراب، به حداقل ممکن رسید و از حالت فعال و مسئلهبرانگیز به حالت نهفته و راکد درآمد. در غزوه حنین پس از تقسیم غنائم، آن گاه که جماعت انصار از نحوه تقسیم غنایم و اختصاص عمده آن به مهاجران و نومسلمانان مکه برآشفتند، تدبیر آن حضرت در رفع کدورت میان مسلمانان مهاجر و انصار بسیار مؤثر افتاد، آن گاه که خطاب به انصار فرمود:

شما گروهی بودید گمراه، به وسیله من هدایت یافتید. فقیر بودید و بی نیاز شدید. دشمن یک دیگر بودید و مهربان شدید ... ای گروه انصار! چرا از مختصر مالی که به قریش دادم تا آنها در اسلام استوار گردند و شما را به اسلام خود واگذار نمودم، دلگیر گشتید؟ آیا راضی نیستید که دیگران شتر و گوسفند ببرند و شما پیامبر شم را همراه خود ببرید. به خدا سوگند که اگر همه مردم به راهی بروند و

۱. ابن هشام، السيرة النبويه، ج ۲، ص ۴۰۶؛ ابن عبدالبر، الاستيعاب، ج ۲، ص ۱۶۲.

انصار به راهی دیگر، من راه انصار را برمی گزینم. ۱

سخنان پیامبر شده در آرامش دادن به انصار که با توجه به گسستهای قبیلهای و ناحیهای موجود در میان هم تباران، نگران بودند که حضرت پس از فتح مکه و بازگشت به موطن خویش، هم تباران قریشی خود را به آنان ترجیح دهد ـ بسیار مؤثر بود.

نخستین موضوعی که پیامبر برای جامعه جدید از آن بیم داشت، مسئله اختلافات شدید قبیله ای بود که جزو روان شناسی هر ملت قبایلی است و به همین خاطر بود که پیامبر از آغاز، پیمان تازهای به نام پیمان «مؤاخات» میان مهاجرین و انصار منعقد ساخت. این پیمان برادری به این سبب بوده است که فرد مدنی، مهاجر را فرد خارجی نداند، بلکه برادر خود پندارد. همچنین منظور از پیمان برادری، ایجاد یک مجمع فکری و اعتقادی بوده است.

چون ژرف بنگریم، پیمان برادری از راهبردهای مهم پیامبری در عینی سازی پیمان نامه عمومی و تبدیل نرمافزار همدلی و وحدت به سخت افزار اجرای پیوند برادری (عقد مؤاخات) بین مسلمانان بود. پیوند برادری برای طرح پیمان نامه عمومی، بخشی از راهکارهای ایجاد حساسیت مشترک دینی محسوب می شد و به عبارتی پیمان نامه عمومی، در جهت القای یک پیوستگی دینی و حساسیت مشترک را به اوج مشترک ملی بین همه آحاد مردم دینی بود، اما پیمان برادری این حساسیت مشترک را به اوج بالندگی خود رساند؛ و بنابراین «امت» و «دین» جای قبیله و عشیره را گرفت، ولی با وجود این، فراتر رفتن تمام و کمال از قبیله ممکن نبود. چه دعوت به امت هنوز در آغاز راه بودو صلاح بر این بود که چیزی از قبیله برجای بماند."

رسول الله علی در راستای غیرفعال کردن گسستهای اجتماعی، تعیین دیه براساس منزلت قبیلگی را مردود اعلام نمود. در جاهلیت دیه فرد، مبتنی بر جایگاه قبیله تعیین می شد و هرچه جایگاه قبیله بالاتر بود دیه بیشتری تعیین می شد. حضرت با مردود ساختن تفاضل خون، جایگاهی برای منزلت اجتماعی در حقیقت وجودی انسان قرار نداد.

پیامبر اکرم شد در امر ازدواج نیز اگرچه آموزه فرهنگی «کفو» را در نظر قرار میداد و آنرا ترویج می کرد، ولی ملاک کفو و همتایی را تنها تقوا و ایمان معرفی مینمود و براساس «المؤمن کفوانمؤمن» عمل می کرد و اصحاب خود را بدان فرامیخواند؛ چنان که در قضیه خواستگاری

۱. واقدی، المغازی، ج ۲، ص ۹۵۷.

۲. ابن سعد مینویسد: پیامبر شخف فرمود: «تآخوا فی الله أخوین أخوین» و خود نیز دست امیرمؤمنان شخ را گرفته، برادر خود معرفی کرد. (ابن سعد، الطبقات الکبری، ج ۳، ص ۱۶)

۳. جابری، عقل سیاسی در اسلام، ص ۱۴۵.

جویبر از زلفا، پیامبر به پدر زلفا که این خواستگاری را در شأن خانواده خود نمی دید، به همین امر اشاره فرمود. پیامبر که اصحاب و مسلمانان را بدین شیوه توصیه می فرمود، خود در این کار پیش قدم بود، چنانچه دختر عموی خود \_ زینب دختر جحش \_ را به عقد زیدبن حارثه \_ که بندهای آزاد شده بود \_ در آورد. ۲

عظمت تأثیر کار پیامبر اسکار می گردد که بدانیم براساس احکام عصبیت جاهلی عرب، آنان از ازدواج با افراد آزاد غیرعرب و حتی غیرکفو خود \_ از نظر مراتب اشرافیت \_ به شدت پرهیز کرده، آن را عار می دانستند، تا چه رسد به این که یکی از بزرگان قبایل بخواهد دخترش را به ازدواج برده آزاد شده ای درآورد. عصبیت جاهلی نیز به آنان اجازه نمی داد که با این قشر جامعه معاشرت و مراوده داشته باشند. اعراب موالی خود را به نام و لقب می خواندند و هیچگاه با کنیه آنها را صدا نمی کردند و در مجالس آنها را سر راه می نشاندند."

ازآنجاکه پیوند خویشاوندی همواره می توانست موجب استحکام روابط عاطفی و اجتماعی میان گروهها و طوایف مختلف گردد و گسستهای اجتماعی را غیرفعال سازد، لذا حضرت با امحبیبه دختر ابوسفیان ازدواج کرد. همسر اول امحبیبه در سفر به حبشه، نصرانی شده بود و امحبیبه در مقابل دعوت همسرش برای نصرانی شدن استقامت ورزید. در سال هفتم هجری پیامبری با فرستادن

۱. کلینی، الکافی، ج ۵، ص ۳۴۰.

۲. بلاذری، انساب الأشراف، ج ۲، ص ۶۷.

٣. جوادعلى، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام، ج ١، ص ٨٧.

۴. ابن هشام، *السيرة النبويه*، ج ۳، ص ۳۰۷.

شخصی از او خواستگاری کرد که این ازدواج نیز پیامدهای مثبتی داشت: هم بر مهاجرینی که در غربت در عذاب و شکنجه بودند، تأثیر گذاشت و هم تکریم ام حبیبه بود و در نهایت موجب تألیف قلوب و کاهش دشمنیهای ابوسفیان گردید.

ازدواج حضرت با صَفیه دختر حُیی بن اَخطب یهودی آنیز در همین راستا قابل بررسی است. در واقع این ازدواج یک تاکتیک و یا مصلحت اندیشی مقطعی نبود، بلکه نگاه دقیق و بزرگوارانه رسول خدای به چگونگی روابط انسانی و اجتماعی است.

بی گمان ازدواجهای رسول خدای علاوه بر حل مشکلات شخصیِ همسران، برخی از مشکلات اجتماعی را نیز هموار ساخت و موانع دعوت الهی را مرتفع نمود.

## ۲. تبدیل تهدید تعصبات جاهلی به فرصت پیریزی قواعد انسانی

پیامبر پیامبر که با جهت دهی صحیح به تعصبات کور جاهلی، این تهدید را به فرصتی برای حرکت بر طبق قواعد انسانی و عواطف حقیقی و فضائل اخلاقی تبدیل کند. ایشان کوشیدند تا به عصبیت قبیلهای، جهت گیری صحیح داده و عنصرهای انحرافی و نادرست را از آن حذف نموده؛ هرگونه تعصب ناحق را سرکوب و تخطئه کنند و آن را مورد عقوبت قرار دهند. لذا همان گونه که قرآن در وصف مؤمنان می فرماید: «در برابر کفار سرسخت و شدیدند»، پیامبر نیز سعی کردند به غیرت و حمیت و خشونت آنان جهت گیری صحیح بدهند."

راست اینکه با جایگزینی نظام امت به جای قبیله، میان دشمنان دیرین، پیوند برادری و دوستی ایجاد شد. قرآن کریم نیز از این واقعیت یاد می کند. \* دفاع همگی از یک اندیشه، از علل همدلی میان یاران رسول خداش به حساب می آید. در رجز مسلمانان، هنگام بنای مسجد مدینه که دین را مرز حق و باطل دانسته اند، به نقش دین در ایجاد همدلی ها اشاره شده است. روایتی که ساخت مسجد مدینه را گزارش کرده است، بیان گر این است که مسلمانان دسته جمعی این ابیات را می سروده اند و رسول خداش نیز با شنیدن آن، این ابیات را تکرار کرده است.

۱. ابن سعد، الطبقات الكبرى، ج ٨، ص ٧٩.

۲. همان، ص ۹۹.

۳. یوسفیغروی، م**وسوعة التاریخ الاسلامی**، ج ۱، ص ۷۱.

۴. وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا وَاذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِيَعْمَتِهِ إِخْوَاتًا ...؛ و همگی به ریسمان خدا چنگ زنید، و پراکنده نشوید؛ و نعمت خدا را بر خود یاد کنید: آن گاه که دشمنان (یکدیگر) بودید، پس میان دلهای شما الفت انداخت، تا به لطف او برادران هم شدید؛ ... . (آلعمران (۳): ۱۰۳)

۲۸ 🗀 فصلنامه تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، سال ۱۱، پاییز ۹۹، ش ۴۰

لا هم ان الخير خير الآخره فاغفر اللهم للأنصار و المهاجره و عافهم من حرّ نار ساغره في المالك الروكافرو

به درستی که نیکی آخرت، تمام نیکی است. خداوندا! انصار و مهاجر را بیامرز، و از آتش دوزخ نجات ده؛ چرا که آن برای کافران است.

انس بن مالک نیز گزارش می کند که قیس بن خطیم در جنگ جاهلی اوس و خزرج توسط خزرجیان کشته می شود. او نقل می کند که قبیله خزرج بعد از اسلام آوردن ساکنان مدینه، سلاح قیس را برای فرزندش فرستادند. او در پاسخ آنان گفت: «اگر دین اسلام نبود، بازگرداندن را ناپسند می شمردید». آین گزارش به خوبی نشان می دهد، چگونه آموزههای دینی تضادهای اجتماعی را کمرنگ کرده بود.

گشادهرویی انصار در اختیار نهادن خانه و زمین به مهاجران، نمونهای دیگر از نقش ارزشهای دینی در همگرایی اجتماعی در مدینه بود. ابناسحاق در شمار قبیلههایی که میزبانی مهاجران را به عهده گرفتند، از بنی عمرو بن عَوف، بنی حارث بن خزرج، بنی جحْجَبا، آ بنی عبدأشْهَل و بنی نجّار یاد کرده است.

فزون از آنچه گذشت انصار برای تنظیم امور زندگی مهاجران از اموال خود به آنان بخشیدند. همچنین در تجارت با آنان سهیم شدند و برخی را در کشاورزی مشارکت دادند و از این راه، قراردادی میان مهاجر و انصار تنظیم شد. افزون بر این موارد، سهم خود از غنایم بنینضیر را به مهاجران بخشیدند تا توان بازسازی امور اقتصادی خود را داشته باشند. ارزش این کار وقتی روشن میشود که بدانیم بیشتر زمینهای مناسب برای کشاورزی در اختیار یهودیان مدینه قرار داشت و این یکی از علل ثروتمندی یهودیان بهشمار میرفت. کمک اقتصادی به مهاجر، از طرف کسانی که در مواردی مجبور به وام گرفتن از دیگری بودند، نشان گر تحمل رنج آنان است.

قرآن کریم عملکرد انصار را مورد ستایش قرار میدهد و از آن به عنوان نمونه روشنی از ایثار یاد می کند. می کند. سیر همدلی انصار با مهاجران، در سخنان رسول خدای و گفتگوی ایشان با انصار بعد از نبرد بنی نضیر نیز قابل توجه است. رسول خدای پس از حمد و ستایش الهی، از ایثار و همدلی انصار با مهاجران، در امر اسکان یاد کرده و فرمود: «اگر بخواهید غنایم بنی نضیر را میان شما و

۱. ابن هشام، السيرة النبويه، ج ٢، ص ١٩٤؛ ابن سعد، الطبقات الكبرى، ج ١، ص ١٨٨؛ بلاذرى، أنساب الأشراف، ج ١، ص ٣١٧.

۲. ابن حجر، *الإصابه*، ج ۱، ص ۵۱۰.

۳. برای آشنایی با تبار این قبیله، ر. ک: کحّاله، معجم قبائل العرب، ج۱، ص ۱۶۸.

۴. بلاذری، فتوح البلدان، ج ۱، ص ۲۱.

۵ ... ويُؤثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ؛ ... و هر چند در خودشان احتياجي (مبرم) باشد، آنها را بر خودشان مقدّم ميدارند و هر كس از خسّت نفس خود مصون ماند، ايشانند كه رستگارانند. (حشر (۵۹): ۹)

مهاجران تقسیم می کنم، ولی همچنان، مهاجران در خانهها و مزارع شما باقی خواهند بود».

بزرگان انصار گفتند: «اگر مایل باشید، غنایم میان آنان تقسیم شود و آنان نیز همچون گذشته در خانههای ما باشند». در این هنگام، انصار با فریاد «رضینا و سلّمنا یا رسولالله»، گفته بزرگان اوس و خزرج را تأیید کردند. رسول خدای در حق آنان دعا کرد، غنایم را به مهاجران داد و جز دو انصاری تهیدست \_ سهل بن حنیف و ابودُجانه \_ کسی از آن سهمی نداشت. ا

همدلی و همراهی انصار با مهاجران در سخنان عبدالله بن ابی، سرکرده منافقان مدینه نیز بازتاب داشته است و وی در بازگشت از نبرد مُریسیع \_ که به غزوه بنومُصطَلِق  $^{7}$  نیز معروف است \_ با انتقاد از عملکرد انصار، سیر ایثار و همدلی آنان را با مهاجر مرور کرد.  $^{7}$ 

واپسین نکته آنکه، تغییر شاخصهها و معیارهای جاهلیت به ارزشهای اسلامی و انسانی و ورود مهاجران به خانه و مزارع انصار و همزیستی با آنان، این فرهنگ را کمرنگ کرد و پیامدهای عاطفی خاص خود را به همراه داشت و در نهایت، ارتباط زناشویی میان این دو گروه را در عصر نبوی به وجود آورد. این مهم زمانی ارزشمند قلمداد میشود که بدانیم تا قبل از آن، در میان انصار، درونهمسری متداول بوده است. \*

# نمودار سبكشناسي مواجهه پيامبرے باگسستهاي فعال اجتماعي



۱. واقدی، المغازی، ج۱، ص ۳۷۹.

۲. واقدی این غزوه را در سال پنجم هجری میداند. (همان، ص ۴۰۴) ابن هشام سال وقوع آن را در سال ششم هجری میداند. (ابن هشام، السیرة النبویه، ج ۲، ص ۲۸۹)

۳. واقدی، *المغازی*، ج ۱، ص ۴۱۵.

٩. گفتار پدر ذَلفا مؤید این ادعاست: «انا لانزوج فتیاتنا الا أکفاءنا من الأنصار». (کلینی، التعافی، ج ۲، کتاب الایمان و الکفر، باب حق المؤمن علی أخیه، ص ۱۸۳)

#### نتيجه

در جمع بندی مطالب پیشین می توان چنین گمانه زنی کرد که در مدینة النبی، نوع روابط تعدیل شده و در جمع بندی مطالب پیشین می توان چنین گمانه زنی کرد که منفعت طلبی را تعدیل می کند؛ اولویت ارزشهای برخواسته از نگرش توحیدی است که بر تعدیل مناسبات از ناحیه التزام به دین اسلام دلالت دارد و التزام به مصالح جامعه اسلامی که «خودخواهی» را به نفع «دگرخواهی» تعدیل می کند.

جهت دیگری که باید بدان توجه کرد این است که در الگوی مدینةالنبی، اختلاف، ارتقاء نیافته و به «تعارض» تبدیل نمی شود. بر این اساس اگر بتوان اختلاف را از خودخواهی پیراسته کرد، به طور طبیعی زمینه زوال نزاعهای اجتماعی، در عین وجود اختلاف، از بین می رود. به عبارتی در این حالت نیز احتمال تعارض وجود دارد، اما در چارچوب ارزشها و هنجارها، می توان آنها را مدیریت کرد. در الگوی ایمانی، تکشر درنهایت، تابع نوعی وحدت است. بدین معناکه فراروی از اصول اولیه توحیدی، کاملاً مردود شمرده شده است.

جدول مقايسه تطبيقي الگوي جاهلي و الگوي مدينةالنبي در عرصه تعاملات اجتماعي

| الگوی مدینه النبی       | الگوی جاهلی                  | متغيرها             |   |
|-------------------------|------------------------------|---------------------|---|
| اولویت ارزشهای برخواسته | مقاد .                       | معيار تنظيم مناسبات | ١ |
| از نگرش توحیدی          | منافع                        | اجتماعي             |   |
| اعطای حقوق              | قدرت                         | اصل اولیه در مدیریت | ۲ |
|                         |                              | تعارضات اجتماعي     |   |
| توجه به عوامل فرامادی   | سختافزار و مادی دارای سه     | مبنای عناصر اجتماعی | ٣ |
|                         | ویژگی: زوال، تعارض و محدودیت |                     |   |
| استقرار هویت مشترک      | تبدیل اختلافات اجتماعی به    | پیامد               | ۴ |
| جمعى                    | تعارضات اجتماعى              |                     |   |
| همگرایی                 | واگرایی                      | برونداد             | ۵ |

## منابع و مآخذ

- آرنولد، توماس، علل گستوش اسلام، تهران، سلمان، بی تا.
- ٢. ابن ابى الحديد، شرح نهج البلاغه لابن ابى الحديد، تحقيق محمد أبو الفضل ابر اهيم، دار احياء الكتب العربية، يبروت، ١٣٧٨ ق.

ثروبشكاه علوم النابي ومطالعات فربخي

٣. ابن اثير، عز الدين ابو الحسن على، اسد الغابه في معرفة الصحابه، بيروت، دار الفكر، ١٩٨٩ م.

- ابن حجر عسقلانی، احمد بن علی، الإصابه فی تمییز الصحابه، تحقیق عادل احمد عبدالموجود و علی محمد معوض، بیروت، دار الکتب العلمیه، ۱۹۹۵ م.
  - ٥. ابن سعد، محمد، الطبقات الكبرى، بيروت، دار صادر، ١٤٠٣ ق.
    - ٦. ابن سلام، ابو عبيد، الأموال، بيروت، دار الفكر، ١٤٠٨ م.
- ٧. ابن عبدالبر، يوسف بن عبدالله، الاستيعاب في معرفة الاصحاب، تحقيق على محمد بجاوى، بيروت،
   دار الجيل، ١٤١٢ ق.
  - ٨. ابن هشام، سيرة النبويه، تحقيق مصطفى سقا و ديگران، بيروت، دار المعرفه، ١٤٢٢ ق.
  - ۹. ابوزهره، محمد، خاتم پیامبران، ترجمه حسین صابر، مشهد، بنیاد پژوهش های اسلامی، ۱۳۷۵.
- ۱۰. ایزوتسو، توشیهیکو، خدا، انسان در قوآن، ترجمه احمد آرام، تهران، دفتر نشر فرهنگ اسلامی، ۱۳۷٤.
- ۱۱. بختیاری، شهلا و زهرا نظرزاده، «پیماننامه مدینه، نمونهای تاریخی در حل اختلاف»، فصلنامه تاریخ اسلام، ش ۶۹، بهار ۱۳۹۱.
- ۱۲. بختیاری، شهلا، «راهبردهایی برای مقابله با هنجارشکنی در عهد نبوی»، فصلنامه تاریخ اسلام و ایران، ش ۱۲، زمستان ۱۳۹۰.
  - ۱۳. برزگر، ابراهیم، تاریخ تحول دولت اسلام و ایران، تهران، سمت، ۱۳۸۳.
    - 1٤. بشیریه، حسین، جامعه شناسی سیاسی، تهران، نی، ۱۳۷٤.
- 10. بلاذرى، احمد بن يحيى، انساب الاشراف، تحقيق محمد باقر محمودى، بيروت، منشورات مؤسسة الاعلمي للمطبوعات ، ١٣٩٤.
  - ۱٦. بلاذری، احمد بن یحیی، فتوح البلدان، بیروت، دار و مکتبه الهلال، ۱۹۸۸ م.
  - ۱۷. جابری، محمدعابد، عقل سیاسی در اسلام، ترجمه عبدالرضا سواری، تهران، گام نو، ۱۳۸٤.
  - ١٨. جوادعلي، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام، بي روت، دار العلم للمدايين، ١٩٧٦ م.
    - ۱۹. حتّی، فیلیب، تاریخ عرب، ترجمه ابوالقاسم یاینده، تهران، آگاه، ۱۳۹۲.
  - .٢٠ زبير بن بكار، *الاخبار الموفقيات*، محقق اصغر قائدان، تهران، شركت چاپ و نشر بين الملل، ١٣٨٦.
    - ۲۱. زهیری، علی رضا، «کار ویژه های دولت نبوی»، مجله علوم سیاسی، ش ۳۵، پاییز ۱۳۸۵.
- ۲۲. ژاگلین، رودلف، «تعریف نظام گسیختگی اجتماعی»، نامه علوم اجتماعی، ترجمه طوبی قمر سلهور، ش ۳، دی ۱۳۵۲.
  - ۲۳. سالم، عبدالعزیز، تاریخ عرب قبل از اسلام، ترجمه باقر صدرینیا، تهران، علمی و فرهنگی، ۱۳۸۰.
    - ۲٤. شريعتي، علي، امت و امامت، تهران، قلم، ١٣٥٧.
- ۲۵. طبرسی، فضل بن حسن، مجمع البیان، تحقیق سید هاشم رسولی محلاتی و سید فضل الله یزدی طباطبایی، بیروت، دار المعرفه، ۱٤۰۸ ق.

- ۳۲ 🗖 فصلنامه تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، سال ۱۱، پاییز ۹۹، ش ۴۰
- ۲٦. طبرى، محمد بن جرير، تاريخ الأمم و العلوك، تحقيق محمد ابوالفضل ابراهيم، بيروت، دار التراث، ١٣٨٧ ق.
  - ۲۷. طبری، محمد بن جریر، جامع البیان، تصحیح صدقی جمیل، بیروت، دار الفکر، ۱٤۱٥ ق.
  - ٢٨. طوسي، ابوجعفر محمد بن حسن، التبيان في تفسير القرآن، بيروت، دار احياء التراث العربي، بي تا.
    - ٢٩. عبدالكريم، خليل، قريش من القبيله الى الدولة المركزيه، قاهره، سينا للنشر، ١٩٩٧م.
- ۳۰. قاضی خانی حسین و محمد حسین هاشمیان، «رسول خدای و مدیریت نزاعهای مدینه»، فصلنامه تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، ش ۷، تابستان ۱۳۹۱.
- ۳۱. قاضی خانی، حسین، «مسئله پیش گیری مدیریت تعارض در مدینه عصر رسول خدایگ، فصلنامه سخن قاریخ، ش ۱۸، پاییز و زمستان ۱۳۹۲.
  - ٣٢. كحّاله، عمر رضا، معجم قبائل العرب القديمه و الحديثه، بيروت، مؤسسة الرساله، ١٤١٤ ق.
- ۳۳. كلينى، محمد بن يعقوب، الكافى، تحقيق على اكبر غفارى و محمد آخوندى، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ۱٤۰۷ ق.
- ۳٤. لو کاس، هنری، *تاریخ تمدن: از کهن توین روز گار تا سده ما*، ترجمه عبدالحسین آذرنگ، تهران، توس، بی تا.
- ٣٥. مسعودى، على بن حسين، التنبيه و الاشراف، تصحيح و مراجعه عبدالله اسماعيل الصاوى، قم، مؤسسه نشر منابع الثقافة الاسلاميه، ١٤٠٣ ق.
- ۳۹. منتظرالقائم، اصغر و فاطمه جاناحمدی و رضا کرمی، «بازخوانی مراحل حیات شهری پیامبر الله»، فصلنامه تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، ش ۲۱، زمستان ۱۳۹۶.
- ۳۷. منتظرالقائم، اصغر، «اصلاحات اجتماعی رسولالله علیه و پیامدهای آن»، مجله پژوهشی دانشگاه اصفهان، ۱۳۸۸، ش ۲۳.
  - ۳۸. هانتینگتون، س. و دیگران، *درک و توسعه سیاسی،* تهران، پژوهشکده مطالعات راهبردی، ۱۳۸۰.
- ۳۹. هیشمی، علی بن ابی بکر، مجمع الزوائد و منبع الفوائد، تحقیق محمد عبدالقادر احمد عطا، بیروت، دار الکتب العلمیه، ۱٤۱۵ ق.
  - ٤٠. واقدى، محمد بن عمر، المغازى، تحقيق مارسدن جونس، قم، نشر دانش اسلامي، ١٤٠٥ ق.
    - ٤١. ياسين، عبدالجواد، السلطه في الاسلام، بيروت، دار البيضاء، ١٩٩٨ م.
- ٤٢. يعقوبي، احمد بن ابي يعقوب ابن واضح، تاريخ اليعقوبي، تحقيق عبدالأمير مهنّا، بيروت، مؤسسة الاعلمي، ١٤١٣ ق.
  - ٤٣. يوسفى غروى، محمدهادى، موسوعة التاريخ الاسلامي، قم، مجمع انديشه اسلامي، ١٣٤٧ ق.