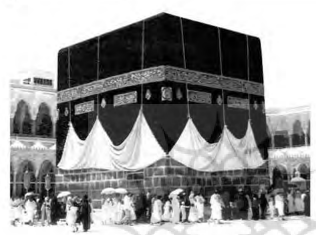


### پیش شماره سوم – پاییز ۱۳۹۱





پرسمان؛

# چرا حضرت حسین (رض) در ایّام حج مکه را ترک نمودند؟



مولوی رحمت الله سالارزهی ا (مذهب:حنفی -استان سیستان و بلوچستان)

اشاره:

یکی از سؤالهایی که درباره قیام حضرت سیدنا امام حسین(رض) مطرح است این که چرا آن حضرت در روز ترویه که همه مسلمانان از مناطق دور و اطراف مکه وارد مکه شدهاند احرام بسته و برای انجام اعمال حج به طرف منی و عرفات حرکت میکنند ولی ایشان بر خلاف همهی مسلمانان در همان روز از مکه خارج شده و به سوی عراق حرکت نمودند؟

۱) امام حسین (رض) احرام حج نبسته بود.

حضرت امام حسین (رض) بیش از ۲۵ بار با پای پیاده در مراسم حج شرکت نموده و اعمال آن را انجام داده بود (ابن عساکر، ترجمه امام حسین علیه السلام، ص۲۱۵). ولی در آن سالی که در روز ترویه مکه را به سوی عراق ترک کرد اصلاً حضرت برای انجام اعمال حج وارد مکه نشده بودند بلکه سیدنا امام حسین (رض) در ماههای حج در یک سفر پیش بینی نشده و غیر مترقبه وارد مکه شده بود زیرا او احساس میکرد که با روی کار آمدن یزید و بیعت مسلمانان با او مصیبت بزرگی متوجه جهان اسلام شده است.

ابستن شعاره سوم - بابيز ١١

يش شعاره سوم – باييز ١٣٩١]

پس از وفات معاویه در نیمه رجب سال ۶۰ هجری، یزید به خلافت رسید و بلافاصله طی نامههایی به استانداران و فرمانداران نقاط مختلف، مرگ معاویه و جانشینی خود را که از عصر خلافت پدرش پیش بینی شده و با اکراه و تظمیع از بعضی مسلمانان گرفته شده بود (تاریخ طبری، ج۴، ص۲۲۴) به اطلاع آنان رسانیده و هر یک از آنها را در پستهایشان ابقاء کرده و اعلان نمود که از مردم مجدداً برای او بیعت بگیرند. این کثیر می نویسد: او برای ولیدبن عتبه که استانداری مدینه را به عهده داشت یک نامه کوچک دیگری به همراه همان نامه اصلی ضمیمه نموده بود که از سه شخصیت مدینه یعنی حسین بن علی بن ایی طالب، عبدالله بن عمر، عبدالله بن زبیر بیعت بگیر و با شدت عمل با آنان رفتار نموده و هیچگونه فرصت و رخصتی برای آنان ندهید (این کثیر، البدایه و النهایه، ج۸، ص۱۵۷).

ولید هم با رسیدن نامه یزید، فوری در همان شب با مشورت مروان، ایشان را احضار نمود که اگر بیعت نکردند گردنشان را بزند، حضرت حسین(رض) در مرکز فرمانداری ولید حاضر شده و مخالفت خود را با خلافت یزید اعلان نمود.

اما عبدالله بن زبیر شبانه و از بی راهه به طرف مکه روانه شد و عبدالله بن عمر هم پیش از رسیدن نامه یزید، برای انجام عمره به مکه رفته بود و بعد از انجام عمره به سوی مدینه برگشت و بیعت خود را به اطلاع یزید رساند (ابن حجر، فتحالباری، ج۱۲، ص۶۰).

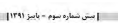
حضرت حسین(رض) بعد از اعلان مخالفت خود با یزید چند روز بعد در مدینه توقف نموده و بعد از بررسی اوضاع و شرایط مسلمانان، متوجه شد که یزید تصمیم گرفته او را به هر صورت به قتل برساند و لذا روز ۲۷ رجب با اهل بیت خود از مدینه خارج و در روز سوم شعبان وارد مکه شد.

بنابراین، سیدنا حضرت حسین(رض) در ماههای حج شوال، ذی القعده و ذی الحجه وارد مکه نشده بوده که از میقات، احرام حج بسته باشد، بلکه ایشان با احرام عمره مفرده وارد مکه شده بود و اعمال عمره را هم انجام داده و هنگام خروج هم برای چندمین بار اعمال عمره مفرده را انجام داده از مکه به سوی عراق خارج شد (تاریخ طبری، ج۴، ص۲۸۹).

ولی با توجه به شرایط استثنایی مسلمانان و استقرار خلافت غیر مشروع یزید، قصد انجام حج نفل را هم در آن سال نداشته است.

حضرت حسین(رض) در مدت چهار ماه و چند روز در مکه مشغول بررسی، خبررسانی، خبرگیری







از اوضاع مسلمانان بود و حضرت میدید که عدهای از صحابه با اکراه و اجبار با یزید بیعت میکنند و عموم مسلمانان هم با بیتفاوتی به خلافت او تن میدهند.

۲) دفاع از خود واجب است.

ولی یزید متوجه بود که حضرت حسین(رض) به هیچ وجه به خلافت او راضی نشده و سکوت نمیکند و لذا تصمیم گرفته بود که به هر طریق او را از سر راه خلافتش بردارد.

طبری مینویسد: حضرت امام حسین(رض) در قبال پیشنهادات مختلف مسلمانان میفرمود: به خدا سوگند اگر من در لانه پرنده باشم اینها من را بیرون آورده و میکشند تا این که به اهداف خودشان برسند (تاریخ طبری، ج۴ ص۲۸۸–۲۸۹).

باز طبری نقل نموده آن حضرت در جواب فرزدق (شاعر معروف عرب) که عرض کرد: یابنرسولالله! چه چیزی باعث شده که با این عجله از مکه پیش از انجام اعمال حج خارج شوید؟ فرمود: اگر عجله نمی کردم و در موسم حج در مکه می ماندم گرفتار می شدم (تاریخ طبری، ج۴، ص۲۸۹).

یکی از وظایف انسان، شرعاً و عقلاً این است که از جان خودش دفاع کند و هرگونه خطر قطعی را از خود دفع کند و اگر در راه دفاع از خود کشته شود دارای اجر و ثواب است و شهید محسوب می شود.

ابن حجر می گوید: اگر حاکمی ظالمانه قصد جان، اهل و عیال کسی را داشته باشند او معذور است که از اطاعت حاکم ظالم خارج شده و حق دارد که از جان، عیال و مالش دفاع کند.

دستگاه حکومت یزید هرگز از حضرت امام حسین(رض) دستبردار نبودند مگر این که از او بیعت میگرفتند و ایشان هم بنابر انجام وظیفه امر به معروف و نهی از منکر، هرگز حاضر نبود که با او بیعت کند.

پس علت خروج امام حسین(رض) در روز ترویه از مکه سه چیز بوده:

١) حفظ جانش

٢) حفظ حرمت كعبه

۳) انجام امر به معروف و نهی از منکر 📗 📗 🖊

زیرا حضرت سیدنا امام حسین(رض) حکومت یزید را بزرگ ترین غیرمشروع می دانست لذا

ما وعلوم السالي ومطالعات الراجي



### پیش شماره سوم – باییز ۱۳۹۱

حضرت بیعت و یا سکوت در مقابل او را جایز و مشروع نمیدانست اگرچه به کشته شدنش منجر شود و سرانجام هم در این راه به مقام رفیع شهادت رسید.

# ۳) نظر علما درباره امر به معروف و نهي از منكر

یکی از مهم ترین وظیفه مسلمین امر به معروف و نهی از منکر است زیرا رسول خدا(ص) فرموده: اگر مسلمانان منکری را مشاهده کنند و در مقابل آن هیچ عکسالعملی از خود نشان ندهند خداوند عذاب را تعمیم داده و همه آنان را گرفتار عذاب خواهد نمود (مسند احمد، ج۱، ص۲ و۵) و لذا علما مخصوصاً اهل بیت پیامبر(ص) بر انجام آن اهتمام فراوان داشته و تا پای جان و شهادت پیش رفته اند. غزالی پس از نقل قول علما و حق گویی آنان در مقابل ظالمان و ستمگران، می نویسد: این سیره و

غزالی پس از نقل قول علما و حق گویی آنان در مقابل ظالمان و ستمگران، می نویسد: این سیره و روش علما بوده که در مقام امر به معروف و نهی از منکر آنچه که حق بوده اظهار می کردهاند و هیچ توجهی به قدرت و سلطنت سلاطین و حکام جور و ظلم نداشته اند زیرا آنان تکیه بر فضل خدا دارند که از شر اشرار حفظ می کند تا این که شهادت در راه خودش را نصیب آنان کند.

علامه ابن حزم می نویسد: اگر سلاطین مرتکب جنایت، جرم و ستم شوند خروج بر علیه آنان واجب است زیرا حکامی که مرتکب ظلم و ستم می شوند در حکم محارب با خدا و رسول الله(ص) هستند که در روی زمین قساد را بر پا نموده و گسترش می دهند و متعرض جان و مال مسلمانان می شوند و حکم محارب هم قتل است (سوره مائده، آیه ۳۳) و ایشان به این آیه استدلال نموده اند.

شخصی آمد خدمت رسول خدااص) عرض کرد: اگر کسی اموالم را به زور از من بگیرد چه کنم؟ حضرت فرمود: از مال خود دفاع کن، عرض کرد: اگر قصد جانم را داشته باشد چه کنم؟ حضرت فرمود: از خود دفاع کن و با او مقابله کن و اگر او را به قتل برسانی او جایش در جهنم است و اگر تو کشته شوی شهید و اهل بهشت هستی.

تمام متقدمین و متأخرین اهل دین و فقه معتقد به وجوب امر به معروف و نهی از منکر بوده و هستند و اگر گروهی از مسلمانان هرگونه جنگ، قیام و اسلحه کشیدن بر علیه حاکمان یاغی و فتنه گر را فساد تعبیر میکنند آنان از دین و معارف اسلامی هیچ بهره ندارند زیرا خداوند در قرآن «فَقاتِلُوا الَّتِی تَبْغِی حَتَّی تَفِیءَ إِلِی أُمْرِ اللهِ» (سوره حجرات، آیه ۹) به همه مسلمانان دستور میدهد که با گروه یاغی جهاد و مقاتله کنید تا این که به فرمان الهی برگشته و تسلیم احکام خداوند شود، و در آن عصر





كسى ياغىتر از يزيد وجود نداشته است.

۴) قیام حضرت حسین (رض) برای عمل به سنت بود.

بدون شک حضرت امام حسین(رض) با بصیرت دینی و آگاهی کامل بر علیه یزید قیام نموده زیرا او در دامن رسولالله(ص) و حضرت علی(رض) تربیت شده بود و از احکام دین و سنت رسولالله(ص) کاملاً علم و آگاهی داشت.

ابن حجر می گوید: اقدام و خروج حضرت امام حسین (رض) با بصیرت دینی و برای اعتلای کلمه الله انجام گرفته است زیرا آن حضرت می دید که دستگاه خلافت یزید انواع ظلم را مرتکب شده و عمل به سنت رسول الله (ص) را ترک کرده است لذا آن حضرت برای دفع ظلم، غیرت و حمیت دینی و به جهت عمل به سنت رسول الله (ص) قیام و خروج کرد چه این که مردم مدینه هم بعد از شهادت او متوجه ظلم یزید شده و بر علیه او قیام نموده و در جریان حره جهاد کردند (ابن حجر، فتح الباری، ج ۱، ص ۱۹۳). محدث شاه عبد العزیز دهلوی می گوید: به اجماع مورخین، ثابت است که یزید لایق خلافت بر مسلمانان نبوده و لذا حضرت امام حسین (رض) زیر بار بیعت او نرفته و بر علیه او قیام کرد.

بقیه دانشمندان هند مثل شاه ولی الله، مولانا محمدقاسم نانوتوی و دیگر بزرگان بر این عقیده بودهاند. ابن حجر در «فتحالباری» و شاه ولی الله در کتاب «ازالهٔ الخفاء عن خلافة الخلفا» از ابوهریره نقل نمودهاند که او می گفت: «اعوذ بالله من رأس الستین و اماره الصبیان»؛ «از پایان سال شصت هجری و امارت و حکومت بچهها به خدا پناه می برم».

ابن حجر می گوید: این سخنان ابوهریره اشاره دارد به حکومت یزید که در رأس و پایان سال شصت شروع شد ولی ایشان از ترس به اسم او تصریح نکرده است (ابن حجر، فتحالباری، ج۱، ص۱۹۳).

۵) بر اهل حلّ و عقد واجب است سلطان ظالم را عزل كنند.

امر به معروف و نهیی از منکر از مهمترین وظیفه مسلمانان است که خداوند در قرآن فرق بین مؤمنین و منافقین را در امر به معروف و نهی از منکر قرار داده است (سوره توبه، آیه ۶۷ و ۷۱).

امر کنندگان به معروف و باز دارندگان از منکرات، خلیفه و جانشین خداوند، انبیا و کتابهای آسمانی هستند زیرا حضرت رسول اکرم(ص) فرموده: هرکس امر به معروف و نهی از منکر کند او خلیفه و جانشین خداوند در روی زمین و خلیفه رسولالله(ص) و کتابالله است (قرطبی، الجامع لاحکامالقرآن، ج۴، ص۴۷).



امر به معروف و نهي از منكر اين قدر مهم است كه به هيچ وجه از انسان ساقط نميشود بلكه نسبت به شرایط و افراد امکان دارد شدت و ضعف بیدا کند ولی ساقط نمی شود.

بخاری از ابی سعید خدری (رض) نقل نموده، او می گوید: از رسول خدا(ص) شنیدم که می فرمود: هر کس منکری را ببیند پس باید با دست خود تغییر دهد و اگر با دست امکان ندارد پس با زبانش و اگر با زبان امکان ندارد با قلبش اظهار تنفر و انزجار کند که این آخرین و ضعیفترین درجه و مرتبه ایمان است (صحیح بخاری، ج۱، ص ۵۰؛ مسند احمد، ج۱، ص ۱۰ و ۲۰).

امام نووی در شرح این حدیث از امام الحرمین نقل نموده، اگر حاکمان وقت به ظلم و ستم دست بزنند و با امر به معروف و نهی از منکر زبانی از ظلم دست نکشند در آن صورت بر اهل حلّ و عقد لازم است که آنان را از قدرت برکنار نمایند اگر چنانچه نیاز به کشیدن اسلحه و مقاتله باشد باید اقدام كنند (نووي، شرح صيح مسلم، ج٢، ص٢٥).

عبدالله بن عمر نقل نموده، رسول خدا(ص) فرمود: بعد از من بر امتم از طرف حاكمان و پادشاهان، ظلم سخت و فراوانی میشود. در آن زمان کسی نجات پیدا میکند که عالم به احکام خدا باشد و با دست، زبان و قلب خود با ظالمان جهاد کند بر این افراد رحمت خداوند نازل شده و سعادت دنیوی و اخروي برايشان ميسر مي شود (كايس منظر، حادثه كربلا، ص۴۴، مشكوه، كتاب الادب في الامر بالمعروف و النهى عن المنكر).

در روایات نبوی، بافضیلت ترین جهاد در راه خدا امر به معروف و نهی از منکر و گفتن کلام حق در پیش خاکم و سلطان، شمرده شده است.

امام احمد با ذکر سند از رسول خدا(ص) نقل نموده، حضرت فرمود: آگاه باشید و بدانید هرگز کسی را به خاطر ابهت از گفتن کلام حق منع نکنید وقتی که او میداند؛ ای مردم! آگاه باشید با فضیلت ترین جهاد، گفتن كلام حق پيش حاكم و سلطان جائر است (مسند احمد، ج٣، ص١٩ و٧١). كاه علوم السالي ومطالعات حربتي

### ٤) يزيد لايق عزل بود.

یزید بعد از مرگ پدرش معاویه به مجردی که بر مسند خلافت و حکومت تکیه نمود دستش را به سوی مقدسات اسلام دراز نمود و با دل و جان در منکرات و گمراهی فرورفت و به طور علنی راه گمراهی را پیش گرفت و علناً



و در ملأ عام شرابخواری نموده و نماز را ترک کرد و از هیچگونه صلاحیت برای خلاقت برخوردار نبود و بر اهل حلّ و عقد واجب بود که او را عزل کنند.

مسلمانان مخصوصاً اهل حلّ و عقد در مقابل خلافت او سه دسته شدند، یک عده راه بی تفاوتی را پیش گرفتند و منتظر حوادث بعد ماندند که مثلاً بیبنیم چه می شود؟ (مثل عموم مهاجرین و انصار مدینه که بعد از شهادت حضرت امام حسین(رض) قیام نموده و یزید را در جریان حره عزل کرده و با گماشتگان او جهاد کردند) عدهای دیگر به فکر این که امکان دارد با عزل یزید گرفتار فتنه و قساد بزرگ تر شوند با دل ناخواسته و اکراه با یزید بیعت کرده و حکومت او را پذیرفتند (مثل عبداللهبن عمر) گروه سوم مثل حضرت امام حسین(رض) معتقد بودند که یزید صلاحیت حکومت ندارد زیرا او بر خلاف نظر و عقاید همه مسلمانان، خلافت را از پدرش به ارث برده بود و هیچ صلاحیت اخلاقی و دینی برای خلافت مسلمانان را نداشت و لذا مصمم بود که او را از خلافت عزل کند و اگرچه در آن دراه کشته شوند.

بر این اساس حضرت امام حسین (رض) با وجود مخالفت عده ای از بستگانش و عده ای از صحابه، مکه را در موسم حج ترک نمود و حج نفل و مستحبی را در آن سال به خاطر شرایط خاص اسلام و مسلمانان انجام نداد، زیرا حضرت، عزل بزید را به عنوان امر به معروف و نهی از منکر بر خود و اجب می دانست و با اهل و عیال خود به سوی عراق حرکت کردند.

### ٧) نقش دعوت مردم كوفه

ابن صباغ مالکی در کتاب «الفصول المهمه فی معرفه الائمه» می نویسد: پس از این که حضرت امام حسین (رض) مخالفت خود را با خلافت یزید اعلان نمود و به عنوان اعتراض از مدینه به مکه رفت، خبر مخالفت و اعتراض او به اقصی نقاط کشور اسلامی آن زمان در بین مسلمانان منتشر شده و در محافل مختلف آنان نقل می شد تا این که مردم کوفه با خبر شدند، آنان که بیشترین ظلم را از استانداران و گماشتگان خلافت شام کشیده بودند از فرصت استفاده کرده و در خانه سلیمان بن صرد خزاعی اجتماع نمودند و درباره مخالفت حضرت امام حسین (رض) با خلافت یزید سخن گفتند، سپس تصمیم گرفتند که طی نامه ای از آن حضرت دعوت نمایند که به کوفه بیاید تا این که با او بیعت نموده و یزید را از خلافت عزل کنند.



بیش شماره سوم – باییز ۱۲۹۱]

سپس آنان نامهای به این مضمون نوشتند: برای حضرت حسین بن علی امیرالمؤمنین از طرف شیعیان و شیعیان پدرش از مردم کوفه، اما بعد، مردم کوفه منتظر شما هستند و غیر از شما با هیچ کسی دیگری بیعت نمی کنند، پس عجله کنید. ای فرزند رسول خدا، شاید خداوند ما را به واسطه شما جمع نموده و اسلام را تأیید کند.

عدهای از سران قباتل کوفه این نامه را امضا نموده برای آن حضرت ارسال کردند، که اولین نامه آنان در نیمه ماه رمضان سال ۶۰ هجری در مکه به دست آن حضرت رسید.

## ۸) مردم ناهماهنگ

با توجه به سابقه مردم کوفه، که در گذشته نیز از حضرت علی (رض) در مقابل معاویه حمایت نکردند و پس از آن به حضرت امام حسن مجتبی (رض) خیانت کرده و دست از یاری او برداشته بودند، حضرت امام حسین (رض) و تمام تحلیل گران سیاسی و اجتماعی آن عصر مثل عبدالله بن عباس، عبدالله بن زبیر، عبدالله بن عمر، محمد حنفیه و ... می دانستند که مردم کوفه به عهد و پیمان خود وفا نمی کنند زیرا جمعیت کوفه از مجموعه ها و طوایف ناهماهنگ و ناهمگون تشکیل شده بود و دارای عقائد و افکار مختلف (خوارج، اموی و علوی) بودند و لذا امکان داشت در ابتدای امر بر اساس احساسات و عواطف قومی و قبیله ای به توافق برسند ولی در ادامه در مسیر عهد و پیمان خود پایداری نکنند و لذا تمام مسافرانی که از کوفه می آمدند به حسین (رض) می گفتند: مردم قلبهایشان با شما است و شما را بر حق می دانند ولی شمشیرهای آنان در اثر طمع و ترس با بنی امیه است (تاریخ طیری، ج۴، ص ۲۹۰).

ولی حضرت امام حسین(رض) در آن شرایط که بر حسب وظیفه امر به معروف و نهی از منکر برای عزل یزید قیام کرده بود، برای اتمام حجت بر کوفیان به دعوت آنان لبّیک گفته، در ابتدا پسرعموی خود، مسلمین عقیل(رض) را فرستاد و سیس خودش به سوی آنان حرکت کرد زیرا

اگر حضرت امام حسین (رض) به دعوت مردم کوفه جواب مثبت نمی داد و کشته می شد همه مردم آن عصر او را ملامت می کردند که آن همه جمعیت در کوفه از او دعوت کردند که ما با تو بیعت نموده و یزید را از خلافت عزل می کثیم، ولی او به آنان جواب مثبت نداد و کشته شد و لذا ایشان با تو کل بر خدا بر خلاف نظر همه بستگان، دوستان و سیاستمداران آن عصر، مکه را در موسم حج ترک نموده و به سوی عراق حرکت کرد.ند.





# ۹) اعتقاد نویسندگان نامه به حضرت حسین (رض)

اکثریت مردم کوفه و نویسندگان نامه که عموم مردم بودند از ترس ابنزیاد به اطراف کوفه پراکنده یا در خانههای خود مخفی شدند و منتظر حوادث ماندند.

یک اقلیتی از مردم کوفه که بر عهد و پیمان خود باقی مانده و در دعوت خودشان صادق بودند، عدهای از آنان (هانیبنعروه، عبدالله بن يقطر، ميثم تمار و...) قبل از رسيدن حضرت امام حسين(رض) به کربلا توسط ابن زياد به شهادت رسيدند، عدهای ديگر را (مثل مختار) دستگير نموده زندانی کردند، گروه سوم هم از کوفه فرار کردند بعضی از آنان (حبيب بن مظاهر، مسلم بن عوسجه، ابوثمامه صائدی، انس بن حارث کاهلی و...) از بيراهه ها خودشان را به کربلا رسانده و آن حضرت را ياری کرده و به شهادت رسيدند و عدهای (قاسم بن حبيب، عمروبن صبيغه، حلاس و برادرش نعمان بن عمرو از دی و...) برای ياری حضرت حسين (رض) از کوفه با لشکر عمربن سعد خارج شدند تا در کربلا به آن حضرت ملحق شدند. بالاخره حضرت سيدنا امام حسين (رض) با ياران اندک خود در روز عاشورای سال ۶۱ هجری به دستور يزيد، به درجه رفيع شهادت رسيدند و به آباء و اجداد گرامش ملحق شده و متنعم به نعمتهای به ستور يزيد، به درجه رفيع شهادت رسيدند و به آباء و اجداد گرامش ملحق شده و متنعم به نعمتهای به ستور يزيد، به درجه رفيع شهادت رسيدند و به آباء و اجداد گرامش ملحق شده و متنعم به نعمتهای به ستوی عالم باقی سفر کردند.

