# خطابه به مثابه راهبرد فرهنگی در اندیشه فارابی ا

نادیا مفتونی<sup>۲</sup> قاسم مقدم<sup>۳</sup>

### جكىدە

از نگاه فارابی سعادت انسان در بستر زندگی اجتماعی رقم میخورد و ارتباط و مفاهمه بین فرهنگی، متضمن سعادت و پیشرفت زندگی مدنی است. او در میان صناعات متفاوت منطقی، خطابه را دارای ویژگیهای مهمی مانند عامه فهم بودن و شمول موضوعی میداند و آن را جهت مفاهمه همگانی و تربیت افراد جامعه مناسب میشمارد. او که دارای دیدگاههای سیاسی و اجتماعی است، خطابه را برخوردار از دو حیثیت راهبردی فرهنگی میانگارد: یکی آن که معارف حقه برهانی را که فراتر از سطح فهم عامه است، با شیوههای اقناعی، تسهیل و به أذهان مردم نزدیک میسازد. به دیگر سخن، خطیب به ترویج حکمت و حقایق یقینی میپردازد. حتی در علومی چون پزشکی، برای فرهنگسازی و رواج رفتارهای صحیح بهداشتی و طبی در میان عامه که از دانش طب بیبهرهاند، روشهای خطابی مورد نیاز است؛ دوم آن که در معارف اعتباری که برهان راه ندارد و تنها شیوههای جدلی و خطابی قابل اجراست، شیوههای خطابی بر جدلی ارجحیت دارد و ادراک جمهور نسبت به گفتوگوی خطابی از پذیرش بیش تری برخوردار است.

واژگان کلیدی راهبرد فرهنگی، خطابه، صناعات خمس، اقناع، فارابی

۱\_ تاریخ دریافت مقاله: ۱۳۹۳/۴/۱۱؛ پذیرش مقاله: ۱۳۹۳/۱۰/۷

۲\_ استادیار گروه فلسفه دانشگاه تهران

۳\_ کارشناسی ارشد فلسفه و کلام اسلامی دانشگاه تهران

#### طرح مسئله

فارابی فیلسوفی است که مباحث فرهنگی ـ اجتماعی بر نظام فکری وی سیطره افکنده و بزرگترین آرمان فلسفی او، ساماندهی معموره فاضله است؛ جامعهای جهانی که در آن امتها و کشورها در مسیر سعادت حقیقی تعامل و تعاون میورزند (فارابی، ۲۰۰۳، ص۱۱۳\_۱۱۱). در سه اثر مهم فارابی، یعنی آراء اهل مدینه فاضله، سیاست مدنیه و فصول منتزعه، مباحث جهان شناختی و نفس شناختی به مثابه مقدمهای برای بیان سیاستهای فرهنگی و اجتماعی لحاظ شده است (همان، میلای برای بیان سیاستهای فرهنگی و اجتماعی لحاظ میان مراتب هستی و نیز چگونگی رابطه بین قوای نفس و بدن، به عنوان تمثیلی برای ساختار جامعه فاضله و نسبت میان اجزاء و بخشهای آن مورد استفاده قرار گرفته است (همو، ص۱۱٪۱۱؛ همو، ۱۳۸۲، ص۱۸٪ سمو، ۱۴۸۲، ص۱۸٪ همو، ۱۴۸۲، ص۱۸٪

می توان گفت فارابی حکمت نظری و هستی شناسی را در حکمت عملی مورد بهرهبرداری قرار می دهد و در حکمت عملی نیز بر راهبردها و برنامهریزی های اجتماعی تمرکز دارد؛ چرا که وی سعادت افراد را تنها در ضمن سعادت اجتماع ممکن می داند (همو، ۱۳۸۲، ص۹۹). او بر آن است که آدمی در جامعه کوچک تر و ناقص تر از مدینه به سعادت نمی رسد و اجتماعات کوچک تر از مدینه را اجتماعات غیر کامل می نامد (همو، ۲۰۰۳، ص۱۱۳–۱۱۳). به دیگر سخن دست یابی به خوشبختی تنها از طریق به دست آوردن خوبی ها و زدودن بدی های امت صورت می پذیرد و مدبر جامعه باید ارتباط مدنی و تعاون اقشار مردم را در این جهت تدبیر کند (همو، ۱۳۷۶، ص۱۲۵).

روی آورد فرهنگی \_ اجتماعی این فیلسوف منطق دان، در نظام منطقی وی نیز جریان دارد؛ به این ترتیب که وی در صناعات پنجگانه منطقی (برهان، سفسطه، جدل، خطابه، شعر) به راهبردهای فرهنگ سازی و ترویج حقایق گوناگون علمی، دینی، اخلاقی، اجتماعی و سیاسی در میان اقشار جوامع بشری عطف توجه کرده است ۲. وی با وجود آن که هنگام روش شناسی استدلال، برهان را به عنوان صناعتی که انسان را به دانش یقینی و معارف خطاناپذیر می رساند (ممو، ۱۹۹۶، ص۱۹۹۰)، در شریف ترین جایگاه صناعات پنجگانه جای می دهد؛ ولی در راستای فرهنگ سازی و ترویج این علوم و

۲ـ برخی از معاصران به کارکرد فرا منطقی صناعات خمس نزد فارابی توجه نشان دادهاند *(داوری اردکانی، ۱۳۸۲، ص-۲۸۰–۱۳۸۶؛* ف*لاطوری، ۱۳۹۰، ص۷۲–۷۲).* 

۱\_ برخی از معاصران به این مسئله توجه کردهاند که فارابی سعادت فردی را مستقل از زندگی اجتماعی مورد بحث قرار نمی دهد (داوری اردکانی، ۱۳۸۲، ص ۱۵۵).

معارف یقینی، به ابزارهای تخصصی همچون برهان، حد تام و استدلال جدلی خرسند نیست و بر این باور است که باید به روشهایی فراگیر و نفوذپذیر مانند خطابه و شعر توسل جست که وسعت و عمق آن، همه طبقات و اقشارمردم را پوشش دهد<sup>۱</sup>.

البته باید توجه داشت که فارابی حقیقت را نسبی نمیداند و اموری را به مثابه حقایق برهانی و معارف ثابت و تردیدناپذیر مینگرد و استدلال برهانی را نیز عالی ترین نوع حجت و قیاس و تنها طریقه نیل به معارف و دانشهای یقینی و عاری از خطا به شمار می آورد (فارابی، ۱۴۰۸هـ ج۱، ص۱۲۶۷)؛ چرا که بنا بر تعریف، مقدمات برهان تنها و تنها از گزارههای یقینی تشکیل می شود و نتیجه برهان نیز گزارهای یقینی است (ممان، ج۱، ص۲۷۳-۲۷۲).

مسئله مهم این است که فارابی اگر چه اصل حقیقت را امری ثابت و مطلق می داند و امتناع جمع و رفع طرفین نقیض نزد وی و سایر حکما از باورهای پایه، بلکه اساسی ترین باور و اول الأوائل به شمار می آید (رازی، ۱۳۲۳، س ۱۳)؛ ولی به این مطلب نیز توجه داشته است که دستیابی به حقایق و معارف برهانی و یقینی، امری سهل الوصول و در استعداد همگان نیست. بلکه همان طور که توضیح آن خواهد آمد، اقشار گوناگون مردم با روشهایی متنوع غیر از برهان مأنوس هستند و آنان را با چنان روشهایی می توان به وجوه، ابعاد و مراتب مختلف حقایق و علوم رساند.

دو راهبرد عمده که روشها و ابزارهای فرهنگسازی و تبلیغ و ترویج معارف در جامعه جهانی فاضله را پوشش میدهد، عبارت است از: خطابه و شعر؛ و به همین سبب فارابی، خطیبان، سخنوران، نویسندگان، شاعران، اوازخوانان و امثال ایشان را در دومین مرتبت مدینه فاضله، بالافاصله پس از حاکمان الهی و نبوی جای داده است از فارابی، ۱۳۸۲، ص۵۵.

در این جا کارکردهای فرهنگی صناعت خطابه، به مثابه اجتماعی ترین شیوه ترویج حقایق و معارف در منظومه فکری فارایی مورد بررسی قرار می گیرد. از آن جا که خطابه در صناعات پنجگانه منطقی

تال جامع علوم الثاني

۱\_ فیلسوفان منطق دانی همچون خواجه نصیرالدین طوسی نیز تصریح کردهاند که عقل جمهور از ادراک برهان و جدل قاصر است (طوسی، ۱۳۶۷، ص ۵۳۰).

٢\_ من هذه الخمس الصناعات بدا بعض يقينيا و بعض إغتدا

غير يقيني فأصل الأول هو البديهي و ذاك الأولى

فما من القياس قد تألفا من اليقينيات برهاناً صفا (أعرج، ١٣٧٠، ص٣٥٢).

۳ـ چنین اصلی، استوارترین اصول است. اینک می گوییم که این اصل چیست، بودن و نبودن یک چیز هر دو در یک زمان و در همان چیز و از همان جهت ممکن نیست. این استوارترین همه اصلهاست (ارسطو، ۱۳۸۹، ص۹۷).

۴ برخی از معاصران نیز بر ارتباط خطابه و زندگی اجتماعی تأکید و تصریح کردهاند که: «هر چه زندگانی اجتماعی قوت گرفته و طول و تفصیل یافته، پایه سخنوری بالا رفته و ضرورت و اهمیت گرفته است» (فروغی، ۱۳۸۹، ص۱۸-۱۷).

در کنار برهان، جدل، سفسطه و شعر مورد بررسی می گیرد'، اولویت و ارجحیت آن نسبت به دو صناعت برهان و جدل نیز از نظر خواهد گذشت'. صناعت سفسطه نیز بیش تر فایده ثانوی و عرضی دارد.

# تكثر كروى فرهنكي

فارابی اصل حقیقت مطلق و ثابت را باور دارد و اعتقاد به نسبی بودن حقیقت را مایه بطلان حکمت می داند (فارابی، ۱۳۷۶، ص۱۳۷۰ همو، ۲۰۰۳، ص۱۶۴ عرا)؛ اما در عین حال بهره مردم را از چنین حقیقتی یکسان نمی داند. وی دو کتاب  $\overline{l}_{l}$  اهل مدینه فاضله و سیاست مدنیه را با مسئله نسبی نبودن صدق و حق به پایان می رساند. او در  $\overline{l}_{l}$  اهل مدینه فاضله، از مردم مدینه های غیرفاضله سخن می گوید که قائل به نسبیت حقیقت هستند و در سیاست مدنیه، نیز اعتقاد به نسبی بودن حقیقت را از سوی انگل های مدینه فاضله گزارش می دهد.

وی در بیان افکار گوناگونی که در جوامع جاهلی رواج دارند، اظهار میدارد که گروهی معتقدند هر یک از موجودات محسوس یا معقول، جواهری نامتناهی دارند. به این ترتیب که مفاهیم لفظ انسان، نامحدود است و جوهر انسان و آنچه که از واژه انسان فهمیده می شود، نامتناهی است. البته آنچه اینک از جوهر او احساس می شود، همین انسان محسوس است و آنچه از انسان، ادراک و تعقل می شود، همین است که فعلاً گمان می شود که از انسان ادراک می شود. از نظر این دسته از انسانهای مدینه جاهلی، جوهر هر چه که موجود است، هم چیزی است که اکنون از آن فهمیده می شود و تعقل می شود، و هم غیر از این است و چیزی است که الان نه احساس می شود، نه تعقل می شود، و هم غیر از این است و چیزی است که الان نه احساس می شود، نه تعقل (همو، ۲۰۰۳، ص۱۶۴).

(همو، ۲۰۰۳، ص۱۶۴). باورهای مشابهی نیز در جامعه جاهلی وجود دارد؛ مانند عقیده کسانی که برآناند هر چه امروز در باره چیزی تعقّل شود، ممکن است ضد و نقیضش حق باشد؛ ولی فعلاً در اوهام ما چنین جای گرفته است که حق همین است که فکر می کنیم (همان، ص۱۶۵). فارابی تصریح می کند لازمه چنین

۱\_ قیاس یا مفید تخییل است یا تصدیق. مورد اول شعر است و مورد ثانی اگر افاده یقین کند، برهان است و اگر ظن ایجاد کند، خطابه است و در صورتی که مشتمل بر اعتراف عام یا تسلیم باشد، جدل و الا سفسطه است. پس صناعات پنجاند (صدرالدین شیرازی، ۱۳۸۴، ص۱۴۳۳).

۲\_ کارکردهای فرهنگی– اجتماعی صناعت شعر و در مفهومی وسیعتر «هنر»، در نظام فکری فارابی در منابع ذیل مورد مطالعه قرار گرفته است. برای اطلاع بیشتر بنگرید به: م*فتونی، ۱۳۵۹، ص۱۱۳-۱۱۶؛ همو، ۱۳۹۰، ص۱۱۳:۱۱۳.* 

باورهایی آن است که هم هیچ سخنی درست نباشد و هم همه اقوال درست باشد و هیچ امر محالی وجود نداشته باشد و البته با چنین باورهایی اساس حکمت باطل می شود (فارابی، ۲۰۰۳، ص۱۶۶).

بی تردید شناخت حقیقت مطلق متوقف بر قدرت ذهنی است و فارابی قوت ذهن را آنگاه محقق می داند که بتوان بر صدق یا حقیقت آگاهی یافت و دانست که آنچه بدان آگاهی حاصل شده بی گمان صدق و حق است و در نقطه مقابل نیز بر کذب یا بطلان آگاهی یافت و دانست که آنچه بدان آگاهی یافت شده، بی تردید کذب و باطل است (همو، ۱۳۸۴، ص۱، ولی قدرت ذهنی و بهره مردم از حقیقت و شناخت آنها از ذوات امور متفاوت و ذو مراتب است. این شناخت مرتبه یقینی و برهانی و مراتب پایین تر یعنی وهمی و ظنی و اقناعی را شامل می شود. در عین حال عموم جوامع بشری به حکمت و حقیقت نیازمندند. به تعبیر فارابی کسی که از جودت رؤیت و تفکر و قوت عزیمت و اراده برخوردار باشد، «حر»، و کسی که از این دو محروم باشد، «انسان بهیمی» نامیده می شود (همان، ص۱۸). به دیگر سخن، برای آن که انسان از مرتبه حیوانی و بهیمی فراتر رود و به مرتبه حریت برسد، باید به حقایق و معارف عقلی و نیز سعادت عملی دسترسی یابد. فارابی در جای دیگر هم اظهار می دارد همه مردم مدینه فاضله باید نسبت به سبب اول و اوصاف وی، مجردات، مفارقات، افلاکیات و... شناخت یابند (همو، ۱۳۰۲، ج۱، ۱۳۵۰).

این شناخت به دو وجه ممکن است: یکی آن که مردم امور را به طور دقیق، به شکلی که هستند دریابند؛ دوم آن که امور را با مثالها، محاکیات و تشبیهات درگ کنند (همان، ص۱۴۳؛ همو، ۱۴۳۰ ص۱۶۹۰. شناخت حکمای مدینه فاضله از نوع اول است. ایشان امور را توسط برهان می شناسند و به ذات اشیا معرفت دارند. جانشینان حکما نیز با اتکا به معرفت حکما و با تصدیق و اعتماد بر آنها، امور را همان گونه که هست، می شناسند؛ اما شناخت سایر اقشار جامعه به مدد مثال و تشبیه میسر می شود؛ زیرا تصویری از ذات امور و حقایق در اذهان عامه موجود نیست (همو، ۲۰۰۳، ص۱۴۳۰) و ایشان بر اساس طبیعت خویش یا بر حسب عادت با برهان و تعقل نامأنوس و بیگانهاند یا راهی به درک تعقلی بسیاری از امور ندارند (همو، ۱۳۷۴، ص۱۳۷۰؛ همو، ۱۳۲۱؛ همو، ۱۳۸۴، ص۱۵۸ و باید طریق مقایسه و مناسبت یا همان تشبیه و تمثیل و شیوههای اقناعی و خطابی را برگزید (همو، بیتا، ص۱۰۵؛ همو، ۱۳۸۱، ص۱۹۸۱؛ همو، ۱۳۸۱، ص۱۹۸۱ می شود، ذومراتب است؛ چرا که شناخت معرفت نوع دوم، یعنی معرفتی که به واسطه تمثیل حاصل می شود، ذومراتب است؛ چرا که شناخت نوع دوم می تواند به وسیله مثالهای قریب یا مثالهایی که کمی دورترند، یا مثالهایی که بازهم دورتر یا خیلی دورترند، به دست آید. به هرحال برای مردم هر جامعهای باید با مثالهایی که برای خودشان آشناتر و مأنوس تر است، به معرفی و ترویج حقایق پرداخت (همو، ۱۰۰۳، ص۱۳۸۰). البته فارابی خودشان آشناتر و مأنوس تر است، به معرفی و ترویج حقایق پرداخت (همو، ۱۰۰۳، ص۱۳۸۰). البته فارابی

هیچ یک از افراد جامعه را از فراگرفتن حکمت برهانی منع نکرده است. وی بر أن است که اگر کسی در تمثیلها و محاکیات اشکال و خدشهای وارد کند، به صورت گام به گام با تمثیلهای بالاتر و نزدیکتر به حق با او مخاطبه صورت می پذیرد و اگر وی با هیچ یک از تمثیلها قانع نشد و شوق به حکمت داشت، آنگاه حکمت میآموزد *(فارابی، ۲۰۰۳، ص۱۴۴\_۱۴۵)؛* بنابراین میتوان گفت جامعهای بهتر از این متصور نیست که همگان در پی حکمت باشند؛ ولی در مقام تحقق، این تصویر آرمانی قابل اجرا نیست و نمی توان حکمت آموزی را به مثابه برنامهای عمومی تجویز کرد؛ به همان علت یاد شده که عامه مردم بر اساس طبیعت خویش یا عاداتشان تمایلی به تعالیم برهانی، حکمی و تعقلی نشان نمیدهند. بنابراین فارابی برای سعادت همگانی طرح و برنامهای دیگر تنظیم می کند و برآن است که همان مضامین معرفت حکمی و یقینی باید با شیوههای خطابی و ادله اقناعی هماهنگ با جوامع مختلف و متناسب با افراد گوناگون هر جامعه انتشار یابد.

# خطابه به مثابه راهبرد فرهنگسازی

فارابی خطابه را در مبحث روششناسی استدلال، پس از برهان، جدل، سفسطه و پیش از شعر تعریف کرده است (فارابی، ۱۹۹۶، ص۱۳۲-۳۲؛ همو، ۱۴۰۸ه ج۱،ص۴۵۶). عنصر مقوم در مفهومسازی خطابه، استدلال اطمینان بخش و اقناع کننده است *(همو، ۱۹۹۶، ص ۱۴۰ همو، ۱۴۰۸ هـ ج۱، ص۱۲)* و گاهی در تعریف خطابه بر قدرت اقناع جمهور تأکید شده اس*ت (همو، ۱۹۹۱، ص۱۴۸۱؛ همو، ۱۴۰۸هـ ج۱،* ص/۴۶۷)؛ اما در فصول منتزعه خطابه پس از بیان معنی حکمت تعریف شده (همو، ۱۳۸۲، ص۵۲۵) و سپس مسئله تخیل و شعر مورد توجه قرار می گیرد (همان، ص۵۳۵۲)، در حالی که اساساً سخنی پیرامون صناعات پنج گانه منطقی به میان نمی آید؛ چرا که أمهات مسائل فصول منتزعه درباره امور مدنی و اجتماعی است و کارکردهای اجتماعی بیش تر منحصر در خطابه و شعر است و دست کم می توان گفت قابل قیاس با سایر شیوههای منطقی نیست. خطیب اموری را که شایسته است تا مردم بدان باور داشته باشند و حکیم یا جدلی آن امور را به زبان برهان و جدل بیان می کنند، با بیان اقناعی و باورپذیر به میان جامعه میبرد. حکیمانی چون ابن سینا، خود تصریح کردهاند که خطابه در امور اجتماعی منافعی بیش از دیگر صناعات منطقی در بر دارد *(همو، بیتا، ص۱۷).* 

البته حكما این نكته را هم در نظر داشتهاند كه خطیب باید از حیث فرهنگی بالاتر از سطح عامه مردم قرار داشته باشد؛ ولى در عين حال نبايد آنچنان فراتر از درک ايشان سخن بگويد كه از برقراری مفاهمه ناتوان شود و باور اقناعی در مخاطبان حاصل نیاید *(ابن سینا، ۱۴۲۸هـ ص۱)*. به هر حال خطابه ملکه و مهارتی است که در مصالح اجتماعی بهره فراوان دارد و به واسطه آن مدیریت عامه مردم تحقق میپذیرد (ابن سینا، ۱۴۲۸هـ ص۹).

فراگیری خطابه از حیث موضوع نیز وجه دیگری از اهمیت خطابه را نشان میدهد. فارابی تصریح دارد که خطابه محدود به موضوع خاصی نیست و در همه امور میتوان به طرق اقناعی و خطابی تمسک جست (فارابی، ۱۴۰۸هـ ج۱، ص۴۶۷-۱۴۶۷).

منظور از فراگیری خطابه در همه موضوعات آن است که اگر یک متخصص در صناعتی نظری یا عملی، بخواهد برای اشخاصی که از تخصص او بیبهرهاند یا دانش کافی ندارند، باوری را اصلاح کند، نیازمند آگاهی از شیوههای خطابی است و یا دست کم ناگزیر است که یک خطیب را نایب خویش قرار دهد (ممان، ۱۶۶۷). به عنوان مثال، برخی فیزیکدانان معاصر، بخش عمده یک کتاب علمی را به توضیحات خطابی اختصاص می دهند (See, Greene, 2004).

### جایگاه خطابه نسبت به دیگر صناعات منطقی

منطقدانان مسلمان خطابه را در کنار چهار صناعت منطقی دیگر، شامل برهان، جدل، سفسطه و شعر مورد بررسی قرار میدهند. سفسطه و مغالطه اگرچه بهعنوان یکی از شیوههای استدلال مورد توجه منطقیان است، ولی عمدتاً به نحو سلبی مورد بهرهبرداری واقع میشود؛ یعنی فراگرفتن مغالطه و مهارت یافتن در آن، برای این منظور است که پژوهشگر دچار مغالطه دیگران نشود و همچنین، دیگران را به مغالطه نیفکند؛ ولی مغالطه به عنوان شیوه ترویج حقایق و معارف کاربردی ندارد و به تعبیر شیخ الرئیس ابن سینا مرفوض و مردود است (ابن سینا، ۱۴۲۸هـ ص۱).

اگرچه سخن برهانی در میان انواع استدلالهای منطقی، تنها سخنی است که همواره به نحو کلی صادق است (فارابی، ۱۴۰۸هـ ج۱، ص۱۴۹۴) و برهان از جهت افاده صدق و دلالت بر حقیقت، عالی ترین شیوه استدلال و گفتو گوست؛ ولی برهان از جهت موضوع با محدودیت مواجه است و تنها در اموری جاری می شود که از حیث جهان شناختی، ضروری الوجود تلقی می شوند (ممان، ص۱۶۶۹). بنابراین، امور اعتباری هم چون مسائل فرهنگی، اجتماعی، حقوقی و سیاسی، خارج از شمول استدلال برهانی قرار دارند. مصالح و امور جزئی مدنی نیز هم از جهت اعتباری بودن وهم از حیث جزئی بودن، بیرون از

۱\_ تعبیر «عمدتاً» برای آن است که حکم از کلیت درآید؛ زیرا یک جنبه ایجابی هم در کارکردهای مغالطه به چشم میخورد و آن این است که با افرادی که در مغالطه اصرار دارند و لجاجت میورزند، مغالطه میشود تا بدین وسیله از مغالطه دست بردارند. به تعبیر خواجه طوسی، الحدید بالحدید یصلح. کار آهن با آهن درست میآید و مغالطه با مغالطه علاج میشود (طوسی، ۱۳۶۷، ص۱۲۵۶).

دایره برهان واقع می شوند. علاوه بر محدودیت موضوعی، برهان از جهت مخاطب نیز تنها محدود به خواص جامعه است؛ در حالی که در صناعت خطابه، عموم مردم مورد مخاطبه واقع می شوند (ابن سینا، ۱۴۲۸، ص۲/ و استدلال خطابی دارای منافع فراگیر در امور اجتماعی است (همو، ۱۳۷۳، ص۲۳) به بیان دیگر برهان برای ایجاد باورهای حق در میان جمهور و عامه مردم کم فایده و ناتوان است و چنین کارکردی بر عهده خطابه است *(همو ، ۱۴۲۸هـ ص۲۲).* 

جدل یکی دیگر از شیوههای استدلال است که در صناعات پنجگانه منطقی پس از برهان مورد بررسی قرار می گیرد. البته جدل همانند خطابه از حیث موضوع و زمینهها عمومیت دارد و در حوزه باورهای اجتماعی، فرهنگی، سیاسی، اخلاقی و علمی به کار میآید *(همان، ص۱۶)*؛ اما یکی از محدودیتهای جدل در قیاس با خطابه این است که جدل همواره در مقابله با طرف مخالف تعریف می شود. به این ترتیب که جدلی، برای حفظ یک باور و ابطال باور مخالف تلاش می کند ٔ (طوسی و ح*لي، ١٣٨١، ص٣٥٠).* بنابراين، فايده اصلى جدل غلبه بر طرف مقابل است نه أن *كه اين تصديق در* ذهن وی واقع شود که شاید جدل به صورت حاشیهای و عارضی به ایجاد تصدیق و باوری نیز بینجامد. ولی هدف اساسی جدل که در تعریف آن به ذکر شده است، اسکات خصم و غلبه بر اوست *(ابن سینا، ۱۴۲۸هـ س۳).* در حالی که ترویج بسیاری از باورهای اجتماعی و فرهنگسازی معطوف به آنها، بدون پیش فرض مخالفت صورت می پذیرد. فارابی خطابه و شعر را از این جهت کنار هم یاد می کند و می گوید: « گفت و گوی خطابی و شعری می تواند ابتدایی و بدون سؤال پیشین صورت پذیرد» (فارابی، ۱۹۹۱، ص۶۳). محدودیت دیگر جدل آن است که اگرچه جدل از برهان سادهتر است ولی بازهم روش سنگین و دشوار فهم محسوب میشود که ازسطح ادراک عامه مردم فاصله دارد ٔ *(ابن سینا، ۱۴۲۸هـ ص۱)*. خواجه طوسی نیز برآن است که عقول جمهور هم از ادراک قیاس برهانی و هم از ادراک استدلال جدلی قاصر است؛ چرا که جدل نیز از جهت تعلق به کلیات جاری مجرای برهان است *(طوسی، ۱۳۶۷، ص۵۳۰)*. ابن سینا در نجات، تعبیر متفاوتی دارد و قیاس اقناعی را به دو گونه جدلی و خطابی تقسیم می کند که قیاس جدلی قوی تر و شبه یقینی است؛ ولی قیاس خطابی ضعیف تر است و إفاده ظن غالب می کند (همان، ص۸).

۱\_ البته در تعریف دیگری به نقل از ارسطو جدل قیاس مؤلف از گزارههای مشهور خوانده می شود *(حلی، ۱۳۵۱، ۱۳۵۰)* که در این تعریف عمده تأکید بر مخاطبه با عامه انسانهاست. البته دشواری جدل از حیث موضوع که محدود به کلیات است در این تعریف هم بر جای خود باقی است.

٢- فهي متينه صعبه بالقياس إلى نظر العامه، إن العامه بما هم عامه تعجز أن تقبل الجدل (ابن سينا، ١٣٢٨ هـ ص١).

به علت این محدودیتها، حکما جدل را صناعتی کهفایده به شمار آوردهاند که موارد استفاده خاصی برای حکما دارد و برای عامه مردم کهبهره است (ابن سینا، ۱۴۲۸هـ ص۱) و برای این که آراء و استدلالهای جدلی در نظر عامه مردم مورد پذیرش واقع شود، باید با مهارتهای خطابی تلطیف شود و صورتی قابل فهم و اقناع کننده به خود گیرد.

شاهد این ادعای حکما آن است که جدل به فراوانی پیرامون مسائل علم کلام میان دانشمندان مسلمان واقع شده است (ایجی، بی تا: تفتازانی، ۱۴۰۹؛ طوسی، ۱۳۶۷؛ حلی، ۱۴۲۶؛ همو، ۱۳۸۱). اما کتب و رسالههای مشتمل بر این گونه آراء جدلی در سطح جامعه مأنوس و آشنا نیست. جمهور به باورهای اعتقادی و کلامی به صورتی آشنایی دارند که با زبان خطابه و اقناع میان ایشان انتشار یافته است. البته این سخن به آن معنا نیست که جدل به کلی، در سطح عامه کاربرد ندارد. فارابی خود در کتاب جدل هنگامی که آراء یقینی و برهانی را برای تعلیم جمهور غریب تلقی می کند، شیوه تعلیم ایشان را طرق خطابی و جدلی ذکر می کند و بر آن است که تدابیر اجتماعی در اطمینان آور ترین شکل خود، مشتمل بر روشهای خطابی و جدلی است (فارابی، ۱۴۰۸هه ج۱، ص۴۰۵).

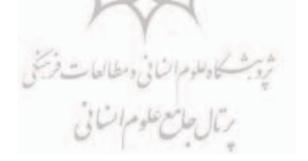
فارابی در تبیین روان شناختی معطوف به تأثیر فراگیر خطابه در برابر جدل و برهان، بیان می کند. که انسان از کودکی و پیش از شیوههای جدلی با روشهای خطابی انس یافته و عادت پیدا می کند. طرق جدلی در درجه بعد تحقق می یابد و شیوههای برهانی از طرق جدلی نیز پنهان ترند، به نحوی که انسان از پیش خود به روشهای برهانی آشنایی نمی یابد. از جهت تاریخی نیز بشر در آغاز با خطابه آشنا بوده و در روزگار قدیم تا مدتهای طولانی امور نظری را با شیوههای خطابی مورد بحث قرار می داده است. پس از مدتها روشهای خطابی در فلسفه، متروک و طرق جدلی رایج شده و در مرحله پس از آن، نوبت به برهان رسیده است. نخستین کسی که روش برهانی را درک کرد و از جدل و سفسطه و خطابه تمییز داد، افلاطون است (همان، ص۱۶۶۵). البته قوانین کلی برهان را ارسطو وضع کرد و در کتاب برهان تنظیم، تدوین و اثبات کرد (همان، ص۱۶۶۶).

فارابی تقدم تاریخی روشهای تخییل، اقناع و سخنان خطابی نسبت به شیوههای جدلی و برهانی را در کتاب الحروف نیز مورد تصریح قرار میدهد (همو، ۱۹۹۱، ص۱۳۳–۱۵۰–۱۵۳). وی بر آن است که روشهای اقناعی و خطابی حتی بر شکلگیری و حدوث معانی شعری و صناعت شعر نیز تقدم زمانی دارد (همان، ص۱۴۲).

### نتيجه گيري

۱ـ فارابی حقیقت را امری نسبی نمیداند، بلکه از نظر او صدق و حق فی نفسه اُمری مطلق و ثابت است. اما فهم مردم از حقیقت و دسترسی أذهان عامه به معارف و عقاید حقه متفاوت و ذو مراتب است. روشی که انسان را به نحو مطلق، یقینی و خطاناپذیر به حقیقت میرساند، برهان است و شیوههای جدلی، خطابی و شعری به چنین جایگاه رفیعی ورود ندارد. اما برهان از جهت موضوع با محدودیت مواجه است و به حسب تعریف در هیچ یک از معارف و علوم فرهنگی، اخلاقی، اجتماعی، حقوقی، سیاسی و نظایر اَن قابل اجرا نیست. در موضوعات مشترک، برترین روش، حکمتاَموزی و گفتوگوی برهانی است و همان مضامین حکمت و برهان است که برای دسترسی اذهان جمهور لباس اقناع و تخییل می پوشد، نه آن که مطالب صرفاً وهمی و ظنی در خطابه و شعر ترویج شود. ۲\_ در نگاه فارابی خطابه از دو حیثیت راهبردی فرهنگی برخوردار است: یکی آن که معارف حقه

برهانی را که فراتر از سطح فهم عامه است با شیوههای اقناعی تسهیل و به اذهان مردم نزدیک میسازد. به دیگر سخن خطیب، به ترویج حکمت و حقایق یقینی میپردازد، حتی در علوم تخصصی برای فرهنگسازی در میان عامه که از آن دانش بیبهرهاند، روشهای خطابی مورد نیاز است؛ دوم آن که در معارف اعتباری که برهان راه ندارد و تنها شیوههای جدلی و خطابی قابل اجراست، شیوههای خطابی بر جدلی ارجحیت دارد و ادراک جمهور نسبت به گفتوگوی خطابی از انس و پذیرش بیش تری برخوردار است.



# منابع و مأخذ

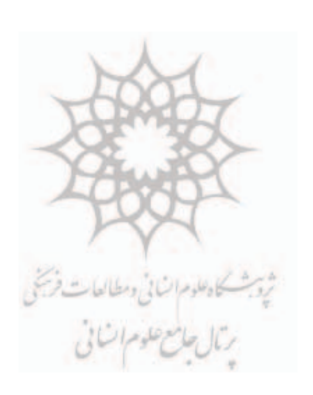
- ✓ ابن سینا، حسین بن عبدالله (۱۴۲۸هـ)، الشفاء المنطق، جلد چهارم (سفسطه، خطابه، شعر)،
   مقدمه و تحقیق ابراهیم مدکور و احمد فؤاد الاهوانی، قم، ذوی القربی (چاپ افست)
- ✓ \_\_\_\_\_ (۱۳۸۳) **دانشنامه علائی**، با مقدمه و حواشی و تصحیح محمد معین و محمد مشکوه، همدان، دانشگاه بوعلی سینا، انجمن آثار و مفاخر فرهنگی
- ✓ عيون الحكمه، المنطقيات، تحقيق احمد حجازى، تهران، مؤسسه الصادق
- ✓ (بىتا)، كتاب المجموع أو الحكمه العروضيه فى معانى كتاب ريطوريقا،
   تحقيق و شرح محمد سليم سالم، القاهره، مكتبه النهضه المصريه
- ✓ ........ (۱۳۸۷)، النجاه من الغرق في بحر الضلالات، ويرايش و ديباچه محمد تقى
   دانش پژوه، تهران، انتشارات دانشگاه تهران
  - ✓ ارسطو (۱۳۸۹)، ترجمه متافیزیک، ترجمه شرف الدین خراسانی، تهران، حکمت
- ✓ أعرج، سيد محمد رضا (١٣٧٠)، فوائد منظومه يا الأرجوزه في المنطق، با اهتمام مهدى
   محقق و توشى هيكو ايزوتسو، تهران، انتشارات دانشگاه تهران
  - ✓ ایجی، قاضی عضد الدین (بیتا)، المواقف فی علم الکلام، بیروت، عالم الکتب
- ✓ تفتازانی، سعدالدین (۱۴۰۹هـ)، شرح المقاصد، تحقیق عبدالرحمن عمیره، بیروت، عالم
   الکتب
- الكتب ✓ حلى، حسن بن يوسف (١٤٢۶هــ)، تسليك النفس الى حظيرة القدس، تحقيق فاطمه رمضانى، قم، مؤسسه امام صادق(ع)
- ✓ همو (۱۳۸۱)، الجوهر النضيد في شرح منطق التجريد، تحقيق و تعليق محسن بيدارفر،
   قم، انتشارات بيدار
  - ✓ داوری اردکانی، رضا (۱۳۸۲)، فارابی فیلسوف فرهنگ، تهران، نشر ساقی
    - ✓ رازی، فخرالدین (۱۳۲۳هـ) محصل، مصر
- ✓ ساوی، عمربن سهلان (۱۳۳۷)، تبصره و دو رساله دیگر در منطق، به کوشش محمد
   تقی دانش یژوه، تهران، انتشارات دانشگاه تهران

- ✓ صدرالدین شیرازی، محمد (۱۳۸۸)، تعلیقه بر حکمه الاشراق، تحقیق سید محمد موسوی
   و مقدمه سید حسین نصر، تهران، حکمت
  - ✓ التنقيح في المنطق، ترجمه غلامرضا ياسي پور، تهران، حسينيه ارشاد
    - $\checkmark$  طوسی، خواجه نصیرالدین (۱۳۶۷)، *اساس الإقتباس*، تهران، انتشارات دانشگاه تهران
- المدينه الونصر محمد محمد (۲۰۰۳م)، آراء أهل المدينه الفاضله و مضاداتها، مقدمه و على بو ملحم، بيروت: دار و مكتبه الهلال u
- ✓ \_\_\_\_\_\_ (۱۳۷۱)، التنبیه علی سبیل السعاده و التعلیقات و رسالتان فلسفیتان،
   مقدمه و تعلیق و تحقیق جعفر آل پاسین، تهران، حکمت
- ✓ \_\_\_\_\_\_ (۱۳۸۴)، تحصیل السعاده و التنبیه علی سبیل السعاده، ترجمه علی اکبر
   جابری مقدم، قم، دار الهدی
- ightharpoonup 
  ightharpoonup تصحیح و ترجمه و شرح حسن ملک شاهی، تهران، سروش

- ✓ \_\_\_\_\_\_(۱۴۰۸هـ)، المنطقیات، جلد اول (النصوص المنطقیه)، مقدمه و تحقیق محمد تقی
   دانش پژوه، قم، کتابخانه آیت الله مرعشی نجفی
- ✓ موسیقی کبیر، تحقیق و شرح غطاس عبد الملک خشبه، القاهره، دار
   الکتاب العربی للطباعه و النشر
- ✓ فروغی، محمد علی (۱۳۸۹)، آیین سخنوری، ویراسته محمد محمدی، نشر سرایش و صدای معاصر
- ✓ فلاطوری، عبدالجواد (۱۳۹۰)، **فارابی شناسی** «نظر فارابی درباره تبادل فرهنگها»، به اهتمام میثم کرمی، تهران، حکمت

- ✓ مفتونی، نادیا (۱۳۹۰)، «مفهوم سازی هنر دینی در فلسفه فارابی»، خرد نامه صدرا،
   بهار، شماره ۳۶ ص۱۱۳\_۱۰۳
- ✓ \_\_\_\_\_ (۱۳۸۹)، «هنر به مثابه راهبرد فرهنگی در اندیشه فارابی»، راهبرد فرهنگ، تابستان و پاییز، شماره ۱۰-۱۱، ص۱۲۶
- ✓ Greene, Brian (2004) *The Fabric of the Cosmos Space, Time, and the Texture of Reality*, New York: Vintage







This document was created with Win2PDF available at http://www.daneprairie.com. The unregistered version of Win2PDF is for evaluation or non-commercial use only.

