# روش فلسفى ابنسينا در تفسير حروف مقطعه قرآن (

سید احمد حسینی<sup>۲</sup> ابراهیم مسلم پور<sup>۳</sup>

چکیدہ

همواره تفسیر و فهم معانی حروف مقطعه قرآن از مهمترین مسائل تفسیری به شمار رفته است. ابنسینا به عنوان یک فیلسوف مسلمان در تفسیر آیات از روش فلسفی و مبانی حکمت خود که بیش تر جنبه نوافلاطونی دارد، بهره می گیرد. او در رساله النیروزیه که به تفسیر حروف مقطعه اختصاص دارد، ابتدا به بیان مبانی حکمت خود مانند نظریه صدور و پیدایش نظریه صدور و پیدایش موجودات از واجب الوجود، می پردازد و سپس سعی می کند تا با استفاده از نظریه حروف ابجد، حروف مقطعه قرآنی را بر این مبانی تطبیق و تفسیر کند. از نظر وی هر یک از حروف مقطعه که معادل حروف ابجد در نظر گرفته می شوند، به صورت فردی یا در حال ترکیب با حروف دیگر، بر اساس قوانین خاصی که ابن سینا ارایه می دهد، با موجودات خاصی متناظر خواهند بود.

> واژگان کلیدی حروف مقطعه، حروف ابجد، تفسیر فلسفی، نظریه صدور، ابن سینا، رساله النیروزیه

ركال جامع علوم التكاني

ثية جشسكاه بلوم الناني ومطالعات فرعتني

ahmadhosseinee@gmail.com moslempour67@gmail.com

۱\_ تاریخ دریافت مقاله: ۱۳۹۲/۱۲/۱۱؛ پذیرش مقاله: ۱۳۹۳/۳/۷

۲\_ استادیار گروه فلسفه و حکمت اسلامی دانشگاه شهید مدنی آذربایجان (نویسنده مسؤول)

۳\_ کارشناس ارشد فلسفه و کلام اسلامی دانشگاه شهید مدنی آذربایجان

### طرح مسئله

حروف مقطعه که با نامهای دیگری همچون مقطعات، اوائل السور، فواتح السور و حروف الفواتح نيز شناخته مي شود، به مجموعه چهارده حرف از حروف الفبايي اطلاق مي شود كه با تركيبات مختلفی در ابتدای بیست و نه سوره از سورههای قرآن گاهی به صورت مفرد، گاهی به همراه یک حرف یا حروف دیگر وحداکثر به صورت پنج حرفی در قرآن آمده است. معنای این حروف به طور دقیق مشخص نیست و در تفسیر این اُیات میان مفسران، اختلاف نظرهایی به چشم میخورد. این بحث از مباحث مشکلی است که برخی آن را در ذیل متشابهات قرآن بررسی کردهاند *(حجتی،* ۱۳۵۶ الف، ص۵۱ همو، ۱۳۵۶ب، ص۵۲\_۵۲؛ طیب حسینی، ۱۳۸۸، ص۳۷\_۳۸). محققانی که به جمع آوری تفاسیر متفاوت در خصوص معنای حروف مقطعه پرداختهاند، در مجموع حدود ده معنا برای این حروف ذکر کردهاند. برخی از مفسران مانند زمخشری و سیدبنطاوس حروف مقطعه قرآن را تبیین أن دانستهاند كه قرأن \_ معجزه الهي كه ديگران از أوردن مثل أن عاجزند \_ از همين حروف عادي ساخته شده است. برخی دیگر از مفسران مانند ابن مسعود از اظهار نظر قطعی در مورد معنای این حروف خودداری ورزیدهاند و آن را رمزی میان خداوند و پیامبرش دانستهاند. برخی دیگر مانند مقاتل بن سلیمان و طبرسی با محاسبه ابجدی حروف مقطعه سال های حکومت اسلامی را حدس زدهاند. گروهی آن را نشان دهنده پایان یک سوره و آغاز سورهای دیگر دانستهاند و طبری و ابن کثیر هم آن را نام سور در نظر گرفتهاند. برخی هم حروف مقطعه را رمزی از اسماء و صفات خداوند دانستهاند و گروهی دیگر آن را به عنوان رمزی از آینده. عدهای آن را نشانه اسم اعظم الهی دانستهاند و گروهی چون ابنعباس و اخفش آن را قسمهای خداوند قلمداد کردهاند. برخی دیگر مراد از حروف مقطعه را آن دانستهاند که باعث ساکت شدن مشرکان و جلب توجه آنها و عاملی برای استماع ایشان می شده است (همان، ص۵۴-۷۲ همان، ص۵۵-۷۲؛ همان، ص۹۱-۱۳۴ شراره، ۱۴۱۴ه م ص۷۲-۷۸.

ابن سینا از دیدگاهی خاص و با استفاده از مبانی فلسفی خود به تفسیر این حروف پرداخته و نظر بدیعی را در این باب ارائه کرده است. او نظر خود را در رساله ای با نام *النیروزیه فی معانی الحروف الهجائیه*' بیان کرده است<sup>۲</sup>. در این رساله که به مناسبت عید نوروز به امیر ابوبکر محمد بن عبدالرحیم

۱\_ دو نام دیگر یعنی *فواتح السور* و *اسرار الحروف* نیز برای آن ذکر شده است *(مهدوی، ۱۳۳۳، ص۲۵).* 

۲\_ از ابن سینا تفاسیر دیگری نیز بر برخی سور کوتاه قرآن بر جای مانده است که توسط انتشارات بیدار در مجموعه رسائل ابن سینا به چاپ رسیده است.

یا الشیخ الامین ابیبکر محمد بن عبید، یا ابیبکر بن محمد بن عبید یا محمد بن عبدالله' تقدیم شده است *(مهدوی، ۱۳۳۳، ص۳۹ و ۲۵۱)* و به همین مناسبت *النیروزیه* نامیده شده است *(ابنسینا، ۱۳۲۶هـ ص*۱۳۴). *ص۱۳۴)*. ابنسینا ابتدا به طور مختصر به بیان مبانی فلسفی خود و به ویژه نظریه صدور و سلسله مراتب موجودات میپردازد و سپس با کمک گرفتن از نظریه حروف ابجد، حروف مقطعه<sup>۲</sup> قرآنی را تفسیر میکند. در این مقاله روش تفسیری او در این مورد، نقد و بررسی میشود.

شیخالرئیس در رساله خود به تعداد این حروف یا تعداد سوری که این حروف در آنها آمده، تصریح نمی کند؛ بلکه تنها قصد دارد بیان کند مراد از برخی حروف هجایی که در آغاز چند سوره از قرآن آمده، چیست. او پس از بیان مقدمهای کوتاه در معرفی رساله، سه بخش اصلی آن را آغاز می کند که عبارت است از: ۱. ترتیب موجودات و بیان خاصیت هر یک از آنها؛ ۲. بیان چگونگی دلالت هر یک از حروف بر موجودات ۳. غرض و نتیجه گیری از ذکر آن مقدمات. برای بیان فصل نخست رساله ابنسینا باید اشاره مختصری به مبانی فلسفی ابنسینا داشت (بخش دوم مقاله). برای این منظور مقدمه مختصری از چیستی حروف ابجد و تناظر آنها با اعداد و در نهایت تطبیق این حروف با حقایق هستی بیان میشود (بخش سوم مقاله) تا بتوان در نهایت، به بیان نتیجه گیری ابنسینا از این مقدمات و تفسیر او از حروف مقطعه قرآنی پرداخت (بخش چهارم) و سپس تفسیر ابنسینا از این مقدمات و تفسیر او از حروف مقطعه قرآنی پرداخت (بخش چهارم) و سپس تفسیر ابنسینا از این مقطعه را مورد ارزیابی و داوری قرار داد (بخش پنجم مقاله).

## روش ابنسينا در تفسير حروف مقطعه

روش تفسیری ابن سینا روشی فلسفی و مبتنی بر آراء خاص او و نظام مشائی است. در همه رسائلی که در تفسیر قرآن از او بر جای مانده است ـ مانند چند سوره کوتاه مانند توحید، فلق، ناس و یا تفسیر چند آیه پراکنده مانند آیه نور و یا آیات ۱۱ و ۱۲ سوره فصلت ـ این روش مشهود است. بر اساس این روش ابن سینا می کوشد با به کارگیری مفاهیم و اصطلاحات فلسفی، آیات قرآن را بر آراء خویش منطبق سازد. بنابراین کسی که با تفسیر ابن سینا روبه رو می شود، خود را در مقابل یک کتاب فلسفی مشائی می یابد *(بیدارفر، ۱۳۸۵، ص۲۹–۲۲۵: محمدی، ۱۳۹۲، ص۱۶–۱۱: عاصی، ۱۴۰۳ه ص ۲۹* 

۱\_ این اختلاف در اسامی به واسطه اختلاف در نسخههاست.

۲\_ ابن سینا برای اشاره به حروف مقطعه قرآن، از اصطلاح ح*روف هجائیه* استفاده کرده است؛ زیرا حروف مقطعه به صورت مجزا تلفظ می می شوند و در این حالت، ارزش هجایی آن ها مورد توجه قرار می گیرد؛ اما چون امروزه این حروف با نام مقطعات یا حروف مقطعه شناخته می شوند، از این پس در این مقاله از آن ها با عنوان حروف مقطعه یاد می شود.

ذهبی در کتاب ارزشمند *التفسیر و المفسرون،* تفاسیر ابنسینا را ذیل تفاسیر فلسفی مورد بحث قرار میدهد. از نظر او ابنسینا با جدیت هر چه تمامتر می کوشد تا دین و عقل را با هم سازگار کند و به طور مشخص قرآن را بر نظریات فلسفی خویش منطبق سازد *(الذهبی، بیتا، ص۴۲۵\_۴۳۱).* 

می توان تفسیر ابن سینا را در ردیف تفاسیر باطنی هم طبقه بندی کرد؛ کما این که گلدزیهر -اسلام شناس معروف - بحث از تفاسیر ابن سینا را ذیل تفسیرهای باطنی ورمزی و صوفیانه آورده است *(گلدزیهر، ۱۳۸۳، ص۲۳۶). حسن عاصی* نیز اثر خود در باب تفسیر ابن سینا را تفسیر قرآن و زبان صوفیانه نام نهاده است. وی تفسیر باطنی ابن سینا را در مقابل تفاسیر ظاهری کسانی چون ابن تیمیه قرار می دهد (عاصی، ۱۴۰۳ه ص۲۶). در تفسیرهای باطنی، ظاهر آیات قرآن، سر و نماد و رمزی از موای دیگری در نظر گرفته می شود که مدلول آن آشکارا بیان نشده است و وظیفه مفسر، روشن ساختن آن است<sup>(</sup> (*الذهبی، بیتا، ص۲۶۶–۴۲۵؛ گلدزیهر، ۱۳۸۳، ص۲۸۸ م*۸۱؛ محمدی، ۱۳۹۲، ص۱۰۱۱) برای نمونه از نظر او «مشکوه» نماد عقل هیولانی و «زجاجه» نماد عقل بالملکه و «نار»، رمزی از عقل فعال است (*ابن سینا، ۱۳۷۵، ص۸۸ م*۸۸). به همین ترتیب، مراد از عرش، فلک الافلاک، از عالم عقل فعال است (*ابن سینا، ۱۳۷۵، ص۱۸۸ م*۸۸). به همین ترتیب، مراد از عرش، فلک الافلاک، از عالم عقل، بهشت، از عالم خیال، جهنم، از عالم حسی، قبور، از «النفاثات فی العقد»، قوه نباتیه و منظور از

# مبانی ابن سینا در تفسیر حروف مقطعه

از مبانی اصلی ابن سینا در تفسیر قرآن، مسئله هماهنگی میان عقل و وحی است. بر اساس نظریه وی در باب چیستی وحی، عقل پیامبر تعالی پیدا می کند تا به مقام عقل قدسی برسد. در این مرتبه عقل پیامبر به عقل فعال متصل می شود و معقولات را بی واسطه از او دریافت می کند. سپس این معقولات توسط قوه خیال پیامبر قالب الفاظ به خود می گیرند و به صورت عباراتی بیان می شوند *(بهشتی و خادمی، ۱۳۹۱، ص۲۶–۳۰).* به این ترتیب می توان وحی را به عنوان نماد و رمزی از حقایق عقلی در نظر گرفت. با در نظر گرفتن آموزه دیگر ابن سینا، عالم هستی نظم معقولی است که از عنایت الهی ناشی شده است به طوری که خداوند به خود علم دارد و می داند علت همه موجودات است و بنابراین خداوند به علت همه موجودات علم دارد. حال، همین علم به سلسله عقول و در

۱\_ برای نمونه، تفسیر ابنعربی نمونه خوبی از این نوع تفاسیر است. در این تفسیر، هر کدام از واژهها، حوادث و حالات، نمادی از یک حقیقت دیگر عالم هستی در نظر گرفته میشوند؛ مثلاً تابوت موسی نمادی از طبیعت بشری و عالم ناسوت است و دریا نمادی از علم و معرفت؛ زن نماد نفس انسانی است و نفخ روح کنایه از علم حقیقی الهی *(گلدزیهر، ۱۳۸۳، ص۲۱۱–۲*۲۲).

نهایت عقل دهم (عقل فعال) و به واسطه عقل فعال به عقل قدسی پیامبر افاضه میشود. به این صورت است که ابنسینا میتواند الفاظ وحی را به عنوان رمزی از موجودات عالم هستی در نظر بگیرد.

ابن سینا در آغاز رساله *النیروزیه* بحث از تفسیر حروف مقطعه را مربوط به حکمت الهی میداند. وی همچنین این بحث را از پیچیدهترین مسائل حکمت و دین به حساب میآورد *(ابن سینا، ۱۳۲۶هی ص*۱۳۴ه) *ص۱۳۴\_۱۳۵۵).* شیخ فهم این حروف را به حکمت الهی گره میزند؛ زیرا معتقد است شناخت نظام فلسفی خاص او و نظام صدوری و سلسله مراتب موجودات، در تفسیر حروف مقطعه نقش اساسی دارد. از همین رو در گام نخست و در فصل اول از رساله به بیان اهم مبانی فلسفی و وجودشناسی خود میپردازد. مبانی فلسفی ابن سینا در این تفسیر بیشتر به فلسفه نوافلاطونی نزدیک است. بر اساس این فلسفه، مراتب مختلف موجودات از واجبالوجود صادر می شوند.

## ترتيب موجودات

از نظر ابن سینا عالم از ترتیب و نظم طولی معقولی برخوردار است. واجب الوجود در رأس این نظام طولی قرار دارد و بقیه موجودات با ترتیب خاصی از او صادر می شوند. در سیر صدور از واجب الوجود، ابتدا عالم عقول، سپس عالم نفوس و در نهایت عالم طبیعت و هیولی صادر می شوند. در خصوص این سلسله با تفصیل بیش تری بحث خواهد شد.

#### واجبالوجود

از نظر ابن سینا، واجب الوجود انشاکننده همه موجودات و مبدع همه موجودات ابداعی است *(ابن سینا، واجب الوجود التر این عبارت دو نکته مهم در خصوص باری تعالی وجود دارد؛ یکی واجب الوجود بودن و دیگری مبدع بودن. در فلسفه ابن سینا واجب الوجود به موجودی اطلاق می شود که وجود برای او ضروری است <i>(همو، ۱۳۰۴هه ص۲۴۴هه ص۲۴۳).* و ضروری است و به عبارت دیگر وجود عین ذات و ماهیت آن است *(همو، ۱۴۰۴هه ص۲۴۴).* واجب الوجود بالوجود به موجودی اطلاق می شود که وجود برای او ضروری است *(ابن سینا) و خود برای مودن و دیگری مبدع بودن. در فلسفه ابن سینا واجب الوجود به موجودی اطلاق می شود که وجود برای و ضروری است (محور محن، در فلسفه ابن سینا واجب الوجود به موجودی اطلاق می شود که وجود برای و ضروری است (محور به موجود). مرحم او خود برای محض و حیات محض و حیات محض و دیات محض، علم محض و حیات محض است؛ البته این خصوصیات در واجب الوجود به طور مجزا وجود ندارند، بلکه همه این مفاهیم متفاوت، به ذات واحد غیر متکثری دلالت می کنند <i>(همو، ۱۳۶۴هه ص۲۳۴). همو، ۱۴۰۴هه ص۲۴۴ هو دو ۴۰* موجود. است؛ ابته این خصوصیات در واجب الوجود به طور مجزا وجود ندارند، بلکه همه این مفاهیم متفاوت، به ذات واحد غیر متکثری دلالت می کنند *(محو، ۱۳۶۴هه ص۲۳۴). بو ۴۰* موجود و ۲۰۰ موجود به موجود ندارند، بلکه همه این مود؛ محض به داد به داد و مود و مود و مود و ۲۰۰ موله مود و ۲۰۰ موجود و ۲۰۰ موجود. به داد و موجود و ۲۰۰ موجود و ۲۰۰ موجود و ۲۰۰ موجود و موجود به مور مجزا وجود ندارند، بلکه همه این مواه و ۲۰۰ و ۲۰۰

#### عالم عقل

عالم نفوس

نخستین چیزی که از این ذات واحد بسیط ابداع می شود، عالم عقل و عقول است. عقول تعدادی از موجودات غیرمادی هستند که هیچگونه تغییری را نمی پذیرند. این عقول همگی مشتاق ذات واجباند و به واسطه تقرب به او از لذت عقلی بهرهمند می شوند *(ابن سینا، ۱۳۲۶هـ ص۱۳۵\_۱۴۶؛ همو،* ۱۴۰۴هـ ص۳۶۴\_۳۶۴ همو، ۱۳۲۵، ص۱۱۳). ابن سينا براي ايجاد عقول از واجب الوجود، از مفهوم ابداع يا صدور بهره میگیرد. مفهومی از ابداع که ابنسینا معرفی میکند، بسیار مشابه مفهوم صدور نوافلاطونی است. وی در نمط پنجم کتاب *الاشارات و التنبیهات* به طور مفصل به بیان چیستی و کیفیت ابداع و ترتیب موجودات ابداعی می پردازد. از نظر او ابداع عبارت است از ایجاد یک چیز، به طوری که میان موجد و موجّد واسطهای اعم از ماده و آلت و زمان نباشد. به عبارت دیگر موجودی ابداعی تلقی می شود که مسبوق به ماده و مده نباشد (همو، ۱۳۷۵، ص۱۰۸). بر این اساس نخستین موجود ابداعي، عقل اول است كه بي واسطه از واجب الوجود صادر مي شود. از عقل اول بلاواسطه، عقل دوم صادر می شود که خود مبدع عقل سوم است. این سلسله به همین ترتیب تا عقل دهم ادامه پیدا می کند. عقل دهم - که دیگر از او عقلی صادر نمی شود، مدبر عالم تحت قمر است. با آن که ابن سينا در كتاب اشارات تصريح مي كند كه از خدا به طور بي واسطه تنها يك عقل - عقل اول -صادر می شود و آنچه مبدع بالحقیقه است، همین عقل اول است و بقیه عقول در سلسله علی از آن صادر مي شوند (همو، ١٣٧٥، ص١١٩ و ١٢٥؛ همو، ١٤٠٢هـ ص٢٠٢هـ)، اما در رساله النيروزيه به تفكيك به بحث از عقول نمی پردازد، بلکه از مجموعه این ده عقل با عنوان عالم عقل یا ابداع یاد می کند (همو، ١٣٢۶ه، ص ١٣٢٨).

# شيوشيس العلوم الناني ومطالعات فتسطى

مرتبه بعدی در سیر صدور موجودات، عالم نفوس فلکی است. ابن سینا رابطه عقل با نفس را /مر مینامد *(ابن سینا، ۱۳۲۶هه ص ۱۳۲۷*). نفوس فلکی موجوداتی غیر مادی هستند که بر خلاف عقول، کاملا از ماده مفارق نیستند؛ بلکه با گونهای از اجسام ثابت و غیرمتغیر ارتباط دارند. این نفوس مدبر اجرام فلکی هستند و از طریق این اجرام مدبر عالم عنصری یا عالم تحت قمرند. نحوه تأثیرگذاری این نفوس بدین شکل است که هر یک نسبت به یکی از عقول مافوق خود شوق و عشق پیدا می کند و به هدف رسیدن به کمالات عقل مطلوب خود، حرکت دوری سرمدی انجام می دهد و به واسطه همین حرکت بر عالم عناصر تأثیرمی گذارد (همو، عرب ۱۳۸ه ص ۱۳۶۰، می ۱۳۷۱، ص ۱۱۵ ایل. ابن سینا در اثر دیگر خود به طور مفصل بیان می کند که عقل اول، علت ایجاد نفس و بدن فلکالافلاک است و عقل دوم علت ایجاد نفس و بدن فلک ثوابت و همین طور تا عقل نهم که فلک قمر را به وجود می آورد (*ابن سینا، ۱۳۷۵،* ص۱۲۲\_۱۲۲؛ اما باز هم در رساله *النیروزیه* وارد بحث مفصل از نفوس افلاک نمی شود \_ و مانند آنچه در باب عقول گفته شد \_ از عالمی به عنوان *عالم نفس* سخن می گوید *(همو، ۱۳۲۶هـ ص۱۳۶۶)*.

#### عالم طبيعت

عالم طبیعت که پس از عالم نفوس فلکی قرار می گیرد، مشتمل بر قوایی است که در اجسام ملابس با ماده ساری و جاری است و در آنها حرکت و سکون ایجاد می کند و بدین ترتیب باعث ایجاد کمال در آنها می شود (*ابن سینا، ۱۳۲۶ه ص۱۳۵*). با توجه به توضیحات شیخ در خصوص این مرتبه از موجودات هستی معلوم می شود عالم طبیعت مورد نظر او، به جز صور مادی شامل نفوس نباتی، حیوانی و انسانی نیز می شود. ابن سینا رابطه علل عالیه با عالم طبیعت را خلق می نامد (*همان، ص۱۳۷*).

#### عالم جسمانی

عالم جسمانی یا هیولی در پایین ترین مرتبه از سلسله مراتب موجودات قرار دارد. اجسام \_ که بر خلاف عوالم مافوق، کاملا منفعل هستند \_ به اجسام اثیری و عنصری تقسیم میشوند. اجسام اثیری هم خودشان کروی هستند، هم حرکتشان. اما اجسام عنصری میتوانند اشکال و احوال مختلف را بپذیرند. قوای سماوی، مبادی اجسام عنصری هستند *(ابن سینا، ۱۳۲۶ه ص ۱۳۶ - ۱۳۷)*. اصطلاح ابن سینا برای عالم اجسام کائن فاسد، تکوین است *(همان، ص ۱۳۷)*.

در خاتمه بحث از مراتب مختلف هستی از دیدگاه ابن سینا، ذکر دو نکته ضروری به نظر می رسد: نخست آن که از نظر ابن سینا ابداع دو معنای اصطلاحی دارد. گاهی مجموع همه موجوداتی که بی واسطه یا باواسطه از خداوند صادر می شوند با هم در نظر گرفته می شود و به مجموع آن ها عنوان ثوانی \_ در مقابل ذات واجب الوجود که اول است \_ اطلاق می شود؛ چرا که میان آن و علتش واسطه ای نیست. اما در یک اصطلاح اخص، موجود ابداعی تنها به عقل اول اطلاق می شود. در این حالت مراتب موجودات به صورت جداگانه و مفصل در نظر گرفته می شود و تنها موجودی که میان آن و واجب الوجود واسطه ای در کار نیست، عقل اول خواهد بود (مم*ان جا)*؛ نکته دوم آن که ابن سینا در یک تقسیم بندی کلی، همه موجوداتی را که باواسطه یا بی واسطه از واجب الوجود صادر می شوند، یا جسمانی می داند، یا غیر جسمانی. بر اساس این تقسیم بندی، موجودات غیر جسمانی و روحانی \_ که مسبوق به ماده و مده نیستند \_/مر نامیده می شوند و موجودات جسمانی \_ که مسبوق به ماده و مده در می شوند. تقسیم پایانی او از موجودات بر مبنای ادراک است؛ به طوری که هر آنچه که دارای ادراک است و افعال خود را از روی اراده انجام میدهد، امر است و هر آنچه که مسخر است، خلق است *(ابن سینا، ۱۳۲۶هی حود را از روی اراده انجام می*دهد، امر است و هر آنچه که میخر است، خلق است *(ابن سینا، ۱۳۲۶هی حود را از را ۲۰ را از روی ارا را در ای را از را در ای را در دروف مقطعه و می این حروف بر حوف می در در می در در می در در ای را در در در می در در معطعه و تطبیق این حروف بر حقایق عالم هستی از آن ها بهره می برد.* 

# نظریه حروف ابجد و تطبیق آن با حقایق عالم هستی

تفسیر ابنسینا از حروف مقطعه بر نظریه حروف ابجد مبتنی است. بر این اساس هر یک از حروف ابجد با عددی متناظر است. شیخ با یاری گرفتن از مبانی فلسفی و با در نظر گرفتن مراتب موجودات در سلسله هستی با الهام از سنت نوافلاطونی هر یک از موجودات یا مراتب هستی را با عددی متناظر می گیرد. بدین ترتیب هر حرفی از حروف ابجد، با یک موجود از موجودات هستی متناظر می شود. برای بیان دقیق تر تفسیر ابن سینا از حروف مقطعه، لازم است توضیح مختصری در مورد حروف ابجد ارائه شود.

## حروف ابجد

حروف ابجد برگرفته از ۲۲ حرف صامت است که در نخستین الفبای شناخته شده – الفبای خط اوگاریتها که متعلق به اواسط هزاره دوم پیش از میلاد است و آثار آن در راس شَمرَه در شمال سوریه یافت شده است – وجود دارد (*ذاکری، ۱۳۲۹، ص۲۱: آذرنوش، ۱۳۷۴، ص۳۶۰.* این ۲۲ حرف در۶ گروه نخست حروف ابجد به صورت *ابجد، هوز، حطی، کلمن، سعفص، قرشت*دستهبندی شده است. این حروف از طریق زبانهای آرامی و نبطی وارد زبان عربی شد و در آنجا ۶ حرف دیگر زبان عربی نیز به صورت دو گروه *تخذ، ضطغ* به آنها افزوده شد *آذرنوش، ۱۳۷۴، ص۳۶۰، ص۳۶*. این ترتیب با کمی تغییر همان ترتیب حروف الفبای یونانی و لاتین هم هست *(ذاکری، ۱۳۷۹، ص۳۶، ص۲۶*). این ترتیب با کمی دیگر زبانهای اروپایی مانند انگلیسی و فرانسه نیز راه پیدا کرد. در خصوص چیستی و معنای این حروف و ترکیبات آنها، افسانههای بسیاری وجود دارد.

#### تطبيق حروف ابجد با اعداد

در فرهنگ ایرانی \_ اسلامی، یکی از راههای رمزگذاری در علامات، استفاده از حروف ابجد است *(ذاکری، ۱۳۷۹، ص۱۲۳).* در گذشته گاهی میان حروف ابجد و اعداد تناظر برقرار می شد به نحوی که هر یک از این حروف معادل یک عدد خاص در نظر گرفته می شد؛ اما این تطبیق هیچ گاه رواج عام نیافت. تاریخ دقیق این تطبیق مشخص نیست؛ اما از آنجا که این مسئله در یونان باستان رواج داشته، حدس زده می شود که این تطبیق تقلیدی از روش یونانی باشد *(آذرنوش، ۱۳۷۴، ص ۱۳۶۱).* حروف ابجد کاربردهای فراوانی داشته؛ اما عمده کاربرد این تناظر در علوم غریبه و رمزگذاریها بوده است؛ به طوری که اگر در جایی می خواستند مطلبی را به ابهام بیان کنند، به جای کلمات و حروف، از اعداد آنها استفاده می کردند *(ذاکری، ۱۳۷۹، ص ۴۰–۳۵)*. در جدول زیر تطبیق هر یک از حروف ۲۲ گانه ابجد با عدد خاص خود آمده است:

| ى  | ط | ح | j | 9 | ٥ | د | ج | ب | 1 |
|----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|
| ١٠ | ٩ | ٨ | ۷ | ۶ | ۵ | ۴ | ٣ | ٢ | ١ |
|    |   |   |   | ~ | 1 |   |   |   |   |

|   | ش   |   |   |    |    |    |    |    |    |    |    |
|---|-----|---|---|----|----|----|----|----|----|----|----|
| 4 | ۳۰۰ | ۲ | 1 | ٩. | ٨٠ | ٧٠ | ۶. | ۵۰ | ۴. | ٣٠ | ۲. |

اعراب برای۶ حرف خاص خود که به حروف ابجد افزوده بودند، نیز اعدادی را بدین ترتیب در نظر گرفتند:

| ė | ظ | ض   | i   | ż | ث   |
|---|---|-----|-----|---|-----|
| 1 | 9 | ٨٠٠ | ٧٠٠ | 9 | ۵۰۰ |

تطبيق حروف ابجد با حقايق عالم هستي

استفاده از حروف ابجد برای تعیین اعداد، ریشهای دیرین دارد؛ حتی در تاریخ تفسیر حروف مقطعه هم دیده شده گاهی از نظریه حروف ابجد و حساب جمل برای محاسبه عدد این حروف استفاده شده است. ابنسینا روش جدیدی را در تفسیر حروف مقطعه بر مبنای حروف ابجد ارائه کرده است. از نظر او ترتیب خاصی از حروف وجود دارد که وی آن را ترتیب قدیم یا ترتیب ابجد هوز می نامد *(ابن سینا،* ۱۳۳۶هه ص۱۳۸۶). از نظر او هر یک از این حروف در این ترتیب خاص می توانند رمز یک شیء یا موجود باشند. بر این اساس تناظر میان حروف مقطعه و اعداد، در کنار تناظر فیثاغوری \_ افلاطونی میان اعداد و حقایق نظام هستی قرار می گیرد و در نتیجه هر یک از حروف با یکی از حقایق نظام هستی متناظر می شود. اما برای بیان کیفیت این تناظر او نیاز به بیان قواعدی دارد. ابن سینا در فصل دوم از رساله *النیروزیه،* هفت قاعده را برای تبیین چگونگی تطبیق حروف ابجد بر موجودات عالم ذکر می کند:

۱\_ حروف ابجد بر موجودات عالم دلالت می کند.

۲ این دلالت به ترتیب است؛ یعنی حروف ابجد به ترتیب بر موجودات عالم از واجبالوجود گرفته تا ماده دلالت می کند، به طوری که حرف اول بر موجود اول دلالت می کند و حرف دوم بر موجود دوم و به همین ترتیب بقیه حروف. بدین ترتیب **الف** بر واجبالوجود دلالت می کند و حروف بعدی به ترتیب بر مراتب بعدی موجودات.

۳\_ حروف ابجد ابتدا بر ذات موجودات – بدون در نظر گرفتن اضافه با شیء دیگری که در مرتبه پایین تر قرار دارد \_ و سپس بر موجودات، وقتی که در حالت اضافه و رابطه با دیگر موجودات در نظر گرفته شوند، دلالت می کند. بدین ترتیب، (الف) بر ذات واجب الوجود، (ب) بر عقل، (ج) بر نفس، (د) بر طبیعت، (ه) بر واجب در مقایسه و اضافه با سایر موجودات، (و) بر عقل در مقام اضافه، (ز) بر نفس در حالت اضافه با یک موجود دیگر دلالت می کند.

۴\_ معنایی که از اضافه میان دو موجود فهمیده میشود با حرفی نشان داده میشود که از ضرب میان حروف آن دو موجود به دست میآید. منظور از اضافه \_ همان طور که در قاعده (۳) گذشت \_ عبارت است از رابطه یک مرتبه از وجود با مرتبهای پایین تر از خود. کیفیت این ضرب بدین ترتیب است که ابتدا اعداد متناظر با آن حروف در هم ضرب میشوند و نتیجه، حرف متناظر با عدد حاصل ضرب خواهد بود.

۵ اگر حاصل ضرب دو حرف، یک حرف واحد باشد، در این تطبیق از آن استفاده خواهد شد؛ مانند (ی) که از ضرب (ه) در (ب) حاصل می شود. توضیح آن که از ضرب (ه) \_ معادل عدد ۵ \_ در (ب) \_ معادل عدد ۲ \_ حاصل می شود.

ع اگر حاصل ضرب، چند حرفی باشد، کنار گذاشته می شود؛ مانند (یه) که از ضرب ج<sup>۰</sup> در **۵** به دست می آید. علت این امر آن است که در موارد چند حرفی \_ چون هر یک از حروف به تنهایی بر مدلولی دلالت می کنند \_ ممکن است به اشتباه تصور شود هر یک از حروف به مدلول خاص خود دلالت می کنند و در نتیجه از حالت مجموعی آن ها غفلت شود.

۱- در کتاب (ح) آمده است؛ اما با توجه به متن و این که گفته شده حاصل ضرب (یه)می شود، قاعدتا باید (ج) صحیح باشد. حاصل ضرب (ح) در (ه) معادل ۴۰ می شود که معادل (یه) است.

۲\_ اگر مرتبهای از در کنار هم قرار گرفتن و جمع مراتب ماقبلش حاصل شود، حرف متناظر با آن، برابر با جمع ابجدی حروف مراتب ماقبل خواهد بود.

ابن سینا پس از وضع قواعد فوق، به تطبیق حروف ابجد بر موجودات عالم بر مبنای همین قواعد می پردازد. او ابتدا از حروف آحاد – تک رقمی – شروع می کند؛ بدین ترتیب که بر اساس قواعد (۱)، (۲) و (۳)، (الف) با ذات واجبالوجود، (ب) با ذات عقل، (ج) با ذات نفس و (د) با ذات طبیعت منطبق است. بر اساس همین قواعد، (۵) با واجبالوجود در حالت اضافه با سایر موجودات مادون، (و) با عقل در حالت اضافه، (ز) بر نفس در حالت اضافه، و (ح) بر طبیعت در حالت اضافه منطبق است. ابن سینا (ط) را با ذات عالم هیولی منطبق می داند و در ادامه تصریح می کند چون پایین تر از عالم ماده چیزی وجود ندارد، اصولا ماده مقام اضافه با موجودات مادون ندارد<sup>(۱</sup> (*ابن سینا، ۲۳۱۴ه – ص۱۳۹).* حال با توجه به این مقدمات، جدول تطبیق موجودات با حروف تک رقمی که تا بدین جا به دست آمد، ارائه می شود.

| عالم<br>ھيولي | طبیعت<br>درحالت<br>اضافه | نفس<br>درحالت<br>اضافه | عقل<br>درحالت<br>اضافه | باری<br>درحالت<br>اضافه | ذا <i>ت</i><br>طبي <i>عت</i> | ذات<br>نفس | ذات<br>عقل | ذات<br>باری | مراتب<br>موجودات |
|---------------|--------------------------|------------------------|------------------------|-------------------------|------------------------------|------------|------------|-------------|------------------|
| ط             | ۲                        | j                      | 9                      | 6                       | د                            | ج<br>ا     | ب          | الف         | حرف<br>ابجد      |
| ٩             | ٨                        | ۷                      | ۶                      | ۵                       | ۴                            | ٣          | ٢          | ١           | عدد<br>ابجدی     |
| ١و٢و٣         | ١و٢و٣                    | ١و٢٦و٣                 | ١و٢و٣                  | ١و٢و٣                   | ١و٢و٣                        | ١و٢و٣      | ١و٢و٣      | ١و٢و٣       | شماره<br>قاعده   |

جدول تطبيق مراتب موجودات با حروف ابجد متناظر با اعداد تک رقمی

ابن سینا پس از آن که تکلیف حروف یک رقمی را مشخص کرد، به سراغ حروفی میرود که معادل اعداد چندرقمی هستند و این کار را ابتدا با حروفی که معادل اعداد دو رقمی هستند، آغاز میکند. شیخالرئیس حرف (ی) را که معادل ۱۰ است، دال بر حقیقت ابداع میداند. توجیه او در این جا، آن است که ابداع حاصل رابطه باری تعالی در حالت اضافه (ه) با ذات عقل (ب) است. بر اساس قاعده

۱- به نظر میرسد ابنسینا در تطبیق حرف (ط) با عالم هیولی از قواعد فوق تخطی کرده است؛ چرا که اگر قرار است طبق قاعده (۳) حروف به ترتیب ابتدا بر ذات اشیا دلالت کنند و سپس بر حالت اضافی آنها، و اگر هیولی حالت اضافی ندارد و تنها ذات دارد، آنگاه باید حرفی بر ذات هیولی دلالت میکرد که بلافاصله پس از ذات طبیعت قرار میگرفت؛ یعنی (ه) و نه (ط).

(۴) و (۵) این رابطه معادل ضرب (۵) در (ب) خواهد بود که برابر با ۱۰ است؛ یعنی (ی)<sup>۱</sup>. مرتبه بعدی، مرتبه امر است که حاصل ارتباط موجود اول \_ باری تعالی \_ با عقل در حالت اضافه است. بر اساس قاعده های (۴) و (۵)، مرتبه امر معادل (ل)\_ عدد ۳۰ \_ است چرا که از ضرب هـعدد ۵ \_ در و\_ عدد ۶ \_ حاصل میشود. مرتبه بعدی خلق نام دارد که حاصل اضافه باری تعالی با عالم طبیعت است. بر اساس قاعدههای (۴) و (۵)، حرفی که بر مرتبه خلق دلالت میکند (م)\_ عدد ۴۰ \_ است که از ضرب (۵) \_ عدد ۵ \_ در (ح)\_ عدد ۸ \_ به دست میآید. اما اضافه باری به ذات طبیعت تکوین نامیده میشود که حرف (ک)\_ عدد ۲۰ \_ بر آن دلالت میکند؛ زیرا این حرف حاصل ضرب (۵)\_ عدد ۵ \_ در (د \_ عدد ۴ \_ است.

ابن سینا در گام بعد، این مراتب مختلف موجود در سیر ایجاد را به صورت ترکیبی و با هم در نظر می گیرد. از نظر او، اگر مراتب خلق و امر با هم در نظر گرفته شود، و به عبارت دیگر اگر به این مسئله توجه شود که خلق با واسطه امر ایجاد می شود، می توان از این مجموع با حرف (ع) یاد کرد؛ چرا که طبق قاعده (۲)، (ع) ـ عدد ۲۰ ـ از جمع (ل) ـ عدد ۳۰ ـ و (م) ـ عدد ۴۰ ـ به دست می آید. به همین ترتیب و بر اساس همین قاعده، اگر نسبت مراتب خلق و تکوین را با هم لحاظ کنیم، حرف **س** ـ عدد ۶۰ ـ به دست می آید که حاصل جمع م عدد ۴۰ ـ و ک عدد ۲۰ ـ است. به طریق مشابه، نسبت ابداع و خلق هم حرف (ن) ـ عدد ۲۰ ـ را به دست می دهد؛ چرا که حاصل جمع (ی) ـ عدد ۲۰ ـ و (م) ـ عدد ۴۰ ـ است. حال اگر سه مرتبه امر و خلق و تکوین با هم جمع شوند، (ص) ـ عدد ۴۰ ـ و (م) ـ می شود که حاصل جمع (ل، (ک)<sup>۲</sup> (۲۰، ۴۰، ۲۰) است و اگر این مجموع (ص)، در ضمن ابداع می شود که حاصل جمع (ل)، (م)، (ک)<sup>۲</sup> (۲۰، ۴۰، ۲۰) است و اگر این مجموع (ص)، در ضمن ابداع یا (ی) ـ عدد ۱۰ ـ در نظر گرفته شود، (ق) ـ عدد ۱۰۰ ـ حاصل می شود. در نهایت، چون خداوند هم می شود که حاصل جمع (ل)، (م)، رک)<sup>۲</sup> (۲۰، ۴۰، ۲۰) است و اگر این مجموع (ص)، در ضمن ابداع به سوی او باز می گردند؛ بنابراین می توان مجموع صدور همه مراتب از خداوند و باز گشت این مراتب به او را معادل (ر) ـ عدد ۲۰۰ ـ دانست که دو برابر (ق) ـ عدد ۱۰۰ ـ حاصل می شود و بازگشت این مراتب به

۱ـ با آن که ابن سینا رابطه باری با عقل را معادل (ی)میداند؛ اما معتقد است نمی توان از رابطه او با نفس سخن گفت؛ زیرا این رابطه معادل ضرب (ه) در (ج) است (باز هم در کتاب (ح) آمده است که ظاهراً (ج) صحیح است). حاصل این ضرب برابر با (یه) است و چون نمی توان آن را با یک حرف نشان داد، بر اساس قاعده (۶) باید کنار گذاشته شود.

۲\_ در متن کتاب (ه) آمده است. ظاهرا (ک) صحیح است؛ زیرا طبق مطالب پیشین، تکوین معادل (ک) است و از طرفی حاصل جمع (ل)، (م) به همراه (ک)، برابر با (ص) \_ عدد ۹۰ \_ میشود و نه به همراه (ه).

| مجموع صدور<br>از واجب تعالی<br>و بازگشت به او | ابداع و امر<br>و خلق و<br>تکوین | امر و<br>خلق و<br>تکوین | خلق<br>با<br>واسطه<br>امر | خلق و<br>تکوین | ابداع و<br>خلق | خلق  | امر  | تكوين | ابداع | مراتب<br>موجودات          |
|-----------------------------------------------|---------------------------------|-------------------------|---------------------------|----------------|----------------|------|------|-------|-------|---------------------------|
| ر                                             | ق                               | ص                       | ٤                         | س              | ن              | م    | J    | ک     | ى     | حرف<br>ابجد               |
| 7                                             | ۱۰۰                             | ٩٠                      | ٧٠                        | ۶.             | ۵۰             | ۴.   | ٣.   | ۲.    | ۱.    | عدد<br>ابجدی              |
| ق'ق                                           | ل،م،ک،ی<br>(ص،ی)                | ل،م،ک                   | ل،م                       | م،ک            | ى،م            | 6,5  | 910  | ٥،٢   | ە،ب   | منتج از<br>حروف<br>ابجدی  |
| ۱۰۰ ،۱۰۰                                      | x•                              | . <b>T.</b><br>TF.      | .T.                       | ,۴•<br>۲•      | ,1•<br>4•      | ۵، ۸ | ۵، ۶ | ۴۵    | ۵، ۲  | منتج از<br>اعداد<br>ابجدی |
| Y                                             | ٧                               | ۷                       | ٧                         | ۷              | ۷              | ۴و۵  | ۴و۵  | ۴و۵   | ۴و۵   | شمارہ<br>قاعدہ            |

جدول تطبيق مراتب موجودات با حروف ابجد متناظر با اعداد چند رقمى

# تفسير ابنسينا از حروف مقطعه قرآن

در مجموع می توان گفت تفسیر ابن سینا از حروف مقطعه قرآن بر اساس مبانی فلسفی او و نیز نظریه حروف ابجد استوار است. شیخالرئیس در خصوص تطبیق حروف ابجد با موجودات سلسله مراتب هستی، حروف مقطعه قرآن را به معنای قسم به مراتب مختلف موجودات تفسیر می کند. روش او بدین صورت است که ابتدا هر یک از حروف مقطعه قرآن را از منظر حروف ابجد و ارزش عددی آن در نظر می گیرد. سپس با استفاده از قواعد تطبیق حروف ابجد و موجودات سلسله مراتب هستی، هر یک از حروف را با یک مرتبه از مراتب وجود یکی می گیرد. او ناگهان در فصل سوم و پایانی رساله *النیروزیه*، مفهوم قسم را در خصوص حروف مقطعه به میان می کشد و بدون هرگونه توضیحی و در ضمن بیان معنای حروف مقطعه، قسم را نیز در ابتدای هر کدام ذکر می کند. وی هرگز توضیح نمی دهد چگونهاین حروف مقطعه علاوه بر دلالت بر موجودات، بر قسم نیز دلالت می کند. او احتمالاً در این جهت تحت تأثیر اقوال برخی از مفسران هم عصر یا متقدم بر خود بوده است. چنان که گفته شد، مراد از **(الف)،** موجود اول و ذات باری تعالی است و **(ل)**، بر عالم امر دلالت می کند، **(م)** هم اشاره به خلق دارد. بنابراین مراد از **(الف لام میم)** عبارت است از قسم به موجود اولی که مالک امر و خلق است. شیخالرئیس در باقی موارد هم روش مشابهی را برای تفسیر حروف مقطعه به کار می گیرد؛ از اینرو، برای سهولت در بیان، ضمن ارائه یک جدول، تفسیر ابن سینا از حروف مقطعه - با ترتیبی که خود او آورده است<sup>۲</sup> ـ ذکر می شود *(ابن سینا، ۱۳۲۶هـ ص۱۴۰\_۱۴۰۱)*.

| قسم به موجود اولی که مالک امر و خلق است.<br>قسم به موجود اولی که مالک امر و خلق است و او اول و آخر است و مبدأ فاعلی و غایی جمیع<br>موجودات است. | حروف مقطعه<br>الم<br>الر <sup>۲</sup> |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| قسم به موجود اولی که مالک امر و خلق است و او اول و آخر است و مبدأ فاعلی و غایی جمیع<br>موجودات است.                                             |                                       |
| موجودات است.                                                                                                                                    | الر                                   |
|                                                                                                                                                 | <u> </u>                              |
|                                                                                                                                                 |                                       |
| قسم به موجود اولی که مالک امر و خلق است و به وجود أورنده همه موجودات است.                                                                       | المص                                  |
| قسم به عنایت کلی                                                                                                                                | ص                                     |
| قسم به ابداعی که به واسطه عقل مشتمل بر جمیع موجودات می <b>شود.</b>                                                                              | ق                                     |
| قسم به همه موجودات يعنى تكوين از مبدأ اول به واسطه ابداع كه همان ياست، سپس خلق به                                                               |                                       |
| وسیله ابداع از امر که ع است و در آخر تکوین به واسطه خلق و امر که ص است.                                                                         | کھیعص                                 |
| قسم به فیض اول است که همان ابداع است و فیض آخر که خلق است و شامل تکوین هم می شود.                                                               | يس                                    |
| قسم به عالم طبيعي است كه در خلق واقع است.                                                                                                       | حم                                    |
| قسم به وساطت خلق در وجود عالم طبيعي است به واسطه نسبت خلق به امر و نسبت خلق با                                                                  |                                       |
| تکوین (به طوری که خلق، وجود را از امر میگیرد و به تکوین میدهد) و نیز قسم به ابداع کلی                                                           | <b></b> .                             |
| است که شامل همه عوالم میشود (چرا که اگر همه عوالم نسبت به موجود اول در نظر گرفته شوند،                                                          | حمعسق                                 |
| رابطهای جز ابداع نخواهند داشت).                                                                                                                 |                                       |
| قسم به عالم هیولانی که در تکوین واقع است؛ تکوینی که خود در خلق واقع است.                                                                        | طس                                    |
| قسم به عالم هیولانی واقع در خلق مشتمل بر تکوین و قسم به عالم امر واقع در ابداع.                                                                 | طسم                                   |
| قسم به عالم تكوين و عالم امر يعنى قسم به مجموع كل .                                                                                             | ن                                     |

۱ـ ترتیبی که ابنسینا برای حروف مقطعه انتخاب کرده است، نه بر اساس ترتیب سوری است که این حروف در آنها آمده است، نه بر اساس ارزش عددی حروف، نه بر اساس ترتیب الفبایی حروف و نه حتی بر اساس حروف کم به زیاد. به نظر میرسد ترتیب مد نظر ابنسینا بر اساس مراتب موجودات بوده است؛ بدین ترتیب که موارد قسم به موجود اول را در ابتدا ذکر کرده و سپس بقیه مراتب مادون را به ترتیب ابداع و خلق و طبیعت آورده است و در نهایت متذکر عالم هیولانی و تکوین شده است. همانگونهکه شیخ در اشارات تصریح میکند که ابداع برتر از تکوین و احداث است *(ابن سینا، ۱۳۷۵، ص۱۰۸).* 

رتال حامع علوم اتشاقي

ی در این می از معاد است؛ اما با توجه به توضیحات ابن سینا به نظر می رسد که عبارت (المر) مناسبت تر باشد.

۳ ابن سینا دو مورد از حروف مقطعه را ذکر نمیکند که عبارتند از: المر، طه. در خصوص این حذف می توان احتمال داد که از قلم تاسخ یا شیخ افتاده باشد و یا شیخ به دلیل وضوح، نیازی به ذکر آن نمیدیده است. با آن که احتمال دوم در خصوص المر قابل پذیرش به نظر میرسد؛ اما در مورد طه ـ که مشابهی در میان حروف مقطعه دیگر ندارد ـ قابل قبول نیست.

۴۔ بر آساس نُسخُه چاپی از رساله النیروزیه، ابن ُسینا در انتهای رُساله با اطمینان بالایی ادعاً می کند امکان ندارد این حروف بر معنای دیگری غیر از این موارد دلالت کند: «و لم یمکن ان یکون للحروف دلاله علی غیر هذا البته ثم بعد هذا اسرار تحتاج الی

# نتيجه گيرى

ابن سینا در روش بدیع خود بر نظریه حروف ابجد و این که هر یک از این حروف می تواند بر یک عدد یا یک موجود دلالت کند، تکیه می کند. از این جا چند نکته به نظر قابل توجه می رسد:

۱- تفسیر ابنسینا از حروف مقطعه قرآن تفسیری بدیع و بیسابقه است که مبتنی بر مبانی فلسفی و حکمی او و نیز هوش سرشار و نوآوری شیخ است. یکی از نقاط قوت این تفسیر، استفاده از مجموعه وسیع حکمی شامل نظام فلسفی ابنسینا و علم حروف ابجد و ریاضیات است که با سازگاری قابل تحسینی نظریه جدیدی را در باب تفسیر حروف مقطعه ارائه میکند.

۲- چنانچه در بیان چیستی حروف ابجد گذشت، ترتیب این حروف، ماهیتی تاریخی دارد و از خط اوگاریتها ناشی شده است که بعدها به واسطه خطوط آرامی و نبطی وارد خط عربی شد. جالب آن که وقتی این حروف با ترتیب خاص خود وارد زبان عربی شد، ۶ حرف دیگر عربی که در حروف ابجد وجود نداشت، بعداً به انتهای آن افزوده شد. بنابراین پیدایش این حروف یک امر تاریخی است که هیچ امر رمزآلودی در خصوص پیدایش و چیستی این حروف با این ترتیب خاص وجود ندارد؛ بدین معنا که نمیتوان برای ترتیب خاص این حروف هیچ جنبه ماورایی در نظر تاریخی است که هیچ وار درزای ترتیب خاص این حروف هیچ جنبه ماورایی در نظر تاریخی است که هیچ وجه مدللی وجود ندارد که این حروف، رمزی از اعداد یا موجوداتی خاص در عالم گرفت و نیز هیچ وجه مدللی وجود ندارد که این حروف، رمزی از اعداد یا موجوداتی خاص در عالم هستی است. چرا که آنگاه که این حروف با این ترتیب خاص وارد زبان و فرهنگ عربی و میستی است. چرا که آنگاه که این حروف با این ترتیب خاص وارد زبان و نروف و تاری و مرزی از عربی و این رمزی از عربی و مود زبان و فرهنگ عربی و مستی است. چرا که آنگاه که این حروف با این ترتیب خاص وارد زبان و مودود وارد زبان و نرین و نیز موف و ترتیب آن، به عنوان اسلامی شد و سپس شش حرف عربی نیز بدانها افزوده شد، این حروف و ترتیب آن، به عنوان رمزی از چیزی وضع نشد. از اینرو، به نظر می سد ماهیت تاریخی داشتن آن با رمزآلود بودن آن منافات داشته باشد؛ بدین معنا که این حروف که تاریخی، و ساخته بشر هستند، در بدو ایجاد رمز نبودهاند و حال اگر به عنوان رمز در نظر گرفته شوند، مبتنی بر هیچ اصل مدللی نیست.

۳ مسئله تطبیق حروف با اعداد نیز امری تاریخی است که ریشه در یونان و فلسفه فیثاغوری دارد. بنابراین، اعتماد بیش از حد بر نظریه حروف ابجد و ایمان به هر آنچه در تئوری حروف ابجد گفته شده است، با واقعیتهای تاریخی فاصله دارد.

۴\_ ابن سینا در تفسیر خود از قرآن از روش فلسفی بهره می گیرد. در همه چند رساله ای که از ابن سینا در تفاسیر سور کوتاه قرآن بر جای مانده است و نیز در تفاسیری که از چند آیه به صورت

المشافهه» *(ابن سینا، ۱۳۲۶، ص(۱۴۱)*؛ اما در تفسیر ملاصدرا مشابه این عبارت به گونهای دیگر ضبط شده است که معنایی مقابل معنای عبارت فوق دارد: «و لما یمکن ان یکون للحروف دلاله غیر هذا البته ثم هذا اسرار یحتاج الی المشافهه» *(صدرالدین شیرازی،* ۱۳۶۶، ص(۲۲۱). بر اساس عبارت صدرالمتألهین، حروف مقطعه میتواند معنای دیگری نیز داشته باشد. به نظر میرسد با توجه به سیاق کلام ابن سینا، و نیز با در نظر گرفتن این حقیقت که ملاصدرا رساله شیخ را در مقابل داشته است، شاید بتوان گفت به احتمال زیاد عبارت شیخ نیز «لما» بوده است اما در اثر لغزش قلم به صورت «لم» ثبت شده است.

پراکنده در آثار ابن سینا وجود دارد، این روش به کار گرفته شده است. نکته حائز اهمیت آن که ابن سینا در این تفاسیر هیچ اشاره ای به آیات دیگر یا روایاتی نمی کند که می تواند به تفسیر این آیات کمک کند. تفسیر ابن سینا از حروف مقطعه نیز بر مبانی فلسفی او استوار است \_ به ویژه نظریه نوافلاطونی صدور و سلسله مراتب موجودات. با در نظر گرفتن آن که فلسفه یک دانش بشری است و امکان خطا در آن راه دارد \_ و به ویژه با در نظر گرفتن این که بسیاری از متفکران مسلمان دیگر هم که حتی از لحاظ فکری نیز، بسیار نزدیک به ابن سینا هستند، با این مبانی مخالف اند و یا نظریات متفاوتی ابراز کرده اند ای بید پذیرفت که اعتماد بیش از حد بر این نظریات و سعی در تفسیر قرآن بر اساس آن، ممکن است این مطلب را به ذهن بیاورد که این مفاهیم بر کلام الهی تحمیل شده است یا به جای انطباق فلسفه الهی ابن سینا بر قرآن، قرآن بر آن فلسفه خاص ابن سینا منطبق شده است.

۵- ابنسینا در بیان چگونگی تطبیق حروف ابجد بر موجودات، چند قاعده را مطرح می کند، اما هرگز توضیح نمی دهد که این قواعد بر کدام مبنا استوار است. این قوانین مبتنی بر هیچ اصل عقلیای نیست و صرف سازگاری درونی نیز دلیل محکمی بر درستی آن نیست. هر چند حتی گاهی در خود همین قواعد هم انسجام درونی مشاهده نمی شود؛ مثلاً معلوم نمی شود در ارتباط موجودات با یک دیگر چرا باید حروف گاهی با هم جمع شوند و گاهی در هم ضرب شوند. شکی نیست که ابداع این قواعد نیا موند و گاهی در هم ضرب شوند. شکی نیست که ابداع این قواعد نشانه هوشیاری و زیر کی ابن سیناست؛ اما مسئله این است که در اینجا ما با تفسیر قرآن این قواعد نشانه هوشیاری و زیر کی ابن سیناست؛ اما مسئله این است که در اینجا ما با تفسیر قرآن مواجه هستیم که مسئلهای حساس است و قواعد خاص خود را می طلبد. به نظر می دسد که در این با خلاقیت و نوآوری هم باشد و هر چند سازگاری آن ما را متعجب سازد – باز هم باید با اصول با خلاقیت و نوآوری هم باشد و هر چند سازگاری آن ما را متعجب سازد – باز هم باید با اصول تفسیری منطبق باشد.

عربی بای . عربی بای . عربی این سینا گاهی در تطبیق حروف ابجد با منظور نظر خود حتی از قواعدی که خود بیان کرده است تخطی می کند \_ مانند آنچه در موردحرف (ط) گفته شد. بیان این تخطی بدین ترتیب است که بر اساس قواعد ۱ و ۲ و ۳، حروف ابجد به ترتیب ابتدا بر ذات اشیا دلالت می کند و سپس بر اشیا در حالت اضافه. بنابراین قاعدتاً حرف (۵) باید بر هیولی دلالت کند؛ اما ابن سینا حرف (۵) را دال بر ذات باری در حالت اضافه قرار می دهد و دلالت بر هیولی را به بعد از بحث از همه حالات اضافی موکول می کند.

۱ ـ برای مثال غزالی، سهروردی، ملاصدرا و علامه طباطبایی هر یک بر مبنای اصول فکری متفاوت خود، تفسیر متفاوتی را از آیه نور ارائه کردهاند. برای مطالعه بیشتر بنگرید به: *لطفی، ۱۳۸۲، ص۳۳*\_۶۹.

 $V_-$  گاهی ابن سینا تطبیق هایی را انجام می دهد که مستلزم تکلف بسیار است؛ برای مثال معلوم نمی شود چرا باید گاهی خلق را با امر در نظر گرفت و گاهی خلق و تکوین را با هم لحاظ کرد. همچنین توجیه ابن سینا برای مدلول حرف (ر) مستلزم تکلف بیش تری است؛ چرا که برای توجیه این حرف نیاز است همه مراتب موجودات دوبار لحاظ شود. وی همچنین توضیح نمی دهد چرا در مورد ۹ حروف ابجد دیگر (ف، ش، ت، *ث، خ، ذ، ض، ظ، غ*) هیچ تناظری را بر قرار نمی کند. شاید برای این حروف بدان سبب متناظری در عالم واقعیت معرفی نشد که آنها جزء حروف مقطعه نیستند؛ اما به طور قطع – و به ویژه با در نظر گرفتن یک مثال نقض (**ب**) – توضیح مذکورنمی تواند توجیه قابل قبولی باشد. به همین ترتیب، شیخ برای حروفی که معادل اعداد ۱ تا موجیه که (ف) – معادل عدد ۸۰ – جزء حروف مقطعه نیست. اگر کسی مدعی شود که شید با این توجیه که (ف) – معادل عدد ۸۰ – جزء حروف مقطعه نیست. اگر کسی مدعی شود که شید با این مقطعه نیست؛ اما ابن سینا آن را معادل عالم عقل دانسته است. این بار هم شاید با این توجیه که (ف) نیاز به تکلف بیش تری است، می توان این گونه پاسخ داد که ب هم جزو حروف مقطعه نیست؛ اما این سینا آن را معادل عالم عقل دانسته است. ایم با ی توجیه (ق)، مقطعه نیست؛ اما این سینا آن را معادل عالم عقل دانسته است. این باری توجه داشت که قاعدتاً توجیه (ف) نیاز به تکلف بیش تری نسبت به (ب) داشت – همان طور که برای توجیه (ق)، مقطعه نیست؛ اما این سینا آن را معادل عالم عقل دانسته است. ایم بی توجه داشت که قاعدتاً توجیه (ف) نیاز به تکلف بیش تری نسبت به (ب) داشت – همان طور که برای توجیه (ق)،

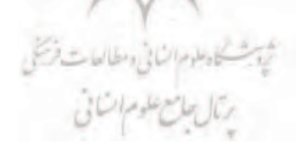
۸ـ تفسیر ابنسینا تفسیری نوآورانه و ابتکاری است؛ اما شیخ برای تفسیر حروف مقطعه قرآن بدون آن که هیچ گونه بحث لغوی انجام دهد و یا به هیچ آیه دیگر یا حدیثی اشاره کند و یا به هیچ یک از نظریات مطرح <mark>د</mark>ر این باب ارجاع دهد، به اجتهاد و بیان نظر خاص خود میپردازد.

۹\_ ابن سینا در تفسیر خود از حروف مقطعه بیان می کند که این حروف، دلالت بر قسم به موجودات دارد؛ اما توضیح نمی دهد که مستند او در خصوص این قسم چیست.

#### منابع و مأخذ

- أذرنوش، آذرتاش (۱۳۷۴)، «*ابجد» دائرهالمعارف بزرگ اسلامی*، زیر نظر سیدکاظم. موسوی بجنوردی، ج۲، تهران این سینا، حسین بن عبدالله (۱۳۷۵)، الاثیبارات و التنبیهات، قم، نشرالبلاغه ✓ \_\_\_\_\_ (۱۴۰۰ه\_)، رسائل ابن سینا، قم، انتشارات بیدار ✓ \_\_\_\_\_ (۱۳۲۶هـ)، تسع رسائل في الحكمه و الطبيعيات (النيروزيه في معانى الحروف . الهجائيه)، الطبع الثاني، القاهره، دارالعرب ۷ بهشتی، احمد و خادمی، حمیدرضا (۱۳۹۱)، «فرایند وحی و معجزه در نفس شناسی **ابن سینا**»، فصلنامه اندیشه دینی دانشگاه شیراز، فصل بهار، شماره ۴۲، ص۱۵\_۳۶ ٧ بيدارفر، محسن (١٣٨٥)، رسائل ابن سينا في تفسير القرآن، تراث الشيعة القرآنى، ج٢، قم، مكتبه التفسير و علوم القرآن حجتی، سید محمد باقر (۱۳۵۶الف)، «تحقیقی درباره فواتح السور»، مقالات و بررسیها، بهار ۱۳۵۶ الف، شماره ۲۸ و ۲۹، ص ۴۷\_۸ ✓ \_\_\_\_\_ (۱۳۵۶ب)، «دراسه حول فواتح السور و الحروف القرآنيه المقطعه»، مقالات و بررسیها، تابستان، شماره ۳۰، ص۵۱\_۸۰ ✓ ذاکری، مصطفی (۱۳۸۸)، «ابداع خطوط رمزی در فرهنگ اسلامی و ایرانی»، آئینه میراث، پاییز و زمستان، شماره ۴۵، ص۱۲۱\_۱۴۱ √ \_\_\_\_\_ (۱۳۷۹)، «تاریخچه ابجد و حساب جمل در فرهنگ اسلامی»، معارف، دوره هفدهم، مرداد و آبان، شماره ۲، ص ۱۸\_۴۷
  - ✓ الذهبي، محمد حسين (بيتا)، *التفسير و المفسرون*، ج٢، بيروت، دار ارقم.
- ✓ شراره، عبدالجبار حمد (۱۴۱۴هـ)، *الحروف المقطعه في القرآن*، قم، انتشارات دفتر تبليغات اسلامي
- ✓ صدرالدین شیرازی، محمدبن ابراهیم (۱۳۶۶)، تفسیر القرآن الکریم، تصحیح محمد خواجوی، ج۱، قم، انتشارات بیدار

- ✓ طباطبایی، سید کاظم (۱۳۸۲)، «حروف مقطعه از منظر قرآن شناسان غربی»، مطالعات اسلامی، تابستان ۱۳۸۲، شماره ۶۰، ص۱۷۱\_۱۸۲
- ✓ طیب حسینی، سیدمحمود (۱۳۸۸)، «تحلیلی نو از حروف مقطعه و نقد آرای مفسران»، مشکوه، بهار، شماره ۱۰۲، ص۱۸\_۴۰
- ✓ عاصى، حسن (١۴٠٣هـ)، *التفسير القرآنى و اللغه الصوفيه فى فلسفه ابن سينا*، بيروت، المؤسسه الجامعيه للدراسات و النشر و التوزيع
- ✓ گلدزیهر، ایگناس (۱۳۸۳)، **گرایش های تفسیری در میان مسلمانان**، ترجمه سید ناصر طباطبایی، تهران، ققنوس
- لطفی، حسین (۱۳۸۳)، «آیه نور در چشم انداز عالمان اسلامی»، مشکوه، پاییز و زمستان،
   شماره ۸۴ و ۸۵، ص۲۷\_۵۹
- ✓ محمدی، ناصر (۱۳۹۲)، «مبانی و روش تفسیری ابن سینا»، پژوهشنامه تفسیر و زبان قرآن، بهار و تابستان، شماره۲، ص۱۰۱\_۱۱۴
- ✓ مهدوی، یحیی (۱۳۳۳)، فهرست نسخه های مصنفات ابن سینا، تهران، انتشارات دانشگاه تهران





This document was created with Win2PDF available at http://www.daneprairie.com. The unregistered version of Win2PDF is for evaluation or non-commercial use only.