**غیبت و رازهایش/ درنگی در فلسفه غیبت**

**توران، بتول**

توجه و تدقیق در معنای غیبت،علت آن و آثار و کارکردهایی‏ که بر آن مترتب است،باعث تقرب بیشتر ما به فهم باطنی و عمیق رسالت حضرت مهدی(عج)و ماموریتی که حضرتش از ناحیه خداوند یافته‏اند،می‏شود.نویسنده این مقاله کوشیده‏ است با اهتمام به سیره آن حضرت در دوران غیبت و در پرتو روایات و احادیث،به معنا و حقیقت غیبت بپردازد.

بتول توران

گاهی کلمه«غیب»و بیشتر کلمه«غیبت»(که در ریشه به یک‏ معنی هستند)به انبیا و اولیای الهی اضافه می‏شود و گفته می‏شود: غیبت نبی یا وصی خدا.غیبت در این موارد به معنای پنهان بودن‏ آن نبی و یا ولی از انظار عموم مردم است؛یعنی مردم عاجز از دیدار او هستند.این عجز یا به علت دور از دسترس بودن او است یا اراده‏ خداوند متعال به سلب قدرت از دیدگان مردم عادی از دیدن او تعلق‏ گرفته و یا این‏که او را می‏بینند،ولی نمی‏شناسند.به‏هرحال از دیدگاه‏ عموم،آن شخص غایب است،گرچه این غیبت از جهت عدم قدرت بر شناخت آن نبی و ولی خدا باشد.

غایب بودن امام زمان به چه معناست؟به نظر می‏رسد که غیبت امام‏ زمان بیشتر به معنای ناشناس بودن و مخفی بودن محل زندگانی او است.بنابراین دیدن آن حضرت امکان دارد،ولی شخصیت حقیقی و عنوان و نام واقعی‏اش پنهان است؛یعنی در زمان غیبت گرچه ممکن‏ است،مردم حضرت را ببینند،اما او را نمی‏شناسند.طبق برخی‏ احادیث حضور هر ساله حضرت در مراسم حج به این‏گونه است‏1.

سیره امام مهدی(علیه السلام)در دوران غیبت

براساس آموزه‏ها،هدف اساسی آفرینش انسان و بعثت انبیا و نصب‏ امامان،تکامل بخشیدن به انسان‏هاد ر تمام ابعاد وجودی آنان است. این هدف با جبر و اکراه تحقق نمی‏یابد،بلکه اساس و شالوده این‏ حرکت الهی برپایه اختیار و حسن انتخاب خود مردم نهاده شده‏ است.بنابراین آنچه خداوند«حکیم»انجام می‏دهد،عبارت است از فراهم کردن تمامی مقدمات و شرایط این تکامل.از جمله مهم‏ترین‏ شرایط این تکامل عبارت است از وجود راهبری معصوم در هر عصر و زمان تا طالبان حقیقت را مشعل هدایت باشد و تشنگان معرفت را از منبع فیض الهی سیراب کند.از سوی دیگر وجود راهبر معصوم،اتمام‏ حجتی است از طرف خدا بر بشریت تا هیچ کس نتواند ادعا کند که‏ برای طی طریق حقیقت و رسیدن به کمال انسانیت،فاقد راهبر الهی‏ بوده است.امام معصوم حتی اگر اکثریت بشریت از او اعراض کرده‏ باشند-براساس ظرفیت‏ها و شرایط موجود به فراهم کردن شرایط لازم برای رسیدن به هدف نهایی رسالت یعنی غلبه دین حق بر سایر ادیان می‏پردازد و بر این اساس می‏توانیم سیره امام مهدی(ع)را در زمان غیبت صغرا با مطالعه و توقیعات صادره از آن حضرت بررسی‏ و تعامل آن حضرت با شیعیان را در طول غیبت صغرا در امور ذیل‏ خلاصه کنیم:1-اثبات وجود و امامت خود و تحکیم ایمان مومنان به‏ وجود و حقانیت خود؛2-بیان معارف اسلامی مورد نیاز جامعه اسلامی؛ 3-حفظ جامعه مومنان از متلاشی شدن در شرایط بحرانی؛ 4-برقراری ارتباط با مومنان و پیروان و قضای حوائج و حل مشکلات‏ آنان؛5-تعیین سفیران و وکیلان و تحکیم نظام نیابت،سفارت و وکالت برای انجام دادن برخی از شئون امامت از راه سفرا و نواب و وکلای خود؛6-مبارزه با مدعیان دروغین مهدویت و نیابت و وکالت‏ امام زمان(ع)؛7-حضور مستمر در موسم حج؛8-سعی در فراهم‏ کردن تمامی شرایط ظهور خود به گونه‏ای که با اصل لزوم استتار و غیبت منافات نداشته باشد.

در روایات مربوط به امام زمان،دلایل یا علل متعددی برای غیبت‏ آن حضرت ذکر شده است.این دلایل که ذیلا می‏آیند،منافاتی باهم‏ ندارند بلکه هریک جنبه‏ای از یک حقیقت را بیان می‏دارند.

حفظ جان امام

بررسی تاریخ زندگانی و فعالیت اهل بیت نشان می‏دهد که هریک‏ از ایشان نقشی در صیانت از دین الهی و هدایت امت اسلام،به صراط مستقیم داشته‏اند.اما در میان ایشان تنها کسی که وظیفه ریشه‏کن‏ کردن ظلم و جور و برقراری عدالت در سرتاسر گیتی را بر عهده دارد، امام دوازدهم مهدی موعود است.این مطلب که او جهان را از ظلم و جور نجات خواهد داد بارها توسط پیامبر اکرم و اهل بیت(ع)بشارت‏ داده شده،به طوری که دوستان و دشمنان،همگی از آن اطلاع دارند. اگر چنین فردی با چنین خصوصیاتی مدت‏ها قبل از فرا رسیدن‏ موعد،در میان مردم دیده و شناخته می‏شد،قطعا زورمندان و ظالمان‏ جهان از وجود او که داعیه برچیدن تمام حکومت‏ها را دارد،احساس‏ خطر می‏کردند و به هر طریق ممکن او را از سر راه برمی‏داشتند.شیخ‏ طوسی بعد از بیان روایاتی چند درباره فلسفه غیبت می‏نویسد:«آن‏ چه از اخبار درباره حکمت و فلسفه غیبت آمده است،مانند امتحان‏ شیعه و غیره،حکمت و فلسفه غیبت نیست،بلکه به عنوان اثر و نتیجه‏ غیبت برای شیعیان است،سبب و فلسفه غیبت همان ترس از شهادت‏ امام مهدی به وسیله دشمنان است»2.

غیبت و رازهایش‏ درنگی در فلسفه غیبت

آزمون الهی

یکی از علت‏های غیبت،آزمایش مردم است.انسان از دوره بلوغ تا مرگ،همیشه در حال امتحان است.براساس نگرش ایمانی،مصائب و مشکلات،خوشی‏ها و شادمانی‏ها،امتحان است،ولی برمبنای روایات، امتحان در زمنا غیبت حضرت مهدی از شدیدترین امتحانات است.در کتاب«غیبت»شیخ طوسی،از حضرت صادق(ع)روایت شده است که‏ فرمود:«به خدا قسم شما شیعیان همچون شیشه شکسته می‏شوید و شیشه را بعد از شکستن می‏توان ذوب کرد و به صورت نخست‏ برگرداند.به خدا قسم شما مانند سفال شکسته می‏شوید و سفال بعد از شکسته شدن دیگر به صورت اول برنمی‏گردد.به خدا قسم شما امتحان‏ می‏شوید و غربال خواهید شد تا بندگان در غربال مانده و غیر نیکان‏ بیرون بریزند چنان‏که دانه تلخ از میان گندم جدا می‏شود»3.

رهایی از بیعت ستمگران

یکی دیگر از حکمت‏هایی که در روایات برای غیبت امام مهدی(ع) بیان شده است،پرهیز از بیعت و سازش با حاکمان جور است.اگر آن حضرت پیش از رسیدن وقت،قیام و ظهور کند،ناچار است برای‏ حفظ جان خود و شیعیانش در طول تاریخ حیات طولانی با استفاده از روش تقیه،حکومت‏های غیر مشروع را در ظاهر به رسمیت بشناسد. درحالی‏که استفاده از روش تقیه به رغم این‏که برای امامان قبلی جائز بود،با فلسفه وجودی امام مهدی(ع)سازگار نیست،کسی که آمده تا ظلم و جور را ریشه‏کن کند،چگونه می‏تواند برای مدت‏های طولانی در زیر سایه ظلم و ظالمان زندگی کند و مشروعیت آن را بپذیرد،بنابراین‏ امام مهدی(ع)غایب شد تا به هیچ ذلتی تن در ندهد و در برابر هیچ‏ ظالمی سر فرو نیاورد و به پیمان هیچ حاکم غیر مشروعی گردن ننهد.

امام حسن مجتبی(ع)فرمود:«هریک از امامان(ع)در زمان خود بیعت گرفته‏اند مگر امام مهدی(عج)که عیسی بن مریم به امامت‏ آن حضرت نماز می‏گذارد.خداوند ولادت او را مخفی نگه داشت و برای او غیبتی در نظر گرفت تا زمانی که قیام می‏کند بیعت حاکمی‏ بر عهده‏اش نباشد4.

ستم پیشه بودن انسان‏ها

اگر به رفتار و اعمالی که در زمان ائمه انجام گرفته،نظر کنیم، می‏بینیم که غیبت و اختفای امام مهدی(ع)در برابر فشارهای خلفا و پیروانشان بر امامان معصوم اجتناب‏ناپذیر بوده است.فشارهای خلفا و اتباعشان از زمان امام جواد(ع)بیشتر شد.این فشارها در زمان امام‏ یازدهم به اوج خود رسید.در این هنگام خواست خداوند به غیبت‏ امام مهدی(ع)تعلق گرفت.از سوی دیگر می‏بینیم این غیبت طولانی‏ می‏شود،چون اکثریت مردم دنیا تحمل عدالت را ندارند و در جایی‏ که منافعشان به خطر می‏افتد،حاضر نیستند از حق و حقیقت پیروی‏ کنند.امیر المومنین(ع)در مسجد کوفه فرمود:«زمین از حجت الهی‏ خالی نمی‏ماند،ولی خداوند به دلیل ستم پیشه بودن و زیاده‏روی‏ انسان‏ها،آنان را از وجود حجت خود محروم می‏سازد»5.

تربیت یاران باوفا برای ظهور

یکی دیگر از فواید غیبت امام،تربیت یاران است.علاوه بر حضرت‏ مهدی که رهبری و امامت را بر عهده‏دار است،وجود یاران فداکار و مخلصی که نه سختی‏های دوران ظهور و قیام و نه آسایش و رفاه دوران‏ حاکمیت نتواند ایشان را از ایفای مسئولیت‏های سنگین و انجام رسالت‏ خویش باز دارد،ضروری است.اما اگر یاران آن حضرت افرادی سست‏ اراده و ضعیف الایمان باشند یا چنین حکومت جهانی تحقق نخواهد یافت و یا در صورت تحقق،باگذشت اندک زمانی دچار فساد و انحراف‏ خواهد شد.

آمادگی فکری و مردم جهان

برای برقراری و پایداری حکومت واحد جهانی توسط حضرت‏ مهدی(ع)،باید قبلا مردم جهان آمادگی فکری لازم را کسب‏ کنند.برای رسیدن به چنین آمادگی لازم است جامعه بشری‏ انواع حکومت‏های مدعی برقراری عدل و داد و سعادت مردم،اعم از سلطنتی و دموکراتیک و غیره را تجربه کنند و عملا در یک قضاوت‏ جمعی به این نتیجه برسند که چنین نظام‏هایی نمی‏تواند عدالت به‏ معنای واقعی کلمه را برقرار و سعادت بشر را تأمین کنند

پانوشت‏ها

(1)-در روایات متعدد به حضور همیشگی امام مهدی(عج)در موسم حج اشاره یا تصریح شده است:کمال الدین،ج 2،ص 440،منتخب الاثر،ص 252-255.

(2)-الغیبه،شیخ طوسی،ص 203.

(3)-بحار الانوار،ج 13،ص 858.

(4)-بحار الانوار،ج 51،ص 132

(5)-الغیبه،نعمانی،ص 141.