این همه نقش می وعکس مخالف که نمود یک فروغ رخ ساقی است که در جام افتاد (خواجه حافظ شيرازي)

فرش هنری انتزاعی و اکسپرسیونیسم (توصیفی)، قدمتی به درازای عمر بشر، بازتاب باورها، آرزوها و جغرافیای انسانها بوده است. در این بین قالی ایران با وجه تمایز بسیار، جایگاهی ویژه و در خور توجه در عرصه جهانی دارد. تا آنجا که کشفیات باستانشناسان اجازه می دهد، ایرانیان از عصر مفرغ ( ۱۵۰۰–۲۵۰۰ پ .م ) با این هنر آشنا بودهاند. با توجه به کشفیات ا.ن خلوپین در ترکمستان **ابزاری در شمال ایران کشف شد**ه و به نظر آقای دکتر حصوری در غرب و جنوب غربی ایران این هنر وجود داشته است. با آمدن آریاییان خونی تازه در رگهای این سرزمین جاری شد؛ روحیه ی حماسهای و اسطورهسازی این اسب سواران به دشتهای فراخ رسیده و ذوق آنها را برانگیخت تا خود دست به کار شوند. سرگئی رودنکو باستانشناس روس هنگام کاوش در گورهای اقوام سکایی منطقه پازیریک در دامنه های جنوبی آلتایی در سیبری موفق به کشف گنجینه ای شد. رودنکو پس از مشاهده این قالیچه متوجه شباهت نقوش گوزن خالدار (شاخ پهن، گوزنی ایرانی) خوزستان و بختیاری با نقوش تخت جمشید شد و گره زدن دم اسبان و کاکل آنها ایرانی بودن آن را به اثبات رساند و هم اکنون در موزه آرمیتاژ نگهداری میشود.

کارشناس ارشد فرهنگ و زبانهای باستانی ایران

## قم پیشتاز در هنر فرش

قم شهری است با قدمتی پنج هزار ساله و پیشینه فرهنگی غنی، قبل از اسلام کومه/کم (خانه کوچک از شاخ و برگ) نامیده می شد و از بدو اسلام رونق بیشتری گرفت و واژه کومه معرب شده و به قم تبدیل شد. قم قریب صد سال است که به تولید و صادرات فرش اشتغال دارد. در آغاز تجار و تولیدکنندگانی از شهر همسایه و هنردوست، شهر کاشیکاری و گچبری یعنی کاشان به قم آمدند و این هنر را ترویج کردند. این را نیز باید افزود که در بین طایفهها و عشایر اطراف قم ذهنی بافی رایج بوده است. در آغازقالی پشم با خامههای زبر و خشن و رجشمار ٤٠ بافته میشد؛ تولید کنندگان قمی با به کارگیری ابریشم در گلهای قالی جلوهای خاص به فرش دادند و رفته رفته قالیهای تمام ابریشم با رجشمار ۲۵ و برخی قالیها به بیش از ۷۰ رج را تولید کردند و دیری نپایید که با سرعت روزافزون تولیدات خود را گسترش دادند؛ تا آنجا که قم یکی از پایه های صادرات فرش ایران شده

بافندگان چیره دست، با بازی انگشتان هنرورشان با نخ ابریشمین و رنگ طبیعی بر تار و پود و با طرحهای نقاشان قالی که با نو آوری نقشه و طرحهای بی بدیل و زیبا، در اندازه های مختلف از قبیل زرع چهارک، زرع و نیم، دو زرع و شش متری و دوازده متری و .... نقشی چشم نواز میزنند؛ کالایی ذیقیمت و ارزشمند را به جهانیان پیشکش کردهاند. به طور کلی می توان طرح های رایج در قالی قم را در موارد زیر خلاصه کرد: بندی خشتی (موزاییکی بختیاری)، بته ای، درختی، شکارگاه، هندسی جوشقانی، شاه عباسی، لچک ترنج، شاه عباسی افشان، محرمات، ترنجی کف ساده، بندی کتیبه ای، محرابی، گل فرنگ، ظل السطانی، محتشم و خشتی.

نگارنده بر این باور است که: اگر چه قالیبافی قم در مقایسه با کرمان، تبریز و يا اصفهان عمري طولاني ندارد؛ اما حسن سليقه در انتخاب نقشه، بدعت و خلاقیت در استفاده از نخ ابریشم مرغوب و رنگ طبیعی و بافت زیبا، راه چند صد ساله را در این چند دهه پیموده است. امیدواریم با توجه بیشتر مسئولان و حمایت از این صنف زحمتکش و بردبار شاهد تداوم و ابقا این هنر صنعتی در قم و سایر نقاط کشورمان باشیم و با تولید فرشهای اصیل و کمتر تاثیر پذیرفته از بازارها و مُدهای اروپایی و آمریکایی مانند گذشته بیشترین صادرات از آن کشور ما باشد.

در پایین نمونه هایی از فرشهای قم و قالی های اشاره شده در متن اورده

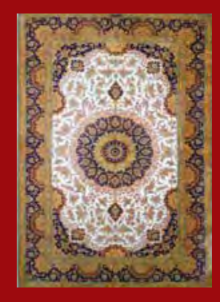
۱-فرش پازیریک ۲-فرش شیخ صفی ۳-فرش شکارگاه ٤-فرش کراکو و نمونه هایی از قالیهای قم

## گذری در تاریخ فرش

در دوران پارتها (۲۵۰–۲۲٦ م.) مانند دیگر پژوهشها در این دوره اطلاعات چندانی وجود ندارد. تنها می توان به حفاریهای شهر قومس اشاره کرد: کشف تکه نمدی پشمی قهوه ای رنگ از یک جلیقه. اما در دوران ساسانیان (۲۱۲-٦٥٢ م.) افسانه هایی وجود دارد که نشانگر رونق فرش در این زمان است چرا که ساسانیان خود را وامدار و وارث هخامنشیان (۳۲۱-۵۵۹ پ.م) می دانستند به این رو همان طور که پادشاهانی با سیاست بودند از هنر نیز غافل نماندند و فرش بهارستان موید آن است. قالی بزرگی که در تالار بار یکی از قصور شاهنشاهی تیسفون بود. چانکه ثعالبی می گوید: «فرش وَهارای (بهار) خسرو چهار قالی زربفت مروارید دوز و یاقوت نشان بوده است و هر یک فصلی را از سال نشان می داد و شصت ارَش (حدودا نیم متر) درازا و شصت ارش پهنا داشته، در فصل زمستان منظره بهاری را در برابر شاهنشاه می گسترده است. در متن أن خیابانها و جدولهای آب ساخته بودند و نهرها از میان باغی خرم می گذشت که کشتزارها و باغچههای پر میوه و سبزی آن را فرو گرفته بود. شاخ و برگ این اشجار از زر و سیم و گوهرهای رنگارنگ بود." (کریستن سن،

در سده های نخستین هجری، یعنی مصادف با سلسله های طاهریان تا سامانیان بهدلیل دگرگونی سیاسی قالیبافی چندان وجود نداشته است؛ اما مقدسی در کتاب احسن التقاسیم، مناطقی مانند قهستان در خراسان و شوشتر در خوزستان را نام می برد. محمد بن الجهشیاری در قرن چهارم می نویسد: در خراجی که حاکم تبرستان به خلفای عرب می پرداخته ششصد









قطعه قالی تبری وجود داشته است. متاسفانه از قرون نخستین هجری تا اواخر قرن پنجم هیچ دستبافته ی گرهداری که گویای توصیف آنچه مورخان باز گو کردهاند بدست نیامده، با این وجود گفته ها حاکی از پر رونق بودن این هنر در بیشتر نقاط ایران بوده است.

سلجوقیان (۹۱-۹۲۹ ه.ق) این سلاطین ترک، عشقی وافر به فرهنگ و ادب ایران داشتند پادشاهانی مانند الب ارسلان و ملکشاه با وزیری کارآمد چون خواجه نظام الملک آنان را به فرهنگ

ایرانی سوق داد حتی در آسیای صغیر ترکان عثمانی کاخهای خود را با تصاویری از شاهنامه میآراستند و زبان فارسی زبانی متداول در آسیای صغیر بود.

در دوران ایلخانیان مغول و تیموریان (۱۸۲–۱۱۷ ه.ق) با وجود اوضاع نامناسب هنرهایی چون معماری، فلزکاری و زری دوزی وجود داشته، بهویژه در زمان شاهرخ و پسرش میرزا الغ بیک و سلطان بایقر. در این زمان است که مکتب هرات مرکز مهم قالی بافی با آن ریزه کاریها بوجود میآید بهاین سبب غربیان به این گونه نقاشی واژه مینیاتور (miniature) اطلاق کردهاند و همین تصاویر ریز و کوچک است که بعدها نقوش قالی دوران صفویه از آن ملهم می شدد.

صفویه (۱۱٤۵–۹۰۸ ه.ق) دوران پر شکوه قالی ایران بهویژه شهر اصفهان است. به دستور شاه تهماسب فرش شیخ صفی بافته شد و اکنون مزین موزهی

فرش وَهارای (بهار) خسرو چهار قالی زربفت مروارید دوز و یاقوت نشان بوده است و هر یک فصلی را از سال نشان می داد و شصت ارش (حدودا نیم متر) درازا و شصت ارش پهنا داشته، در فصل زمستان منظره بهاری را در برابر شاهنشاه می گسترده است

ویکتوریا و آلبرت است. فرش شکارگاه موزه ی پولدی پوتسولی در میلان نمونه ی دیگری از این فرشها است و یا فرش کراکو در پاریس. شاه عباس نیز دستور تاسیس کارگاههای فرش بافی در اصفهان و کاشان داد؛ جالب آنکه پادشاه لهستان سیگیسموندا سوم (۱۹۳۲–۱۵۸۷ م.) سفارش فرشی را می دهد که به فرش لهستان معروف گشت. کمال الدین بهزاد و شاگردانش نگارگران برجسته پایه و اساس طراحی فرش ایران را رختند.

با حمله ی افغانها وقفه ای کوتاه در این عرصه وارد شد اما دیری نگذشت که زندیان با آبادانی شهر شیراز و آرامش نسبی در جنوب کشور موجبات رشد قالی کرمان را فراهم کردند.

پس از زندها و قاجاریان که پادشاهانی تجملگرا و دوستدار زرق و برق بودند موجب درخشش فرش خراسان (بیرجند) شدند. در اواخر این سلطنت با تقاضای اروپاییان باعث رشد و احیا فرش شد. تقاضای شرکتهایی چون O.C.M عطیه بورس و زیگلر در شهرهایی مانند اراک، همدان، کرمان و تبریز توسط کشورهای مثل انگلیس، آمریکا، سوییس و یونان انجام می پذیرفت. ذکر این نکته لازم است که فرش از عهد ناصری (ناصرالدین شاه قاجار) امری ضروری در زندگی ایرانیان داشت و بیش از پیش در زندگی مردم جا باز کرده بود حتی اگر عکسی از اشرار و محکومین دارالخلافه گرفته می شد زیر پایش فرش پهن می شد.

در پایان این بخش به جملاتی از کتاب طراحان بزرگ فرش ایران بسنده می کنم: "نقاشی و مینیاتور از چین و هند آمده و فرش را ترکان سلجوقی و خط و کتابت را اعراب آوردهاند، ولی در دل این آب و خاک و در دشتهای وسیع و حاصلخیز این سرزمین و به دست گوهر پرور ذهن پربار مردم ما است که شعر حافظ و خط میر عماد و نقاشیهای بهزاد جان گرفتهاند و قالی ایران این استورهی غریب زندگی روستایی و چادر نشینی به هزاران شاخ و برگ زراندود و آراسته و زینت بخش زندگی و فرهنگ و تاریخ ما شده است." (صور اسرافیل، ص ۱۷)

منابع: فرهنگ جامع فرش، دانشنامه ایران، ۷۳، سازمان چاپ و انتشارات یادواره اسدی. فرش قم نگین فرش دستباف ایران؛ سازمان جهاد سازندگی قم؛ بدون تاریخ. ژوله، تورچ، ۱۳۷۳. پژوهشی در فرش ایران؛ انتشارات فرهنگیان. پیرنیا ،حسن؛ اقبال آشتیانی، عباس ۱۳۸۸. تاریخ ایران؛ بهزاد. صور اسرافیل، شیرین، ۱۳۷۱. طراحان بزرگ فرش ایران؛ سروش. کریستن سن، آرتور ۱۳۷۵، ایران در زمان ساسانیان؛ ترجمه رشید یاسمی، صدای معاصر، تهران.

