سخن ما( خود را آماده كنيد چرا كه ظهور ما ناگهاني است (

جمله‌ي فوق، ترجمه يك سخن حيات‌بخش از مولايمان حضرت صاحب الامر(ارواحنافداه) است كه در يكي از دو نامه كه به جناب شيخ مفيد اعلي الله مقامه صادر فرمودند، چنين آمده است:

 .».. فليعمل كل امري‌ءٍ منكم بما يقرّب به من محبّتنا و يتجنب ما يدنيه من كراهتنا و سخطنا فان امرنا بغتة فجاءة حين لاتنفعه توبة ولا ينجّيه من عقابنا ندم علي حوبة، والله يلهمكم الرشد، ويلطف لكم في التوفيق برحمته»: «هر يك از شما شيعيان بايد كاري كند كه او را به محبت ما نزديك كند و از آن‌چه كه او را به ناخشنودي و كـراهت ما نزديك مي‌كند، پرهيز نمايد، چرا كه ظهور ما به طور ناگهاني آغاز مي‌شود و در آن هنگام، توبه منفعتي براي او نخواهد داشت و اگر مستحق مجازات ما باشد، پشيماني از تقصيرات، او را نجات نخواهد داد، خداوند رشد روحي و فكري به شما الهام فرمايد و به واسطه رحمت بي منتهايش، به طور شايسته‌اي شما را به آن‌چه پسنديده است موفق فرمايد».

 جمله فوق، از يك سو، بسيار تكان دهنده و بيدار كننده و از سوي ديگر، ارائه خط سيري در برنامه و اعمال شيعيان است.

 تكان دهنده و بيدار كننده است، زيرا بسيارند شيعياني كه به خاطر محبـت قلبـي زيادي كه به امام زمان(ارواحنافداه) دارند، اما اعمالشان پسنديده و مورد رضاي آن حضرت نيست، با ظهور ناگهاني آن حضرت فرصت اصلاح و خودسازي را از دست داده و پشيماني سودي به حالشان نخواهد داشت، نه آن‌كه فكر كنيد امام عصر(ارواحنافداه) آنان را از بين خواهند برد، چنين نيست و اين سخنـ كه با ظهور امام زمان(عليه‌السلام) ما به سختي مجازات خواهيم شدـ سخن دشمنان آن حضرت است كه خواسته‌اند شيعيان و دوست‌داران آن امام رئوف و مهربان را از ايشان بترسانند، تا هرگاه آنان به ظهور آن حضرت فكر كردند، مرگ و شمشير آن حضرت در نظرشان بيايد و از آن وحشت داشته باشند؛ كه با افسوس فراوان بايد بگوييم، اين تبليغات شيطاني كارگر شده و ذهنيت بسياري از شيعيان را نسبت به ظهور آن حضرت تاريك و وحشتناك كرده است و بـرطـرف كردن اين تبليغات منفي، همت مردانه و تلاش شبانه روزي كـارگران و سربازان امام‌عصر(ارواحنافداه)، يعني جامعه روحانيت شيعه را مي‌طلبد و آنان وظيفه شرعي و عقلي و قانوني و حتي وظيفه عرفي دارند، اين تبليغات مسموم را از اذهان مردم بزدايند.

 اين كلام آن بزرگوار كه وقتي ظهور ما آغاز شود، توبه و پشيماني سود و منفعتي ندارد، متوجه كساني است كه از يك سو شعار محبت و تشيع سر مي‌دهند و از سوي ديگر از ارتكاب گناهان فردي يا اجتماعي پروا ندارند و مجازات‌هاي سنگين در پرونده خود ثبت مي‌كنند؛ و وقتي امام(عليه‌السلام) ظهور بفرمايند؛ بايد آن‌ها تنبيه و مجازات شوند.

 از باب نمونه، كساني كه به علما و روحانيون و سربازان واقعي امام زمان(عليه‌السلام) تهمت مي‌زنند، غيبت آن‌ها را مي‌كنند و شايعات ناروا عليه آنان پخش مي‌كنند و دقتي در پرهيز از محرمات الهي و ريختن آبروي مؤمنين، در رسانه‌ها، سخنراني‌ها يا روزنامه‌ها و غيره ندارند، چنين افرادي طبعاً مجازات‌هايي در پرونده خود ثبت كرده‌اند كه اگر قبل از ظهور امام عصر(ارواحنافداه) توبه نكنند و پرونده خود را با همين گـناهان ادامه دهند و ناگهان امام(عليه‌السلام) ظهور بفرمايند، طبعاً مجازات امام(عليه‌السلام) متوجه آنان خواهد شد و گريزي از آن نيست.

 لذا انسان بايد به سه جهت فوراً توبه كند:

 اول: به خاطر رشد فكري خود.

 دوم: به خاطر آن‌كه مرگ ناگهان به سراغ انسان مي‌آيد.

 سوم: به خاطر آن‌كه ظهور امام زمان(عليه‌السلام) ناگهان انجام مي‌شود.

 توضيح اين سه جهت:

 اولين جهتي كه انسان بايد فوراً به خاطر آن توبه كند، آن است كه گناه، مخالفت با خدا است و مخالفت با خدا، حداقل مانند نجاستي پليد و تنفر آور، بد و ناپسند است. اگر انسان داراي رشد فكري باشد، اين را درك مي‌كند و همان‌طور كه از نجاست دوري مي‌كند و آن را از خود و لباسش مي‌زدايد، از گناه نيز دوري مي‌كند و اگر به طور اتفاقي، گناهي مانند نجاست، به لباس تقواي او چسبيد، فوراً آن را برطرف مي‌كند و اگر بـا كـمـال تأسـف، داراي رشد فكري نباشد و مانند طفلي خردسال تشخيص ندهد كه گناه، مانند نجاست، پليد و تنفر آور است، در اين حال اگر امام(عليه‌السلام) در جامعه ظاهر باشند (مانند زمان ظهور( مانند مادري مهربان، اين نجاست را از او برطرف مي‌كنند و براي رسيدن او به رشد فكري، كمك مي‌فرمايند و لذا در همين كلام مبارك، آن حضرت مي‌فرمايند: «خداوند به شما رشد فكري و روحي عنايت فرمايد».

 دومين جهتي كه انسان بايد به خاطر آن توبه كند آن است كه مرگ هر لحظه ممكن است به سراغ انسان بيايد و انسان نتواند با توبه از دنيا بـرود و گـرفتار مجـازات‌هاي عالم برزخ شود و بلكه تا روز قيامت، ميليون‌ها سال، در بيهوشي بماند و در قيامت هم، تا پنجاه هزار سال معطل شود و پس از آن شرايط ورود به بهشت براي او مهيا شود. هرچند اين مطلب براي كساني است كه خداوند نمي‌خواهد آن‌ها را به جهنم ببرد و با يكي از وسايل نجات، مانند شفاعت ائمه اطهار(عليهم‌السلام) آن‌هــا را نـجــات خــواهــد داد، كـه شيعيان اهـل بيت عصمـت و طـهـارت(عليهم‌السلام) و نـيز سـادات و فـرزنـدان حـضـرت فـاطـمـه زهرا(سلام الله عليها) از اين افراد هستند، اما به هر حال دوران چند ميليون ساله عالم برزخ و پنجاه هزار سال معطلي روز قيامت، براي اين افراد خيلي سخت و كشنده و عذاب آور است و عاقلانه نيست كه انسان چند صباح زندگي و خوشي‌هاي حيواني دنيا را، با اين همه سختي معاوضه كند و وقتي كار از كار گذشت، پشيمان شود.

 اين نوع توبه، چون به خاطر ترس از مرگ و مجازات پس از مرگ است؛ هرچند خوب و پسنديده است، اما مانند توبه نوع اول، با ارزش نيست، كه انسان با رشد فكري خودش، به فكر توبه و رفع نجاست گناه، از خود بيفتد؛ و معنايش اين است كه اگر فرض كنيم مرگي در كار نباشد، و مجازات پس از مرگ نيز منتفي باشد، اين فرد گنه‌كار هرگز به فكر توبه نخواهد افتاد و مانند طفل خردسالي است، كه به فكرش نمي‌رسد نجاست را از خود برطرف كند، و تا مادر به سراغ او نيايد، او همچنان در نجاست خود غوطه‌ور است و بلكه خطر بيماري و مرگ نيز او را تهديد مي‌كند. درست به همين دليل برخي از گنه‌كاران، كه مرگ را فراموش كرده‌اند و اتفاقاً مرگ نيز زود به سراغشان نمي‌آيد، آن‌قدر در نجـاسـت گنـاهـان خـود غـوطـه‌ور هستنـد، كـه مرگ روحي يا بيماري‌هاي خطرناك روحي، مثل انحرافات عقيدتي و درگير شدن با خدا و ائمه اطهار(عليهم‌السلام) به سراغشان مي‌آيد و اين نتيجه عدم رشد فكري انسان است، كه او را به اين روز مي‌اندازد.

 آري، انسان نبايد فراموش كند كه در حال عبور از كشوري است به نام دنيا، كه معلوم نيست چند كيلومتر به مرز خروجي آن مانده و هر لحظه ممكن است ايستگاه مرزي آن، كه مرگ نام دارد، در جلوي او ظاهر شود كه اگر خداي ناكرده گذرنامه‌اش دچار مشكل باشد، بايد مدت‌ها در اين ايستگاه معطل بماند و بازداشت شود و رفتار مناسبي هم با او نشود، چرا كه مرتكب جرم شده و قوانين كشور دنيا را زير پا گذاشته و حالا در دست قانون گرفتار شده است؛ بنابر اين شخص گناه‌كار مانند راننده متخلفي كه تخلف خود را جبران نكرده و توبه نكرده است، هر لحظه نگران رو به رو شدن با مأمورين مرزي است و نمي‌داند با او چه خواهند كرد. اما راننده‌اي كه شخصيتي انساني دارد و به قانون احترام مي‌گذارد، چه يك كيلومتر به مرز خروجي مانده باشد، يا هزار كيلومتر، تفاوتي به حال او ندارد و او در هر حالتي رشد فكري لازم را دارا است و قانون را مراعات مي‌كند.

 سـومين جهتي كه بايد انسان به خاطر آن، فوراً توبه كند، ظهور نـاگـهـاني حضرت بقيةالله الاعظم(ارواحنافداه) است، كه اين مطلب قدري بيشتر بايد مورد توجه و واقع بيني قرار گيرد؛ زيرا جهت دوم كه فرا رسيدن مرگ به طور ناگهاني است، بيشتر جنبه فردي براي انسان دارد تا فرد از خطاي خود توبه كرده و خود را اصلاح كند و هنگام مواجهه بـا مـرگ گـذرنـامـه‌ي اعمالش بي اشكال باشد. اما ظهور ناگهاني حـضـرت بـقـيةالله(ارواحنافداه) براي انسان، در توبه از گناهان، هم جنبه‌ي فردي دارد، هم جنبه‌ي اجتماعي؛ زيرا با ظهور آن حضرت، هم فرد تحت برنامه تربيتي آن حضرت قرار مي‌گيرد و هم اجتماع.

 لذا كسي كه قبل از ظهور آن حضرت، به توبه و خودسازي مشغول نشده باشد؛ با ظهور آن بزرگوار، ناگاه در برابر امام زمانش قرار مي‌گيرد و شرمنده آن حضرت خواهد شد، چرا كه گذشته رضايت بخشي ندارد، و به ناچار بايد مانند ساير مردم غير شيعه، كه امام زمان(عليه‌السلام) را نمي‌شناختند، به قول معروف، از صفر شروع كند، بلكه به‌خاطر آن‌كه شيعه بود و مي‌دانست كه امام زمان(عليه‌السلام) و تشيع حق است و بايد تزكيه نفس مي‌كرد و رضايت امام زمانش را قبل از ظهور به دست مي‌آورد، اما به وظايفش عمل نكرد، چنين فردي شايد از مردم غير شـيعه هم عقب‌تر باشد، چرا كه آن‌ها با ناآگاهي، توجهي به امام زمـان(عليه‌السلام) نداشتند، اما او آگاهانه به امام و حجت خدا بي توجهي كرد و اينك هيچ عذري در برابر امام زمانش كه ظهور فرموده و او غافل‌گير شده است، ندارد.

 آري آن روز چگونه انسان مي‌تواند در چهره امام زمانش نگاه كند، امامي كه سال‌هاي سال انتظارش را مي‌كشيد.

 آن روز كه شايد همين فردايي باشد كه ما سر از خواب بر مي‌داريم، چگونه مي‌توانيم امام زمانمان را منتظر نگه داريم و بگوييم آقا، صبر بفرما، من هنوز آماده نيستم.

 يكي از اولياء خدا درباره مسئله‌اي كه نزد بسياري از افراد جامعه امروز پيش پا افتاده است يعني مسئله تراشيدن ريشـ مي‌فرمود:

 آيا شما مي‌توانيد در لحظه ظهور به امام زمان(عليه‌السلام) بگوييد، آقا صبر كنيد من ريشم در بيايد؛ يا اگر سيگاري هستيد، بگوييد آقا چند وقت صبر كنيد، تا بوي سيگار از دهانم بيفتد و اگر اين را بگوييد آيا آن حضرت معطل شما خواهند شد و آيا امر ظهور با اين چيزها بر زمين خواهد ماند، يا ما بر زمين خواهيم ماند و شرمنده آن حضرت خواهيم شد؟

 اين كمترين و پيش پا افتاده‌ترين مسائل و آلودگي‌هاي روحي و معنـوي ما است، كه به خاطر عمومي بودن آلودگي آن و نيز وجود آلودگي‌هاي روحي بالاتر و سنگين‌تر، كه تنفس معنوي را در فضاي جـامعه، به حد خطرناكي از آلودگي رسانده؛ ظهور مولايمان، امام زمان(عليه‌السلام) را دائماً به تأخير مي‌اندازد.

 شما اين افراد را اصلاح كنيد تا ظهور من جلو بيفتد

 استاد بزرگوارمان مي‌فرمودند: «زماني من تصميم گرفته بودم به نقطه خلوتي در خارج از شهر بروم و دور از سر و صداي شهرهاي بزرگ، در آرامش زندگي كنم و كاري به كار مردمي كه غافل از امام زمان(عليه‌السلام) هستند، نداشته باشم. وقتي اين تصميم را گرفتم، شبي در عالم رؤيا امام زمان (ارواحنافداه) را ديدم كه يكي از همين افراد جامعه را نشانم دادند و مطالبي به اين مضمون فرمودند: »اگر مـا بـخواهيم ظهور كنيم، با اين افراد چكار كنيم، نه آن‌چنان بد هستند كه بخواهيم آن‌ها را از سر راه برداريم و نه آن‌چنان خوب، كه از ظهور و حضور ما استقبال كنند و تحت تربيت ما قرار گيرند»؛ خلاصه جملاتي فرمودند كه نشان مي‌داد آن حضرت منتظر روشن شدن وضعيت اين افراد نه خوب، نه بد، هستند و لذا به من فرمودند: «شما اين افراد را اصلاح كنيد،تا ظهور من جلو بيفتد».

 اين‌جا است كه امام عصر(ارواحنافداه) در جملاتي كه در آغاز مطلب نقل كرديم، مي‌فرمايند: هر يك از شما بايد كاري كه شما را به محبت ما نزديك مي‌كند، انجام دهيد و از آن‌چه ما را ناراحت و غضبناك مي‌كند پرهيز كنيد، چرا كه ظهور ما به طور ناگهاني اتفاق مي‌افتد و در آن هنگام، پشيماني از گناهان سودي ندارد و اين همه غفلت و عقب ماندگي را جبران نمي‌كند؛ خداوند به شما رشد فكري عنايت فرمايد (تا خوب بيدار شويد و از گناهان،مانند نجاست پرهيز كنيد) و توفيقات لطيف و راه‌گشا نصيب‌تان فرمايد.

 نماز شبمان قضا شده، مراقب باشيم نماز صبحمان كه تلاش براي زمينه‌سازي ظهور است قضا نشود

 مطالبي كه بيان شد، تنها يك بُعد از فرمايش امام(عليه‌السلام)، يعني تكان دادن و بيدار كردن ما فرزندان غافل و خواب آلود است، كه براي برپايي نماز صبح ظهور در خواب مانده‌ايم و نماز شب زمان غيبت كبري را،- كه همان تزكيه نفس و ياري امام زمان(عليه‌السلام) است نخوانده‌ايم، بلكه نماز صبحمان نيز دارد قضا مي‌شود.

 عصر ما، عصري متفاوت با زمان‌هاي گذشته است.

 عـصـر مـا، عـصـر توجـه جـهـان بـه سوي اهل بيت عصمت و طهارت(عليهم‌السلام)، خصوصاً امام زمان(عليه‌السلام) است.

 عصر ما، عصر اعجاز تشيع و وقوع انقلاب اسلامي در ايران است، كه تمام قدرت‌هاي جهان از مقابله با اين نظام با عظمت كه امام‌زمان(ارواحنافداه) نگه دارنده آن است عاجز شده‌اند و اين انقلاب و نظام، مركز توجه جهاني، در رابطه با وجود مقدس امام‌زمان(عليه‌السلام) شده است.

 حوادث جهاني و منطقه‌اي، چنان گام‌هاي بلندي را به سوي ظهور بـرداشـته‌انـد، كـه هـر لـحـظـه احـتمال آغاز ظهور كبراي حضرت بقيةالله(ارواحنافداه) مي‌رود و علامتي به جز پنج علامت حتمي، كه مقارن و هم‌زمان با ظهور هستندـ باقي نمانده، كه انجام نشده باشد.

 شايسته نيست كه شيعيان در چنين عصري، از غير مسلمانان، در مـسـير حـركـت بـه سـوي مـنـجـي آخـرالـزمـان و شناخت حضرت بقيةالله(ارواحنافداه) عقب بيفتند؛ چرا كه مردم جهان از ماديات و مستي شـهـوات دنـيا و رياسـت‌هـا و نـزاع‌ها و كشورگشايي‌ها و سياست بازي‌هاي قدرتمندان در تصرف جهان و هزاران مفاسد ديگر خسته و سردرگم شده‌اند و به دنبال آب حياتي براي رفع عطش و نياز شديد انساني خود مي‌گردند و دور از انتظار نيست، كه در شناخت منجي خود، از ما جلو بيفتند و ما كه خود را باور نكرده‌ايم، زماني به سوي امام زمان(عليه‌السلام) حركت عمومي و وسيع كنيم، كه آن‌ها پيشاپيش ما قرار گرفته باشند و اين هشداري است كه اميرالمؤمنين(عليه‌السلام) به ما داده‌اند كه: «الله الله في القرآن لايسبقنكم بالعمل بها غيركم و...»: «مبادا ديگران در عمل به قرآن از شما سبقت گيرند»؛ بيدار شويم و افـتخار امام زماني بودن خود را به ديگران واگذار نكنيم، كه حق هـيچ‌گـاه نـيازمند توجه ما نيست و هركس به آن عمل كرد، به آن نـزديك‌تر خواهد شد. مبادا ما نيز مانند نوجوانان خواب سنگيني باشيم، كه به سختي براي نماز صبح بيدار مي‌شوند و چندين مرتبه بايد صدايشان زد! كه اين نداها و بيدارباش‌ها، اثري در ما نمي‌گذارد و وقـتي بـيدار مي‌شويم كه ناگاه ببينيم اما زمان(عليه‌السلام) ظهور فـرمـوده‌اند و آفتاب ظهور دميده است و نمازمان، كه تلاش براي زمينه‌سازي ظهور مقدس آن حضرت است،